# විදශීනා ගුරු පොත

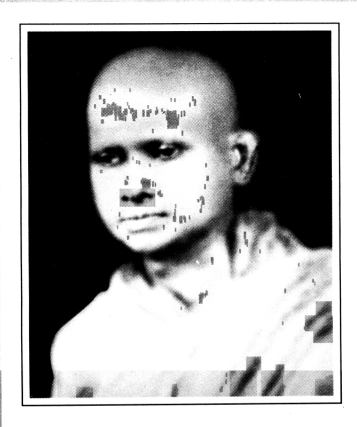
හෙවත්

සතිපටඨාන විදශීනා උපදේශය

(දෙවන මුදුණය)

සංස්කාරක

වනවාසී යාගොඩ ධම්පුභ ථෙර



පූජෘ වනවාසී යාගොඩ ධම්පුභ ස්වාමීන්වහන්සේ

# බැතිමල්

සුවර්ණ භූමි සඞ්ඛානත බුරුම බෞඛ මහා රාජායෙහි ද සියම් කාම්බෝජ වියට් නෑම් සහ ලඞ්කා බෞඛ රාජායන්හිද සිය ගණන් සතිපටඨාන විපසසනා භාවනා මධාාසථානයන් හි මලස්ථානය වූ,

> රැන්ගුන් නගරාසන්නයෙහි, ''ශාසන ලෙයිිනා''

> > (සසුන් සෙවන)

නම් වූ විදර්ශනා මහා යොගාශුමයයෙහි ආරම්භක පුධාන කර්මස්ථානාචායවී වර,

අග්ගමහා පණඩිත අෂින් සොභන මහාසී අසමද් කම්සථානාචායා මාහිමියන් වහන්සේ වෙත මෙම ගුන්ථය ගුරුභක්ති පුෂ්පාංඤ්ජලියක් වේවා

- කුතී -

#### FLOWERS OF DEVOTION

May this book be an offering of flowers made with my fingers clasped in devotion and deep gratitude to my teacher the most Venerable Karmasthanacharya, the teacher incomparable in the instruction of Meditation, Agga Maha Panditha Ashin Sobhana Mahasi, The founder and chief instructor at Sasana Yeitha (an abode that propagates the message of the Buddha), the foremost amongst the hundreds of Satipattana Vipassana Meditation Centres situated near the city of Rangoon in the great Buddhist Kingdom of Burma considered as 'the Golden Land' and in the other Buddhist countries of Siam, Cambodia Vietnam and Sri Lanka.

**Author** 

# ශාසනික නිවේදනය

''දෙසිතො ආනඥ, මයාධමෙමා අනනතරං අබාහිරං කඣා න ඣානඥ, තථාගතසස ධමෙමසු ආචරිය මුටඨී''

(සංයුක්ත)

ආනන්ද, නොඇතුළු නො බැහැර කළ යුතු කොට මවිසින් දහම් දෙසන ලදි. ආනන්ද, තථාගත ධම්යෙහි ගුරු මුෂ්ටියක් නැත.

මෙසේ සැඟවූ ගුරු මුෂ්ටියක් සම්බුඬ ධම්යෙහි නොමැති වුවද නොසැඟවූ ගුරු මුෂ්ටියම ගුරුවරයකු වෙතින් ලබා අතතනොමත බැහැරලා නොමග නොගොස් යොනිසො මනසිකාරයෙහි (භාවනායෙහි) යෙදිය යුතු බව භාවනාහිලාෂි සාධුන් වෙත කෙරෙන ශාසනික නිවේදනයයි.

මෙය විදශීනා ගුරුන් සඳහාය. එමතුදු ධම් බුදධියෙහි පිහිටි සත්පුරුෂයනට ද මෙයින් මහත් සදධම්රසයක් ලැබෙනු නියතය. භාවනාදී පුතිපත්ති දියුණුව එකම අදහස කරගණිමින් බොදු පින්වතුන් අතර විදශීනා වැඩීමෙහි මහත් උදෙස්ගයක් ඇති කරවමින් ස්වකීය කාලයත් ධනයත් වැය කරන, ඇස්.ඊ.ද සිල්වා මහතාණන් වෙත මෙහි මුදුණ ආදී කෘතාභාරය පැවරීමු.

ලක්දිව සියලු සැදහැවත් බෞද්ධ පින්වතුන් මෙම භාවනා කුමය නිවැරදිව පුගුණ කිරීමෙන් සද්ධම් රසය විදීම නිශ්ශරණාධාාෂයෙන් මෙහි ලා අප ගත් ශුමසාඵලාය යි. එද හැම සතුවේවා!

ඇත සිට බලා විවේචනය කරන්නට මිස ළංව පිළිපැද විමසා බලන්නට අපේ විවේචන ගරුක උගත් බෞද්ධයන් හා භික්ෂූන් නොපෙළඹෙන හෙයින් කෙළින්ම කරුණු පැහැදිලි කරන්නට වීම පුතිවිරුද්ධ අදහස් දරන්නවුන් කෙරෙහි අනුකම්පාවත් කම්ස්ථානචාර්යවරයන් අස්වැසීමත් පිණිස වේවා!

මෙහි සදසද්විවේකයෙහි කෘතයොග ආගතාගම සුධීන්ම පමණ බැව් අපගේ ශාසනිකාද්ධාාෂයයි. ආචාර්ය උපකාරකාදීන් හා හැම සත්හුම උතුම් සුව ලබත්වා!

# චිරං තිටඨතු සදධමෙමා

මෙයට වනවාසි ධම්පුභ

ශී බුද්ධව**ම්** 2502 පොසොන්පුර පසළොස්වකැ 'තපොවන' යේදීය.

වවුළුගල වතුයාය - ඉමදුව

# පටුන

| දශීනය                         | . 2 |
|-------------------------------|-----|
| විදශීනය 🔪                     |     |
| මූලධම් }                      | 4   |
| ආගම                           | 6   |
| ආමිෂය                         | 8   |
| පුඥා                          | 9   |
| විදශීතා භාවතාව )              |     |
| භාවතාමය පුණෲකිුයාව ∫          | 12  |
| සමථය                          | 13  |
| ලංකා බුරුම සබඳකම              | 15  |
| බුරුම සතිපටඨාන විදශීනා භාවනාව | 16  |
| _<br>දීඝභාණක අභය හිමි         | 17  |
| කන්ථකසාල පිරිවෙන් හිමි        | 18  |
| දත්තාභය හිමි                  | 19  |
| කබලිංකාරාහාර භාවනාව           | 20  |
| විශුදධිමාගීය                  | 21  |
| සැසඳීම                        | 22  |
| විදශීතා මන්දිරය }             |     |
| විලාප ගැසීම                   | 24  |
| විදසුන් බිම පහසුවෙන්          | 25  |
| විදසුන් අඩිතාලම               | 26  |
| මහාසීව හිමි                   | 27  |
| පුඥප්තිය                      | 36  |
| විදශීතා ගුරු                  | 38  |
| බහුශුැතයා )                   |     |
| චූලාභය හිමි }                 | 39  |
| ගියමග අත්දකීම් )              |     |
| කලහණ මිතුයා }                 | 41  |
| ශුදධා සම්පත )                 |     |
| ශීල සම්පත }                   | 42  |

| ශුැත සමපත                    |      |
|------------------------------|------|
| තාහාග සම්පත 🔪                | 44   |
| වීයා ී සම්පත                 |      |
| විදශීනා යෝගී                 | 45   |
| අතර මඟ                       | 46   |
| මඟ ආ අය 🔪                    |      |
| සිරිත් }                     | 47   |
| පධානියඞග                     | 48   |
| පධන් සතර                     | 49   |
| පධානිය                       |      |
| පඤ්ච පධානිය®ග }              | 50   |
| ශුදධා සතර                    |      |
| විශේෂ විභාග                  | 51   |
| මුද්ධපාසන්නයා                | 52   |
| කේරාටික <del>පාස</del> න්නයා | 53   |
| මාතුඥතා                      | 55   |
| නොකල් පහ                     | 61   |
| සංඝ භේදය 🕽                   |      |
| නිකාය ∫                      | 63   |
| සුදුසු කල් 🚶 .               |      |
| සපාය-අසපාය 🕽                 | 66   |
| උතුසප්පාය-ආහාර සප්පාය }      |      |
| මස්නාසන සප්පාය               | 67   |
| පුග්ගල-ධම්මසවණ සපපාය         | 68   |
| සුවච වියයුතු                 | 69   |
| පදකඛිණග්ගාහී වියයුතු         |      |
| මලයවාසී මහාදේව හිමි          | 70   |
| කම්මට්ඨාන                    | . 71 |
| ළිපුකාර කම්ස්ථාන<br>කම්ස්ථාන | 70   |
| කම්සථාන පුතිපත්තිමාගී        | 72   |
| සමථ පුබබ්ඞගම විපසසනා         |      |
| විපසසනා පුබබ්හාම සමථය }      | 70   |
| යුගනඣ පුතිපදා                | -73  |

хü

| ධම්මුද්ධච්ච පුබබහගම මගග       | 74  |
|-------------------------------|-----|
| තිුවිධ සමථය                   | 74  |
| දෙවැදෑරුම් විදශීතා            | 75  |
| රූපාරූප කම්සථාන               | 76  |
| සමාධි නියමය                   | 77  |
| කම්මටඨානිකයා                  | 78  |
| ආදිකම්මිකයා                   | 79  |
| සතිපටඨානය                     | 80  |
| ගොචර සතිපටඨානය                | 81  |
| පටිඝානුනය වීතිවතතතා සතිපටඨානය | 82  |
| සති-සතිපටඨානය                 | 83  |
| නිගමනය - සතියගේ හැටි          | 84  |
| සතිපටඨාන භාවනාව )             |     |
| අනුපසසනා                      | 88  |
| කාය-අනුප <del>ස</del> සනා     | 92  |
| තීරණය                         | 94  |
| වාලයා කායය                    | 95  |
| ධාතු                          | 96  |
| භුත                           | 97  |
| වායො කායයාගේ හැටි 🕽           |     |
| කායය                          | 99  |
| සතිපටඨාන භාවනා ගාමිනී පටිපදා  | 101 |
| අවචාදය                        | 103 |
| පූව්කෘතා සමපාදනය              | 106 |
| ශීල විශුදධිය                  | 108 |
| ජීවිත පරිතාාගය                |     |
| කමටහන් ඉල්වීම                 |     |
| සමාකැරවීම }                   | 109 |
| චතුරාරක්ෂා                    |     |
| බුදධානු <del>ස</del> කති      | 111 |
| මෙතතා භාවනා                   | 112 |
| මරණානු <del>ස</del> ාති       | 114 |
| අසුභානුසකති                   | 115 |
| පඨම පධානය                     | 116 |

хііі

| උපදේශ (අ-ආ)                       | 118 |
|-----------------------------------|-----|
| උපදේශ (ඉ-ඊ-උ)                     | 119 |
| උපදේශ (ඌ-එ)                       | 120 |
| උපදේශ (ඒ) 🔪                       |     |
| සක්මන් භාවනාව ∫                   | 121 |
| උපදේශ (ඔ)                         | 122 |
| උපදේශ (ඕ)                         | 124 |
| උපදේශ (ක-කා)                      | 126 |
| පුඥප්තිය හා පරමාර්ථය              | 127 |
| පරමාථ (අ) වායො කායානුපසසනා 🕽      |     |
| පරමාථ් (ආ) චකබුද්වාර විපසසනා      | 128 |
| ආයතන-ධාතු-සතා පුතාය               | 129 |
| ස්කන්ධ                            | 131 |
| පරමාර්ථ (ඉ) සොත ද්වාර - විපසසනා   | 133 |
| පරමාර්ථ (ඊ) ඝාණද්වාර විපසසනා      | 134 |
| පරමාර්ථ (උ) ජිව්තාද්වාර විපසසනා 🕽 |     |
| පරමාර්ථ (ඌ) කායද්වාර විපසසනා }    | 135 |
| පරමාර්ථ (එ) මනොද්වාර විපසසනා      | 136 |
| පරමාර්ථ (ඒ) ඉරියාපථ - කායානුපසසනා | 138 |
| පරමාර්ථ (ඔ) චතුසමපජඤඤ කායානුපසසනා | 139 |
| සැලකිය යුත්තක්                    |     |
| කම්සථාන-කම්සථාන ශීෂී              | 140 |
| පුතා වෙ කෂා                       | 141 |
| පරමාථ් (ඕ) වේදනානුපසසනා           | 143 |
| පරමාථ් (ක) චිතතානුපසසනා           | 145 |
| පරමාථ (කා) ධම්මානුපසසනා }         |     |
| අවවාදයක්                          | 146 |
| ධමමවිතක්ක                         | 147 |
| අධිමොකෂාදිය                       | 148 |
| වායො කායය එළෙඹ සිටීම              | 150 |
| පුඥප්තිය වැටහීම                   | 151 |
| නාම රූප වෙන්ව වැටහීම              | 152 |

# දෙවන පධානය

| උපදේශ (කි)                               | 155 |
|------------------------------------------|-----|
| උපදේශ (කී) දෙවෙනි – සක්මන් භාවනාව        | 158 |
| උපදේශ (කු) කය පවත්නා හැටියට අරමුණු කිරීම | 159 |
| උපදේශ (කු-කෙ)                            | 160 |
| පරමාථ් (කි) භූතතුය රූප විදශීතා           |     |
| පරමාථ් (කී) දෙවෙනි සක්මන් භාවනාව ∫       | 161 |
| පරමාථ (කු) ඉරියාපථානුකූල විදශීනා 🍞       |     |
| පරමාථ් (කූ) ස්වභාව ලක්ෂණාදිය             | 162 |
| පරමාථ් (කෙ) චිනතාමය විදශීනා              | 163 |
| චතුරාරක්ෂා දියුණුව                       | 164 |
| ඉනිදිය සමණිය                             | 166 |
| සල්ලකබණ සිත් දියුණුවීම <b>)</b>          |     |
| උපදේශ (කේ) තුන්වන සක්මන්                 | 168 |
| පරමාර්ථ (කේ)                             | 169 |
| නාම රූප වවපථානය                          | 170 |
| පුඥප්තිය බිඳීයෑම                         | 171 |
| හේතු දුනීම                               |     |
| හිඳීම් හැපීම් කලාප වශයෙන්                | 172 |
| ආධානත්ම රූප නිරුදධිය                     | 174 |
| සමාධිය                                   | 175 |
| තෙවන පධානය                               |     |
| උපදේශ (කො)                               | 176 |
| පරමාර්ථ (කෝ)                             | 177 |
| ධම්මුදධචව පුහාණය                         | 178 |
| පැහැදිලි මග                              | 180 |
| විඤඤාණ නිරෝධය                            | 181 |
| නිර්වාණය                                 | 182 |
| මන්දපඤඤ සෝතාපත්ති මග්ග වීථිය             | 184 |
| තිබබාණ වචනය                              | 185 |
| තිවණෙහි හැටි                             | 186 |
| e es constitue                           | 188 |

# **පෙරවදන**

### නමෝබුද්ධාය

විදර්ශනා ගුරුපොත කර්තෘ ගාල්ලේ වවුලුගල වතුයාය අසල පිහිටි ''තපෝවන ආරණායෙ''හි වැඩ වසන යෝගාවචර පූජා ධමමපපභ හිමිපානෝ, කලුගල ආරණාගෙහි කලක් වැඩවසා අග්ගමහා පණ්ඩිත පූජා බලන්ගොඩ ආනන්ද මෛතිුය හිමිවැනි අගු පණ්ඩිත ස්වාමීæුවරුන්ගේ පාද මූලයන් හී දහම් හදාරා, මීට තෙවසකට පමණ පෙර, පෙර කී වතුයාය අයත් සැදහැවතුන්ගේ මෙහෙයීමෙන්, බූරුම රට පිවිස, ''ශාසන යෙයිතා'' (සසුන් සෙවන) නමින් පුකට විපසසනා භාවනා මධාසථානාධිපති අග්ගමහා පණඩිත අෂින්මහාසී අස්මද් කර්මසථානාචාර්යා මහා හිමියන් වහස්සේගෙන් කර්මසථාන ලබා, කලක් විදසුන් වඩා මනා දියුණුවක් ලැබ පෙරලා තපෝවනයට පැමිණ, එය අවට ගම් නියම් ගම් ආදියෙන් පමණක් නොව, ඈත කැළණීය වැනි නොයෙකුත් පුදේශාදියෙන්, මෙම භාවනා පුහුණුව අපේක්ෂා කරමින් එහි පැමිණෙන භාවනාභිලාෂී සැදහැවත් ගිහි පැවිදි උභය පඎයටම, තපෝගුණයෙන් යුක්තව, අර්ථයෙන් ධර්මයෙන් අනුශාසනා කර, කර්මස්ථානයන් දෙමින් මෙම සතිපටඨාන විපසසනා භාවනා කුමය ඔවුනට හැදෑරවීමෙහි සහ එය පුචාරක ගුන්ථ ධුරයෙහිද යෙදී සිටීමෙන් පුතිපත්ති ශාසනයට ඉමහත් සේවයක් අද සිදු කරණ, භව දුක් නිශ්ශරනය සඳහා මහණධම් පිරීමට පා තැබූ බව කිසිසේත් අමතක නොකළ, පූජා සුපේශල ශික්ෂාකාමී අතිගරු භික්ෂු පරපුරේ ගරුත්තවය රැක සිටින පඬිවරයන් අතර වැජඹෙන මිණිරුවනකි.

හේතු උදාහරණ සහිත, පෙල අටුවාපාඨ සඳහන්, ලිහිල් බසින් සකස් වී තිබෙන, මෙම ගුන්ථයේ අත් පිටපත අප අතට පත්ව සාදරයෙන් පසස්නා ලදින් එහි පුකාශනය අපි සතුටින් පිළිගතිමු.

මෙම ගුන්ථය වර්තමාන භාවනා ලොකයෙහි පැවැති සනාන්ධකාරය දුරුකරණ, එහි තිබී විශාල පුරප්පාඩුවක් පිරිමසන කර්මස්ථාන ගුරු ආචාර්යාවරුන්ට පමණක් නොව, භාවනාභිලාෂී ආධුනිකයන්ට පවා මහඟු හස්තසාරයක් වෙනවා නිසැකය. අප රට වැඩ වසන පත් පොත් භාවනා කුම දන උගත්, එය පමණවත් පුරුදු පුහුණු නොකළ, වෳාජමතධාරීන්ට මෙන්ම, මිථා යෝගී භාවනා වැඩීමෙන් නොමඟ ගිය භාවනානුයෝගී සැදහැවතුන්ට පවා ඔවුනගේ දුර්මත දුරුකර ගැනීමට ඉවහල්වන කරුණු ස්වල්පයක් ද මෙහි අන්තර්ගත වී ඇත. මෙම පුෂ්තකය, භාවනා අළලා මෙම ස්වාමීන් වහන්සේ සකස්කොට පලකරවන දෙවැනි ගුන්ථයය.

# සතිපටඨාන භාවනා කුමය

මෙම විපසසනා කුමය පැරණි ලංකාවේ භාවිතව, විදේශ විජාතික ආණ්ඩු අනුගුහයයෙන් පැවති ආගමික පුහාරයන් හේතු කොට ගෙන ඇති වූ ශාසන පරිහානියෙහිදී යටපත් වූ කුමයකි. මෙරට මෙන් විජාතීන්ගේ ආගමික පුහාරයන් ගෙන් උගු පීඩිත නුවූ බුරුම වැසි වනගත භික්ෂු පරපුරෙහිද යටපත්ව පැවති මෙම කුමයට පුනර්ජිවනයක් දුන් අග්ගමහා පණ්ඩිත අෂින් මහාසී මහා හිමියානන් වහන්සේ එරට නොබෝදා පැවැත් වූ ඡටඨ සංගායනාවේ පුශ්න විචාරක වශයෙන් දෙලක්ෂයක පමණ සංඝ සභාවකින් තෝරාගත් අසහාය පඬිරුවනය. වජිරාරාමාධිපති පූජා ගරු නාරද ස්වාමීන් වහන්සේ, අප අගනුවර පුසිද්ධ රැස්වීමකින් පිළිගත් මෙම මහාසී සයාඩෝ හඳුන්වා දුන්නේ නිසැකයෙන් මාර්ගපලලාභී මහෝත්තමයෙක් මෙන්ය.

ලංකා බුරුම දෙරට ශතවර්ෂාදී කාලයක් පැවත එන බෞද්ධ සහෝදරත්වය දියුණු කිරීම් වස්, ආදර්ශවත් බෞද්ධයෙක් වූ ගරු ඌ බාලුවින්, මෙරට බුරුම තානාපතිතුමාගේ මෙහෙයීමෙන්, මෙම කුමය පිළිබඳ ගැඹුරු අවබෝධයක් ලත් බුරුම ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේ තෙනමක්, මෙහි වැඩමවා එම බුද්ධ පුතුවරුන් මගින් මෙම කුමය තව වරක් මෙහි පුතිෂ්ඨාපනය කිරීමෙන්, ගරු ඌ බාලුවින් තුමාද එම ස්වාමීන්දුයානන් වහන්සේලාද පුතිපත්ති ශාසනයට අමරණීය සේවයක් කර, ලක්දිව සැදූහැවත් බෞද්ධ මහජනයාගේ අසහාය කෘතඥතාවය ලැබ සිටිති.

#### ආනාපාන සතිය

ආනාපාන සති භාවනා කුමය සවිස්තරව දක්වන මහා සතිපටඨාන සූතුයෙහි ''සබබකාය පටිසංවෙදි......'' යනුවෙන් උගන්වන්නේ සියලු ආœාස-පුœාස කය වැටහෙන සුලුව අභාෂාස කරමින් .....උත්පත්ති විනාශ සවභාවය දක්නේ..... කිසිවක් ආත්මාදී වශයෙන් නොගෙන...... කය අනුව බැල්මෙන් සිටීමය. කර්මසථානය වශයෙන් මෙහි පෙන්වන්නේ ආඥාස-පුඥාසයෙන් ඇතුල්වන සහ පිටවන ''<mark>සියලු වායෝ කය'' ම</mark>ිස එහි විශේෂ සථානයක් නොවේය. අනුබුදු සම්මානය ලැබී බුදුගොස් හිමි ඒ අනුව යම්කිසි විශේෂ දර්ශනයකින් නාසිකාගු උඩුතොල ගැටෙන වායො ධාතුව සමථයට සුදුසු ලෙස කර්මසථාන කොට ගෙන දක්වා තිබේද, මහසි සයාඩෝ හිමිද එවැනි දර්ශනයකින් විදර්ශනාවට සුදුසු වූ, එම එකම වායෝ ගමනින් සිදු කරණ නාභි මණ්ඩල චලනය හෙවත් පිම්බීම-හැකිළීම කර්මස්ථාන කොට ගෙන තිබේ. ඒ නිසා මේ (කර්මසථාන) දෙදෙනා එකම කායානු පසසනා මවගෙන් බිහිවූ නිවුන් සොහොයුරන් වැනිය. එකකට අයත් ගුණාංග අනිකටද උරුමව ඇත. පුහුණුවෙහිදී හෝ පුගුණු එයෙහිදී, වැරදි ලෙස ආසනය සකස් කර ගැනීමෙන් හෝ කය ඇද නැතිව සිහිය අභිමුඛ කොට පිහිටුවා නොගැනීමෙන් හෝ යම්කිසි ශාරීරික හෝ මානසික ආබාධයන් මෙම කුම දෙක්හිදීම පැන නැගිය හැකිය. විශේෂයෙන් මින් සමහර ආබාධයන් ඇතිවිය හැක්කේ ආශ්වාස පුශ්වාසය උත්සාහයෙන් සීඝු කිරීමෙන්ය. මෙම සතිපටඨාන විපසසනා කුමය

එයට කිසිසේත් ඉඩ තබා නැත. මෙම කුමයේදී ඉඳීම-හැපීම මෙනෙහි කිරීමට යෝගියාට උගන්වන්නේ, බෙහෙවින් පිම්බීම-හැකිළීම පුකට වෙනතුරු එසේ කය අනුව බැල්මෙන් සිටීමටය.

එහෙත් යම්කිසි ශරීරාබාධයකින් පෙළෙන යෝගියෙකුට පහසු ලෙස වාඩි වී හෝ සැතපී භාවනා වැඩීමට වරපුසාද ඇත. සමහර එවැනි යෝගීන්ට භාවනා වැඩීමේදී ඇතිවූ ලෙය පිරිසිදු වීම හේතු කොට ගෙන සමහර ආබාධයන්ගෙන් බොහෝ දුර සංසිඳීමක් ඇතිවූ බවද අත්දක තිබේ.

# විදශීනාව

විදර්ශතාවෙන් අදහස් කරන්නේ පැනනගින නොයෙකුත් අරමුණු හෙවත් නාම රූපයන් තත්තාකාරයෙන් මෙනෙහිකර නිරුද්ධ කිරීමය. (12 පිටුව) ශුද්ධ විදර්ශනා කුමය විශුද්ධි මාර්ගයේ බුදුගොස් හිමි පෙන්වා ඇත. ''රහත්වීමට ධාාන අවශා නොවෙති''. ධර්ම සංගුහය, නාරද හිමි. ''ශුෂ්ක විදර්ශකයෝ හුදෙක් විදර්ශනා වඩා කෙලෙසුන් නැසුවාහුය'' - සීල භාවනා, පඤ්ඤාසීහ හිමි - මෙම සතිපටඨාන කුමයෙන් ධාහන ලාභ සෙවීමක් නැති වූවද නොයෙකුත් බණ කතාදියෙන් අපට ඇතිවී තිබෙන හැඟීම නම්, හේතු සම්පත් අනුව, විදර්ශනායානිකයාට පවා ධාානලාභි රහත් පල ලැබිය හැකි බවය. ආනාපාන සතිය ශේෂ්ඨ කුමයක් බව අපේ පිළිගැනීමය. එම කුමය පුගුණ කරමින් තෙවසක් පමණ භාවනාම සූර්යාහ ලොකය සොයමින් අන්ධයෙක් ගල්ගසන්නාක්සේ ගමන් කළ අපට එම අලෝකය උදාවූයේ කඳුබොඩ විපසසනා කුමය පුගුණ කළායින් පසුවය යනු මෙහිලා කෘතඥ පූර්වකව කිව යුතුය. අපේ අවංක \_\_\_\_\_ හැඟීම නම්, ගිහි ජීවිතයේ නොලයකුත් කම්කටොලු මැදද මෙම කුමය පුගුන කිරීමට, කියයුතු අවහිරයක් ඇති නොවන අතර, ආතාපාන සතිය සත්පුාය වන්නේ බෙහෙවින් ගිහි සැපයෙන් වෙන්වූ ආරණාගත යෝගීන්ටය.

සියම් ජාතික ගරු පූජා ඉඤවංශ සවාමීන්දුයන් වහන්සේ කඳු බොඩ භාවනාශුමයෙහිදී කීප මසකට පෙර කළ දේශනයකින් අපට අනුශාසනා කළේ එම ස්වාමීන් වහන්සේට නාම-රූප දෙදෙනා මෙම කුමයෙන් පහසුවෙන් හැඳින ගන්ට හැකිවූ බැවින්, මෙහි නැතිදොස් ඇති ලෙස පෙන්වන්නට දිරිදරන කිසිවෙකුට ඇහුන්කන් නොදී මෙම කුමයම පුගුණ කරන්නටය.

ඉතුවංශ ස්වාමීන් වහන්සේට හැඳිනගන්ට හැකිවූ නාම-රූප දෙදෙනා දෙස අපිදු මොහොතක් බලමු. පූර්ව කෘතාය වශයෙන් සිය ජීවිතය බුදුන්වහන්සේට සහ ගුරුන්ට පුදකර, භාවනාව ඇරඹූ යෝගියාගේ මනැසට පෙනෙන්නේ :-

- ආශ්වාසයෙන් ඇතුල් වූ වායොධාතුව උදරය තුළ පවතින ආපෝ තේජෝ වායෝ පඨවි යන භූතයන් සමග එක්වී පිම්බීම හැකිළීම යන භූත රූපය නිර්මාණය කරණ බවද,
- එම රූපය ජීවිතේæියගේ හේතුවෙන් නිර්මාණය වූ පලය මිස සක්‍වයෙකුගේ හෝ පුද්ගලයෙකුගේ උත්සාහයකින් නොමැවුන රූපයක්ය යන අනාත්ම සංඥාවද,
- පිම්බීම-හැකිළීම ඇතිවෙවී නැතිවීම අනිතෳයාගේ ලකෂණය
   බවද,
- පිම්බීමෙන් හැකිළීමෙන් ඇතිවන තදවීම- සැහැල්ලුවීම යන වේදනාව දුකඛසකන්ධයාගේ ලක්ෂණය බවද,
- තාමය තමැති සිත රූපය නමැති අනිතා දුවාය දෙසටම නැමි නැමී පවතින ධර්මයන් දෙදෙනෙක් බවද,
- අනිතා ලකුණය මෙනෙහි වීම නවමහා විදර්ශනා ඤාණයේ මූලික අංගය වූ උදයවා ඤාණය බවද,
- 7. ආත්ම සංඥාවෙන් ඈත්ව, බුදුන් වහන්සේට-ගුරුන්ට සිය කය පුදකිරීමෙන්, එය බාහිර (අනුන්ගේ) කයක් මෙන් සලකා, එහි ඇතිවන-නැතිවන දුක් හෝ සැප චේදනාදිය දෙස, කෝධයෙන්

හෝ ඇල්මෙන් තොරවූ උපෙක්ෂාවෙන් මෙනෙහි කළ හැකි බවද,

යනාදිය ඉඤවංශ ස්වාමීන් වහන්සේට ලක්ෂණ රසාදී වසයෙන් හැඳින ගන්ට හැකිවූ නාම-රූප ධර්මයන් අතුරෙන් පුකටව පෙනෙන සමහරක් විය යුතුය.

චිත්තදමනය, හෙවත් සිය සිත හික්මවීමේ කුමය දවස මුළුල්ලේ නිතොරව පංචෙනිුයන් පිනවීමේ අකුසල් සහගත අරමුණු කරා නැමි නැමී තිබී සිත, අප වහල් කරගන සිටි සිත මේ කුමයෙන් හික්මවා අපට රිසිලෙස වහල් බවට පත්කරගත හැකි බවද අනතුරුව අපට පෙනේ. පංචේනිුයන් පිනවීමට හේතු වූ පිය රූප පවා අනිතා ලකුණයන්ගෙන් යුත් බව අවබෝධ කරගැනීමට මෙම සතිපට්ඨාන කුමය උපයෝගී වෙනවා ඇත. චිත්ත දමනය ධමමපදයෙහි සැකෙවින් දක්වා ඇත.

> ''උදකංහි නයනති නෙතතිකා, උසුකාරානමයනති තෙජනං දාරුංනමයනති තචඡකා. අතතානංදමයනති පණඩිතා''

දියාලුවෝ තමන් කැමති තැනට දිය ගෙනයත්. හීවඩුවෝ තමන් කැමති පරිදි දව දඬු නමක්. වඩුවෝ තමන්ට ඕනෑ අන්දමට ලී නමත්. නුවණැත්තෝ රිසි සේ සිත දමනය කරත්.

කසුප් බුදු රදුන් දවස පින් කළ දරුවා සැරියුත් මහා තෙරනුවන් ලඟ මහණ වී අටවැනි දින තෙරනුවන් සමග පිඬු සිඟා යත්. කුඹුරුවල දිය හසුරුවන මිනිසුන් දක, ඔවුහු කුමක් කරත් දයි තෙරනුවන්ගෙන් විමසා එම දිය කුඹුරුමත පමණක් නොව, යන්තුානුසාරයෙන් මහා පාසාදාදියෙහි පවා හසුරුවිය හැකි බව අසා, ඒ සිත් පිත් නැති දිය මිනිසාට හසුරුවිය හැකිනම්, සිය සිතද ඔහුට හසුරුවිය හැකිවිය යුතු බව සිතා ගත්හ. ඉන්පසු හී වඩුවන් සහ දව වඩුවන් එසේ ලී දඬු ආදියද කපා හසුරුවනු දක මහා තෙරනුවන්ගෙන් සමුගෙන ආපසු ආරාමයට වැඩම කර කුටියට වැද භාවතා වඩා අනාගාමී එලයට පත්වූහ. එය දුටු බුදුන් වහන්සේ කුටිය දොරටුව අසල වැඩම සිට පිඬුසිඟා පෙරලා වැඩම කළ මහා තෙරණුවන් නවතා, සාමනේරයන් වහන්සේට ඇසෙන ලෙස, ආහාර ගැනීමෙන් පසු ඇතිවන චේදනාදිය පිළිබඳ පුශ්න කර එයට සුදුසු පිළිතුරු ලබාගත්හ. එය ශුවනය කළ පොඩි සාදු විදසුන් වඩා රහත් එලයට පත්වූහ.

#### කර්මස්ථාන

බුදුන් වහන්සේ චුල්ලපන්ථක හිමිට සුදුරෙදි කැබැල්ලක් කර්මස්ථාන කොටදීමෙන්ද, සැරියුත් මහා රහතන් වහන්සේගෙන් කර්මස්ථාන ලැබ, බලාපොරොත්තු කඩව කලකිරී, තවත් යෝගියෙකුට බුදුන් වහන්සේ රන්වන් පුෂ්පයක් කර්මස්ථාන කොට දීමෙන්ද පෙන්වා තිබෙන්නේ ආනාපාන සතිය සැමටම සත්පාය නොවන බව සහ චරිතානුකූලව වෙනත් කර්මස්ථානයන් සත්පාය වන බවය. එයින් අපට බැසිය හැකි නිගමනය නම්, විශුද්ධි මාර්ගයේ සඳහන් කෂින අතුරෙන් ආපො තේජො වායෝ පඨවි යන සතර මහා භූතයන්ගෙන් සැදි කෙන්දක සිට කන්දක් දක්වා ඇති, දහසක් දයෙන් තමනට යම්කිසි පුබෝධ්යක් අනුව පහසුවෙන් සිත රඳවා ගැනීමට හැකි දෙයක් කර්මස්ථාන වන බවය.

ධර්ම ඥානය වනාහි, පෙරපින් අනුව, බුජ්ජුත්තරා වැනි මෙහෙකරුවෙකුට හෝ සුනීත වැනි කසල ශෝධකයෙකුට හෝ සිය සිතෙහි ලා අවබෝධ කර ගැනීමෙන් ලැබිය හැකි ඥාණයක් මිස උපාධිධරයන්ට හෝ මහාචාර්යවරුන්ට හෝ සීමාවූවක් නොවේය.

# නාම-රූප පරිචෙඡද ඥාණය

බුද්ධ ධර්මයේ නිසි පල ලැබුවේ යටත් පිරිසෙයින් නාම-රූප දෙදෙනාගේ සම්භවය සහ පැවැත්ම හැඳින ගත් අයය. නාමය නම්, සිත හා සිතිවිලිය. රූපය නම්, ඒ සිතිවිලි වලට සහ ඇස්කන් ආදී පංචේණ්‍යයන්ට ගොදුරු වන අරමුණු හෙවත් දුවාය. මෙම සතිපටඨාන විපස්සනා කුමයෙන් ශීලවන්ත භික්ෂුවට එය පහසුවෙන් හැඳිනගත හැකිවිය යුතුය. ගිහි දින චරියාවක් ඇති සිල්වත් උත්සාහවන්තයාට මෙන්, සුබෝපභෝගී ජීවිත කුමයක් සකස් කරගෙන සිටින දුශ්ශීල නුවූ භික්ෂුවට පවා මෙය සත්පාය විය යුතුය.

භාවනාවේ පරමාර්ථය ආත්ම දෘෂ්ටිය නැතිකර ගැනීම හෙවත් තිළකුණ අවබෝධ කර ගැනීමය. සන සංඥාවෙන් හෙවත් පුඥප්තියෙන් (සම්මුති සතායෙන්) පරමාර්ථ සතාය වැසී තිබෙන තුරු ''මමය, මාගේය, තමාය'' යන හැඟීම් දුරුකරගත නොහැකිය.

#### **කන සංඥාව**

සන්තති ඝනය, සමූහ ඝනය, කෘතා ඝනය, ආරම්මන ඝනය යන ඝන සංඥා බිඳීයන්නේ විදර්ශනා කිරීමෙන්ය. "එක් සන්තානයක සමූහ වශයෙන් හා පරම්පරා වශයෙනුත් ළං ළංව, ඉපද ඉපද, බිඳි බිඳී යන වෙන් චෙන්වූ නාමරූප ධර්මයන්හි සාමානා ජනයාට එක්දෙයක් සේ පෙනෙන ස්වභාව ඝන සංඥාවයි." "මමය, මම යමි, මම දකිමි," යන ආත්ම සංඥාව ඇතිවී තිබෙන්නේ පෙර කී ලෙස බිඳි බිඳී, සිතා ගත නොහැකි ලෙස සීසුයෙන්, බිඳි බිඳී යන නාම ධාතු සහ රූප ධාතු (විදර්ශනා කිරීමෙන්) වෙන් වෙන්ව හඳුනාගත නොහැකි වූ අයටය.

රූපධාතුව ඉතා සියුම්ය. සිතාගත නොහැකි තරම් සියුම්ය. පරමාණුව ඒ සියුම් කොටසකි. දූවිලි කැටයක් සමාන ඉතා කුඩා දෙයක් 46656 කොටසකට බෙදූ විට ලැබෙන්නේ පරමාණුවය. පරමාණුවේ කිුිිියා වේගය විදුලි වේගයට වඩා දහස් වාර ගුණයකි. ඒ නිසා රූප ධාතු බිඳි බිඳී වෙනස්වෙන වේගය සාමානෳ ඇසට නොපෙනේ. නාම ධාතුව කිුිිිිිිිිිි කරන්නේ ඊටත් වඩා වේගයෙන්ය. යකඩ කඳක් මත සිටින මැස්සෙකුට කුළු ගෙඩියකින් ගැසුවහොත් උගේ මරණය සිදුවෙන්නේ ඤණයකින්ය. එහෙත් උගේ මරණය සිදුවෙන්ට චිත්තඤණ 17ක් ගතවේ. මේ සතාය අවබෝධ කරගත හැකිවෙන්නේ විදර්ශනා ඇසින් දකීමෙන්ය.

# ලෝක ධාතුව

මේ ලෝකය සෑදී තිබෙන්නේ ආපො තේජො වායො පඨවි යන සතරමහා භූතයන්ගෙන්ය. එයට සෘතුගුණය සහ ආහාර ගුණය සම්මිශුණය වීමෙන් අචේතන වස්තු හටගනිති. කර්ම චිත්ත (ජීවිතේන්දිය) පෙරකී සය ගුණයන්ට එක්වීමෙන් සචේතන සත්ත්වයෝ හටගනිති. හේතු රැසක සංයෝගයෙන් හටගන්න පලයක් මිස දෙවියෙකුගේ හෝ බඹෙකුගේ මැවීමක් මෙහි නැත. මුළු විශ්වයේ පැවතීම මෙසේය. ඒ හේතුන්ගේ නිරොධයෙන් පලයද තිරෝධ වේ. මේ කරුණු අනුව බලන කල ලෝකය වශයෙන් පෙනෙන්නේ නාමධාතුව (සිත සහ සිතිවිලි) සහ රූප ධාතුව (දුවෳය) පමණක්ය. රූප ධාතුව නැතිවෙන සුළුය. එය අප ඇසට පෙනේ. නාම ධාතුවද කෙලෙස් මල පහවීමෙන් නිරුද්ධ වේ. එසේ වූ කල පරමාර්ථ වශයෙන් ඇත්තේ, හටගැනීම් ස්වභාව නොමැති සදාකාලික නිර්වාණ ධාතුව පමණක්ය. ඒ නිර්වාණ ධාතුව අවබෝධ කරගත හැකිවෙන්නේ, එනම් ඒ අජරාමර සැපයට පැමිණිය හැකි වෙන්නේ මෙම සතිපට්ඨාන විපස්සනා මාර්ගයේ ගමන් කිරීමෙන් පමණක්ය. එම මාර්ගය මෙම විදර්ශනාධුර-ගුන්ථධුර කර්තෘ යෝගාවචර ධම්මපපභ ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේ අපට මෙහි යසට පෙන්වා ඇත. සියළු සාධුනු මෙහි දක්වන විදර්ශනා කුමයන් අත්හදා බලා, මෙම පරමාර්ථයන් අවබෝධ කොට, විමුක්ති මාර්ගයට එළඹෙත්වා.

- පුකාශක -

# විදශීනා උපදේශය නම් වූ

# විදශීනා ගුරු පොත

# නමො සමමා සමබුදධසස

- i ''යදා හවෙ පාතු භවනති ධමමා ආතාපිනො ඣායතො බාහමණසස අථ'සස කඬබා වපයනති සබබා - යතො පජානාති සහෙතු ධමමං,
- i යදා හවෙ පාතු භවනති ධමමා ආතාපිනො ඣායතො බුාහමණසස අථ'සස කඞ්ඛා වපයනති සබබා - යථො ඛයං පච්චයානං අවේදී
- ii යදා හවෙ පාතු භවනති ධමමා ආතාපිනො ඣායතො බුාහමණසස විධුපයං තිටඨති මාරසෙනං - සූරියෝ'ව ඔභාසය මනතලිකෙබ''

සම්බුදධානයට පත් ඇසිල්ලෙහි අනුලෝම පුතායාකාරය මෙනෙහිකොට දුකඛ-සමුදය සතායන් ද, පුතිලෝම පුතායාකාරය පුතාවෙකු කොට නිව්ණය ද, මර-සෙනඟ සහ අපුමාණ ලෝක-ධාතූන් කම්පාකළ, අසදෘෂ ආය්-මාගීඥානයන් ද, ආවෙකුණයෙන් මෙම පුථම බුද්ධ-වචනයන්-ප්රීති-ගාථා උදානයන් පැවැත්වූ සේක.

# එහි අදහස

i. සමාක් - පුධාන වීයාශීය ඇති, ශමථ-විදශීනා ධාානයෙහි (භාවනායෙහි) යෙදෙන, පව් බහා තැබූ රහතන් වහන්සේට යම් වේලාවෙක පුතායාකාරයන් කුමයෙන් පුතිවේධ කරවන, සතර සතිපට්ඨානයේ සිට ආයාශී-මාගීාඞා අට තෙක් සියලු බෝධිපාක්ෂික ධර්මයෝ උපදිත් ද? හෙවත් අභීන්මාගීඥානයේ පහළවීම් වශයෙන් පුකට වෙත් ද? එවේලෙහි ම ඒකාන්තයෙන් ඒ උතුමා කෙරෙන්

# ''ඤාණඤව පන මෙ දසසනං උදපාදි''

හේතු - පුතාය ධම්යන් පිළිබඳ සැකය දුරුවෙයි. හේතු-පුතාය අනවබෝධය නිසා පහළ වන ''මම වූයෙම් ද'', ආදී සොළොස් වැදෑරුම් සැක ද, මෙසේ සියලු කඞබාවෝ විනාශ වෙත්. පහවෙත්. නිරුද්ධ වෙත්. යම් හෙයකින් අවිදාාදී හේතුන් ඇති සංස්කාරාදී කේවල (එහෙම පිටින් ම) දුඃබ-ධම්යන් පුතිවේධ කරයි ද? එහෙයිනි.

ii. යම් හෙයකින් පුතාංයාකාර ධම්යන්ගේ ඎයවීම යැයි කියන ලද නිවානය අවබෝධ-පුතිවේධ කෙළේ ද? (එහෙයින්) ඒ උතුමාගේ සියලු සැක පහව යත්.

iii. ඒ උතුමා අහසෙහි බබලන සූය\$ීයා මෙන් කාමාදී මාර-සේනාවන් කම්පන-පුකම්පන-විධවංශනය කෙරෙමින් බබලයි.

පුථමාභිසමෙබෝධියට පැමිණි (පළමු බුදුවූ) සම්මා සම්බුද්ධ ශාකා-මුනීඥයන් වහන්සේ මෙම පුථම උදානයෙන් හේතු පුතාය ධම්-වශයෙන් දුකඛ-සමුදය සතායන් ද, හේතු පුතායන් ගේ නිරුද්ධිය වූ නිවණ ද, මරසෙනග, කමපාකළ අනුපම, අසාධාරණ, මහා-පාරමී පුණා-බලයෙන් සමුට්ඨිත සමාධියෙන් ඕජස් වී මහා -විදශී නාඥානයෙන් අවබෝධ කළ අනනා සාධාරණ අහින්මාගීඥානය ද, සොම්නස් නුවණින් පුතාවෙකු කොට මෙසේ උදන් ඇණූ සේක් ද? ඒ සව්ලෝක විදශීනා ශාස්තෲන් වහන්සේ සකසා වැද යෝගී හුදී දනන් සඳහා විදසුන් ගුරු ගත සකසමි.

#### දර්ශනය

දර්ශනය නම් දකීම ය. තේරුම් ගැනීම ය. අවබෝධ කිරීම ය. සහජයෙන් පිහිටි දකීම් රැසකින් සත්ත්ව-සන්නිවාසය පිරී-පවතී. යම්තාක් දෙනෙක් වෙත් ද? ඒ තාක් ම, දකීම්, පිළිගැනීම් ය. එහෙයින් දර්ශනය තරම් විවිධ වූ විචිතු වූ අනිකක් නැතැයි කිව යුතු ය.

තමහට තියමිත එක්තරා දර්ශන ශක්තියක් ඇති ව හැම

# ''කතමෙ ච භිකඛවෙ ධමමා අභිඤඤා භාවෙතබබා සමථො ච විපසසනා ච''

දෙනම උපදිති. අහේතුක විපාක සන්තීරණ සිතින් උපන් තිරිසන්ගිය සතුනට පවා කෑම සොයා ගැනීම, දිවි රැක ගැනීම ආදිය සඳහා ඉබේ පිහිටි ආවේණික දකීමක් වැටහීමක් ඇත. ගොඩ කුඩැල්ලකු සමහර විට පාර මැදට වී ගලක හෝ මුලක එක් කොණෙකින් සිට අනෙක් කොණ ඇත් සොඬක මෙන් ඔසවා නිශ්චලව බොහෝ වේලා බලා සිටිනු ඔබ දක ඇත.

නුවණ හට ගැනෙන්නේ, මතු විකාශයට පැමිණීමේ ශක්තිය පිහිටන්නේ, උත්පත්තියේ දී බව බුද්ධ-ධර්මයේ පැහැදිළිය. අහේතුක පුතිසන්ධිය ලත් ඇතැම් තිරිසන් සතුන් පවා දෙව් මිනිස් අත් බැව් ලැබුමට සමත් නුවණ දකුම් අත් කළ බව පුකට ය. පුතිසන්ධි නුවණ මුළා වූ හෙයින් උසස් දකීම් ඔවුනට නො-ලැබුනි. දුහේතුක පුතිසන්ධි ලද අබග්ගයනට ද උසස් ඥාන දශීන ඉපදවීමෙහි ශක්තියක් නැත. තිහේතුක හෙවත් ඥාන සම්පුයුක්ත සිත්වලින් උපන් දෙවි-මිනිසුන්ටම බුද්ධ-ධම්යෙහි එන උසස් දර්ශනයන් අවබෝධ කළ හැකි ය.

බුද්ධ කාලයට පෙර සහ පසුත් ලොව පැවැති වේද වේදාන්ත දර්ශනයන් හා බුද්ධ කාලයෙහි පහළ වූ පට්-දර්ශනයන් ද ඉන් මෑත පැන නැගුණු දර්ශනයන් ද මූලික පදනම් රහිත ව ලෞකික ඥානයෙන් ගොඩනැගුණු හෙයින් බෞද්ධ දර්ශනය ඉදිරියේ අතිශය බැගෑ බවට පැමිණ හුදු සමාජ බන්ධන මත රැදෙනු පමණ ය. විදර්ශනය හෙවත් විශේෂ දර්ශනයක් ඒවායේ නැත. එහෙයින් නිර්මාණ වාදයට හෝ අහේතුකාදී වාදවලට බැස මුළාවෙන් මුළාවට ගියාහු ය.

එහෙත් ඒවායින් සකස් වූ සමාජ හැඩ ගැසීම්-සංස්කෘතීන් නිසා ද ලෝක ස්වභාවය සෑම දෙනාටම ඉඩකඩ සැලසීම හෙයින් ද බොරුව නිසා සතාංය පැහැදිලි වන හෙයින් ද සර්ව-දර්ශනයක් ම ඇතිවනු පවතිනු සිරිති.

#### විදර්ශනය

තද පිටකටුවකින් ද ඉදිරියට නෙරා ගිය අඬු දෙකක් හා කකුල් රැසකින් ද යුතු අඟලක් පමණ දිග ශත-පදි වගීයට අයත් අහිංසක සතෙකි. ඌට සතුරකු මුණ ගැසුණු විට අඬු පඬු සියල්ල හකුලා ගෙන උංඩි වන්නේ ය. එවිට ඌ හරියටම කිතුල් ඇටයක් මෙනි. පළාත් වාසී තරුණයෙකුගෙන් ''මේ සතා මොකෙක් දැයි'' ඇසීමි. ''මේ පළාතේ මූට කියන්නේ කිතුල් ඇටයා කියල''යි, පිළිතුරු ලැබුණි. මෙසේ මිනිසා විසින් ඒ ඒ සත්ත්වයන් හා දවායන් හඳුනා ගැනීමට නිරායාසයෙන් නියම වන පැනවීම් සමූහයකි, ලෝකය, ආදී මනුෂායා විසින් ද නොයෙක් කරුණු නිමිති කොට එසේ පණවන ලද පුඥප්ති සමූහයකින් ලෝකය වැසී තිබේ.

# මූල ධර්ම

සිත්පිත් ඇතියන් පමණක් නොව, ගස් ගල් ආදී දුවයාන් ද පහළ වන්නේ පඨවි, ආපො, තෙජො, වායො යන සතර මූල ධර්මයන් මත ය. මේ සතර බුද්ධ-ධම්යෙහි මහා භූත රූපයෝ ය.

''මහනතානි හුඣා භවනති පාතු භවනතිති මහා භූතානි''

'මහත් ව පහළ වෙත් නු''යි මහා භූත නම් වෙත්. මේ මූල-ධම්යෝ ඉතා සියුම් පරමාණුවේ පටන්, ඉතා මහත් වෘක්ෂ පව්ත-සත්ත්වාදී හැමෙකක් ම පහළ කරත්. මේ සතර මූල පුකෘතිය වෙන් කළ නොහැකි ස්වභාවයෝ ය. නවීන විදාහඥයන් මේ මූල-පුකෘතින් වෙන් කිරීමට උත්සාහ දරීමෙන් මහත් බල වේගයක් නිපදවන ලදී. මෙම පෘථුවි, අප්, තේජස්, වායු යන භූත රූපයන් නිසා පහළ වන ඉතිරි පුසාදා දි රූපයන්ට උපාදා රූපයැ යි නම් කරණු ලැබේ. භූත - රූපයන්ගේ ඇසුර ගෙන උපදනා හෙයින් උප-ආදා, ''උපාදා'' රූප නම් වෙති. මෙම භූත-උපාදා රූපයන් ඇසුරු කොට පවත්නා,

# ''රුපපතිති බො භිකඛවෙ, තසමා රූපනති වූචවති''

සිත් පරම්පරාවක් නිසා සත්ත්ව-පුද්ගල පුඥප්තිය ලැබේ. ඒ සිත් පරම්පරාව ගුහාවෙක සයනය කරණ බව ධර්මයෙහි දක්වේ.

"චතු මහා භූත ගුහා, ඉදඤච හදය රූපං නිසසාය වතතතී ති ගුහාසයං"

"සතර මහා භූත ගුහාව යි. මේ සිත හෘදය වස්තුව නිසා ඇසුරු කොට, පවතී නූ''යි ''ගුහාසය'' නම් වේ.

"වත්ථු - විපාකා බහාකතානං කිරියා බහාකතානං බන්ධානං නිසසය පචචයෙන පචචයො"

"වඤ් - කුසලානං බඣානං නිසසය පචවයෙන පචවයො"

"වනු' - අකුසලානං බන්ධානං නිසසය පචචයෙන පචචයො"

මෙසේ පට්ඨාන පාළියෙහි චිත්ත - චෛතසිකයන්ට හෘදය වස්තුව නිශ්ශුය - පුතෳයයෙන් පුතෳය වන බව දෙසූ සේක.

මේ සිත් පරම්පරාව හා සිත්හි එකවර පහළ වන ස්වභාවයන් වූ චෛතසික ''නාමධම්''යැ යි, හැඳින්වෙති. ඇස්-කන්-නාසාදී ඉණිසියයන් උදව් කොට ගෙණ රූප ශබ්දා දී ඒ ඒ අරමුණු කරා නැමි නැමි ඇදී පහළ වන හෙයින් චිත්ත-චෛතසිකයන්ට ''නාම'' යැයි කියනු ලැබේ.

## ි "නමන ලකඛණං නාමං"

අරමුණු වෙත නැමී ඇදී එල්ලෙමින් පැවැත්ම ලඎණ කොට ඇත්තේ ''නාම'' නම් ය.

# "රුපපන ලකඛණං රූපං"

භූත රූපයන් හා ඒ ඇසුරු කොට පවත්නා පුසාද-ආදී රූපයන් නිරතුරු වෙනස් වීම ලකුණෙ කොට ඇති නිසා ''රූප'' යැ යි, දක්වූ

# ''වෙදියතීති බො භිකඛ වෙ තසමා වෙදනාති වුචවති''

සේක. මුල සඳහන් පරිදි පුඥප්තියෙන් වැසී පවත්නා ලෝකයේ මේ ''නාම-රූප'' මිස අන් කිසිවක් නොමැති බව දකීම මෞලික විදශීන ය යි. හෙවත් පුථම ඥානය යි. එ ද පොත පත ඉගෙනීමෙන් ඇසීමෙන් හෝ තර්කයෙන් ලැබෙන නුවණක් නොවේ. නාම රූප ධම්යන් අරමුණු කොට භාවනා කිරීමෙන් ම ඇතිවන අවබෝධ - ඥානයකි. නියම විදශීනය පටන් ගැණෙන්නේ ඉන් පසුව යි. එනම් :- අනිතාහ-දර්ශනය, දුුුබ-දර්ශනය, අනාත්ම-දර්ශනය යි. උත්තරීතර බෞද්ධ දර්ශනය නම් මේ විදර්ශනය යි. භාවනා ඥානයෙන් තොර ඇතැම් උගතුන් උපාධිධරයන් මේ විදර්ශනයන්-බෞද්ධ- දර්ශනයන් පිළිබඳ පොත පතින් නොයෙක් කරුණු පෙන්වා වාද විවාද කිරීම මුහුද නුදුටු ළදරුවන් මෙ-බඳු විශාල දෙයක් තිබිය හැකිදයි තර්ක කරණු මෙනි. එසේම මේ නාම-රූප-ධම්යන්ගේ හෙවත් සත්ත්වයාගේ මුල සොයන්නට ගිය බොහෝ දෙනා නිර්මාණ වාද අහේතුක වාදාදියට බැස මුළා වූහ.

ඒ පිළිබඳ නියම අවබෝධයක් ඇතිවනුයේ උත්තරීතර විදශීනා-ඥානයන් හා අභිඥා, පටිසම්භිදා ඥාණ බලයෙනි. දේශනා ධමීය පිළිබඳ පැහැදිලි දනීමක් ලැබෙන්නේ කුමානුකූලව ආචායා -වාදය අනුව ඉගෙනීමෙනි. විශේෂයෙන් අභිධමීය විෂයයෙහි පැතුරුනු බුද්ධියක් ඇති වීමෙනි. දන් ඇතැම් උගත්තු, බුද්ධ-ධර්මය ඉංගීසියෙන් බැලුවහු ද, මිභාහා-වර්ධනය කරන්නෝ ද, බෞද්ධ දර්ශනය නම් උසස් ඤාණය පමණයැ යි ද ආගමක් පුතිපත්තියක් නොවේයැ යි ද, වෙහෙර විහාර අනවශායැ යි ද, පුසිද්ධියේ පුකාශ කරත්.

#### ආගම

මේ වනාහි මිනිසා නම් උසස් මනස යැයි ද, අත්-පා-කන්-නාසාදී අබෙගාපාඩග නුවමනායැ යි ද, මනුෂා-ශරීරය, නීරෝග, ශක්තිමත් කර ගැනීමට, ආහාර-පාන-වනායාම ඕනෑ නැතැයි ද කීම වැන්න. මිනිසා පිළිබඳ මෙසේ පුකාශ කරන්නා ''අංගොඩින්'' මෙහා නො-නැවැත්විය යුතු වන අතර බුද්ධාගම පිළිබඳ ඉහත කී

# ''සඤ්ජානාතීති බො භිකඛවෙ තසමාසඤඤාති වුචවති''

පුකාශ කරන්නවුන් ද එහි නො-වෙසෙතත් එයට හොඳට ම සුදුසු අය හැටියට නො-ගැණෙද්ද?

සැබවිත්ම ඉංගීසියෙන් (Religion) රිලිජන් යන වචනය උඩනම්, බුද්ධාගම ආගමක් නොවේ. එයින් උගන්වන්තේ (Relation between creature and creator) මැවුම්කරුවා සහ මැවෙන්නවුන් අතර ඇති සම්බන්ධය යි. බුද්ධාගම නම්, එවැනි පුලාපයක් නොවේ මැ යි. ''රිලිජන්'' යන්නට ආගම යැ යි අරුත් දීම විහිලුවකි. නිමාණ-වාදය හෝ දේව - විශ්වාසය යනු එයට ඉතාම සුදුසු තේරුම යි.

"ආගම" යන වචනය මහත් අර්ථයක් දරා සිටියි. ආ පූර්ව ගමු ගතියං, ගමු ඤාණේ යන ධාතුන්ගෙන් මෙය සිදුවූවකි. සාමානාන වාවහාරයෙහි පැමිණීම යන තේරුම වුව ද, ඥානාර්ථයෙහි වැටෙන විට සම්පූර්ණ උත්තරීතර බෞද්ධ-දර්ශනය ම ආගම යන වචනයේ ගැබ් වී සිටියි.

"ආගත ආගමෝ බහුසසුතෝ" ආදී දේශනාවන්හි ආගමයට පැමිනි තැනැත්තා හෙවත් තිුපිටකධාරියා කියැ වේ. දීඝ-ආගම, සංයුත්ත-ආගම ආදී වශයෙන් තිුපිටකයේ ඒ ඒ කොටස්වලට ද, ආගම යැ යි වාවහාර ය.

# ''ආගමනං පවතතතීති ආගමො''

ආගමනය හෙවත් පැමිණීම පවත්වා නුයි ''ආගම'' නම් වේ. යම් ධම්-මාර්ගයකින් පැමිණීම සිදු වේ නම් එම ධම්-මාර්ගය ආගම නම් වේ. යම් අවබෝධඥානයකින් පැමිණීම සිදුවේ නම් එම අවබෝධඥානය ආගම නම් වේ. එනම් ආය\$-මාගීඥානය යි. මෙසේ බලන කල්හි ආගම යන වචනයට ඉතාම සුදුසු බුද්ධ ධර්මය යි. විහිලුව නම්, යම්තමක් සිතා මතා ගත් පමණින් සඵ්ඥ-වරුන් වීමට පුයත්න දරීම යි.

# ආම්ෂය

සෙනසුන් වෙහෙර විහාරාදිය හෝ පුද-පූජා අනවශා ය. ඒවා මෝඩකම් ය, යනු ඇතැම් ශාසන විලෝපීන්ගේ කීම් ය. යට දක් වූ පරිදි උසස් මානසික ශක්තියක් රැඳීමට ආධාර වන මනුෂාදේහය යහපත් ආහාර-පාන- විහරණයෙන් පෝෂා නොකළ යුතු යැයි කීම මෙනි. මේ දුර්මතය ගොඩ නගා ඇත්තේ ආමිෂය නොගරුකොට පුතිපත්තිය ගරුකොට ගැණීමට කළ දේශනය වරදවා ගැනීමෙනි. ගරුකොට නො-ගැනීම වෙනම කරුණෙකි. අත්හැරීම වෙනම කරුණෙකි. ආමිෂය අත්හැර පුතිපත්තිය රැකිය නොහැකිය. පුතිපත්තිය රැකීමට ආධාර වශයෙන් ආමිෂය සේවනය කළ යුතුය.

අතිධාවනය භයානකය.

මෙතෙක් දෙදහස් පන්සියයක් සම්බුද්ධ-ශාසනය රැකගත් ශාසන භාරධාරී උතුමෝ මේ විප්ලවවාදීන් තරම් උගතුන් නො-චෙතැයි සිහිමොළේ ඇති කවරෙක් නම් මොහොතකටවත් සිතත්ද? වර්තමාන ලඞකාවේ ධම්ධර ගෘහී-බෞද්ධයන් විරළ වීම හා උගත් ටික දෙනා අසූචි තවරා ගත් ඌරා සමග සටනට නොගොස් ජයදුන් සිංහයන් මෙන් විප්ලවවාදීන් දමා ගසනු ලබන පුද්ගලික අපහාසාදී කුණු-බාල්දි වලට බියෙන් නිශ්ශබ්ද වීමෙන් සසුන් කෙත විනාශ කිරීමට ඉඩ ලැබී තිබේ.

ශාසනයේ පැවැත්මට වෙහෙර විහාරාදිය අතෳාවශෳ බව තිුපිටක ධම්යන් ඔප්පු කිරීමට එතරම් ආයාස ගත යුතු නොවේ. තිුපිටකයෙහි මුදුන් මල්කඩ වැනි -

පුස්ථාන පුකරණයෙහි,

''අඛානකතො ධමෙමා කුසලසස ධමමසස උපනිසසය පචචයෙන පචචයො''

අවහාකෘත ධම් කුශල-ධම්යනට උපනිශ්ශුය පුතායයයෙන් පුතාය වේ. ''විජානාතීති බො භිකබවෙ තසමා විඤඤාණනති වුචවති''

''කායිකං සුබං කායිකං දුකබං උතු භොජනං සෙනාසනං සදධාය සීලසස සුතසස චාගසස පඤඤාය උපනිසසය පචචයෙන පචචයො''

කායික, සුව-දුක් සෘතු ආහාර සේනාසන යන ධම්යන් ශුද්ධා, ශීල, ශුැත, තාහග පුඥා යන ධම්යන්ට උපනිශ්ශය පුතාසයයෙන් පුතාසය වන බව දක්වූ සේක.

එහි සේනාසන නම් වෙහෙර විහාරාදී වන්දනීය පූජනීය ස්ථාන සහිත භික්ෂු-වාසයයි. චාරිතු ශීලය සම්පූර්ණ වනුයේ වන්දනීය පූජනීයස්ථානයන් හි වැඳුම් පිදුම් වත්-පිළිවෙත් සපිරීමෙනි. උත්තරීතර විදශීනා-ඥානයන් දියුණු කර ගැනීමට මහෝපකාර වන ශුද්ධා-ශීලාදී උතුම් ගුණ, වැඳුම් පිදුම්, පුද පූජාවන්ගෙන් පිහිටා නම්, වෙහෙර විහාරාදිය සම්බුද්ධ-ශාසනයාගේ පැවැත්මට අතාවශාය. තිපිටකයෙහි කෙළ පැමිණියන් මෙන් සිතා මහරහත් උතුමන් පවා ඉටුකළ වැඳුම්-පිදුම්, වත්-පිළිවෙත් ආදියට විරුද්ධ වූ ශාසන පාලුවන් විසින් මෝඩ සැදහැවතුන් නො-මග යැවීම බරපතල පාපයෙකි. මේ මිපථාා විවාද බොරු බව තමන් ම වටහා ගැනීමට, සමාග්-දෘෂ්ටිය දියුණු වන්නට ශේෂ්ඨ වූ විදශීනා පුඥාවන් වඩක්වා!

#### පුඥා

බුද්ධ-ධම්යෙහි ''පඤ්ඤා'' නාමයෙන් පුධාන වශයෙන් ගැණෙන්නේ විදශීනා පුඥාවයි. ''නාම-රූප පරිගහඤාණ''යේ පටන් සෝතාපත්ති-ඵල ඤාණය තෙක් විදශීනා-ඥාන සතළොසකි. ඉතිරි සකදාගාමි, අනාගාමි, අරහත්, මග-ඵල, නැණද විදශීනා-ඥාන මැයි.

> ''කතමා තසමිං සමයෙ විපසසනා හොති? යා තසමිං සමයෙ පඤඤා, පජානනා විචයො, පවිචයො, ධමම-විචයො, සලලකඛණා, උපලකඛණා පචවුපලකඛණා,

#### ''එසෙසා හෙතු වෙදනාකබන්ධසස පඤඤාපනාය''

පණඩිච්චං, කොසලලං, නෙපුඤඤං, වෙභවාා, චිනතා, උපපරිකබා, භූරි, මෙධා, පරිණායිකා, විපසසනා, සමපජඤඤං, පතොදො, පඤඤා

පඤඤැන්යියං, පඤඤෝ-බලං, පඤඤෝ-සන්ථං, පඤඤෝ-පාසාදෝ, පඤඤෝ-ආලෝකෝ, පඤඤෝ-ඔභාසෝ, පඤඤෝ-පජේජාතෝ පඤඤෝ-රතනං, අමොහෝ, ධම්ම විචයෝ, සම්මා-දිටඨ්, අයං තසමිං සමයෙ විපසසනා හොති."

මෙසේ ධමම-සඞගණියෙහි වචන එක්තිසෙකින් (31) විදශීනාව දක්වූ සේක.

විදශීනා-ඥානය = අනිත හැදී අථ්යන් පුකට කරණ හෙයින් හා අනිත හාදී ඒ ඒ පුකාරයෙන් ධම්යන් දන්නා හෙයින් ''පඤඤාපජානනා'' නම් වේ.

අනිතාහදී ධම්යන් පරීක්ෂා-සුපරීක්ෂා කෙරේනු යි, ''විචය පවිචය'' නම්,

චතුසසතා ධම්යන් සොයා-පිරික්සානු යි, ''ධමම-විචය'' නම් අනිතාහදීන් සැලකීම, ළංව බැලීම, නැවත නැවත සලකා බැලීම ''සලලකඛණා උපලකඛණා, පචවූපලකඛණා,'' නම්.

පණඩිත - භාවය, කුශල-භාවය, නිපුණ-භාවය, ''පණඩිචව, කොසලල, නෙපුඤඤ'' නම්,

\ අනිතනාදීන් පැහැදිලිව දකිනු යි, ''චෙභවන'' නම්.

අනිතාාදීන් සිතීම් විසින් ''චිනතා'' නම්.

අනිතාහදීන් ළංව පිරික්සානු යි, ''උපපරිකබා'' නම්.

භූත (පවත්නා වූ) අනිතාහදී අථ්යෙහි ඇලේනු යි, ''භූරී'' නම් කෙලෙසුන් මඩින හෙයින් ''මෙධා'' නම්,

තමහට හිත පිළිවෙතෙහි හා එක්ව යෙදෙන ධම්යන්ගේ

තියම ලක්ෂණ, පුතිවේධ කෙරේනු යි, ''පරිණායිකා'' නම්.

අනිත හැදී වශයෙන් ධම්යන් දක්නා නිසා ''විපසසනා'' නම්. මතා අයුරින් අනිත හැදීන් දකීනු යි, ''සමපජඤඤ'' නම්. නො-මග නො-යවා නියම මග ගමන් කරවන කෙවිටක් මෙනැ යි, ''පතෝද'' නම්.

දකීම් අවබෝධ කිරීම් විෂයයෙහි පුධානත්වය දරානු යි, 'පඤඤිණුය'' නම්.

අවිදාහාවෙන් කම්පා නොවේනු යි, ''පඤඤා-බල'' නම්.

කෙලෙසුන් සිඳලන හෙයින් ''පඤඤා-සඪ'' නම්.

උස්ව නැගෙන අරුතින් "පඤඤා-පාසාද" නම්.

අාලෝක කරණු ලබන හෙයින්, ''පඤඤා-ආලෝක'' නම්.

බබලවන හෙයින් ''පඤඤා-ඔභාස'' නම්.

දනීම දල්වන හෙයින් ''පඤඤා-පජෞත'' නම්.

ධම්යන් මනාව දකීමෙහි ඇල්ම කරවීම ආදී අර්ථයන්ගෙන් ''පඤඤා-රතන'' නම්.

මුළා නොවේනු යි, ''අමෝහ'' නම්.

නිවන් පිණිස පවත්නා නියම කුසල් දකීමනු යි, ''සමමාදිටඨී'' නම් වේ.

මෙසේ මෙම වචනයන්ගෙන් විදශීනාව හඳුන්වා පුඥාව ද එපරිදි ම හැඳින්වීමෙන් බුද්ධ-ධම්යෙහි ''පුඥා'' නම්, විදශීනා ඥානය ම බව ස්ථීර වේ. භාෂා-ශාස්තු-විදාහ ඉගෙණීමෙන් දියුණු වන්නේ ''සංඥා'' ය. එ ද පුඥාවගේ පුාග්-අවස්ථාවක් ලෙස සැලැකීම නිවරදයි.

''කුසල චිතත සමපයුතතං විපසසනා ඤාණං පඤඤා''

# ''එසෙසා හෙතු... සඞ්බාරකබන්ධසස පඤඤාපනාය''

කුසල් සිත හා එක්ව යෙදුණු විදශීනා-ඥානය, පුඥායැ යි විශුද්ධි මාගීයේ දක්විණි. බුද්ධ-ධම්යෙහි ශාන්ත-රසය විඳිනු කැමති සියල්ලන් විසින් ම මේ උතුම් විදශීනා-ඥාන ලබනු සඳහා උත්සාහ දරිය යුතු ය.

''යෙ කෙචි නිබබු තා ලොකෙ, යථා භූතං විප<del>සසි</del>සුං''

ලොවැ යමෙක් තුමූ නිවුණා හු, නිවන් ලැබුවාහු වෙත් ද තත් වූ පරිදි විදශීනා කළාහු ය.

> "පබබජිතවා විපසසීතවා - අරහතතං පාපුණිංසු" පැවිදි වැ විදශීතා කොට රහත් බවට පැමිණියාහු ය.

මෙසේ නොයෙක් දෙසුම් වලින් නිවන් දකින්නට - සද්ධර්ම රසය විඳින්නට, විදශීනා වැඩිය යුතු ඔව පැහැදිලි ය. මේ උත්තම දශීනයන් හෙවත් විදශීනා-ඥානයන්, තමනුත් ලබා, අනුනටත් දෙන්නට හැකිනම්, එය ශ්‍රේෂ්ඨතම කාර්යයකි. උසස්ම සේවයකි. අප ලද අත්-දකුම් සහ ඇදුරු උවදෙස් අනුව යමින් තිුපිටක ධම්යන් විමසමින් විදසුන් මග පැහැදිලි කරම්හ. සැදහැනැණ ඇත්තෝ මේ උතුම් නුවණ එළි දල්වා, භාවනානුයෝගයට බැස සිටින (ඇතැම්විට අතරමංව සිටින) සැදහැවතුන්ට ද අස්වැසිලි ලබා දෙත්වා!

# විදශීනා භාවනාව

"භාවතාති වඩස්තා" භාවතා නම්, වැඩීම ය. දියුණු කිරීමය. මෙහි තාම-රූප ධම්යන්ගේ අනිතා-දුෘඛ-අතාත්මතාවයන් සිත්හි දියුණු කිරීමය. අනිතා-දුෘඛ-අනාත්ම දර්ශනයන් දියුණු කිරීම ය. හෙවත් එම සිත්හි පහළ වන පුඥා-චෛතසිකයාගේ දියුණුව ය. එනම් විදශීනා-ඥානය යි.

#### තාවනාමය පුණ ක්රියාව

``පටිසම්භිදා නයෙන වුතෙතන විපසසනා මගෙගන චකඛුං

#### ''නාම රූපං හෙතු විඤඤාණසස පඤඤාපනාය''

අනිචචතො, දුක්ඛතො, අනත්තතෝ භාවෙන්තසස; සොතං, සාණං, ජීවහං, කායං, මනං; රූපෙ, සදේද, ගනෙධ, රසෙ, ඓාටඨබේඛ, ධමමම; චක්ඛු-විඤ්ඤාණං, සොත, සාණ, ජීවහා, කාය, මනොවිඤ්ඤාණං; චක්ඛු සමඑසසං, සොත, සාණ, ජීවහා, කාය, මනොසමඑසසං; චක්ඛු-සමපසසජා- වෙදනා, සොත, සාණ, ජීවහා, කාය, මනො-සමඑසසජා-වෙදනා, සොත, සාණ, ජීවහා, කාය, මනො-සමඑසසජා-වෙදනා; රූප-සඤ්ඤං, සඳ, ගන්ධ, රස, ඓාටඨබ්ඛ, ධමම-සඤ්ඤං; ජරා-මරණං, අනිචචතෝ, දුක්ඛතෝ අනත්තතෝ භාවෙන්තසස පවත්තා චෙතනා;

අටඨ-තිංසාය වා ආරමමණෙසු අපාණං, අපාතතා සබබාපි චෙතතා භාවනාමයං පුඤඤකිරිය වන්ථුනාම''

පටිසමහිදා කුමයෙන් දේශනා කළ, ආයතන, විඤඤාණ, එසස, චේදනා, සඤඤා ජරා-මරණ, ධම්යන් අනිතහ-දුෘඛ-අනාත්ම වශයෙන් විදර්ශනා යෝගියාට ලැබෙන, චෙතනාවන් හා (සමථ) අටතිස් අරමුණෙහි අජ්ණාවට නො පත් සියලු චේතනා ද, භාවනාමය පුණාකියා වස්තු නම් වේ.

මෙයින් භාවනාමය කාමාවචර කුසල් දක්විණ. විදශීනාවට හා සමථයට අරමුණු වන ධම් ද වෙන වෙන ම පැහැදිලිව ඇත. සම්ථය,

#### ''පචවනීක ධමෙම සමෙතීති සමථො''

විරුද්ධ නීවරණාදී ධම්යන් සමනය-යටපත් වීම කෙරේනු යි, "සමථ" නම් ලද, "කසිණ" ආදී භාවනාවෙක යෙදෙමින්, පරිකම, උගගහ, පටිභාග වශයෙන් එම භාවනා අරමුණ වඩා එහි සිත එකඟ කොට බලවත් බවට පමුණුවා ගත යුතු හෙයින් සමථය ආරමමණ-උපනිජඣාන යනුවෙන් හඳුන්වනු ලැබේ.

# ''යො තඤු ඡඥුරාගො - තංතඤු උපාදානං''

විදශීතාවට අරමුණු තාම-රූපයෝය. තාම-රූපයන් මතාව හිතට හසුවීමෙන් ඔවුන්ගේ අනිතාාදී ස්වභාවයන් උදයබායාදී ඤාණ වශයෙන් වැටහේ. එම ඤාණයන් තියුණුවීමෙන් තාමරූපයන්ගේ තිරුද්ධිය හෙවත් නො-වැටහීම, අරමුණු-නොවීම, ඇති වේ. මෙසේ විදශීතා භාවතාව තාම-රූපයන්ගේ අනිතාාදී ලක්ෂණ අරමුණු කරණ හෙයින් ''ලකඛණ-උපනිජ්ඣාන'' නම් වේ. සමථයෙන් ලද පුතිභාග අරමුණ එහි විතකාීදී අංගයන් ද විදශීතා යෝගියා (සමථයානික) විදශීතා-ඥානයන්ගෙන් තිරුද්ධියට පත් කරණු ලැබේ. මෙසේ සමථ භාවතාවෙන් අරමුණු වැඩීම හා විදශීතාවෙන් අරමුණු දුරුකිරීම පුකට ය.

භාවතා පිළිබඳ කලක් ගත් මහදුත්සාහය සඵල වූයේ බුරුම රට ''ශාසන-යෙයිතා'' විදශීනා ආශුමයේ පූජාතර භදන්ත සොභන කම්ස්ථානාචාර්යපාදයන් වහන්සේ යටතෙහි ගුරූපදේශ සහිතව ලද විදශීනා කර්මස්ථාන පුහුණුවෙනි. බුරුමයෙන් ලක්දිවට වැඩම වූ කර්මස්ථානාචාර්ය පාදයන් වහන්සේලා එම විදශීතා කර්මස්ථානයම පුහුණු කරවති. එහෙත් අපේ ඇතැම් උගතුන් පමණක් නොව ඇතැම් යොගාවචරයන් පවා ''අපේ පැරණි භාවනා කුම අපට අනුමිත" යැයි ද මෙම භාවනා කුම මඳක් පුහුණු කළ අයෙකුගෙන් හෝ එහි නාම-රූප ධම් පිළිබඳ යමක් නොකිව හැකි දූන උගත්කම් නැති යෝගියෙකුගෙන් අසා හෝ විශුද්ධි මාර්ගයට එකඟ නැතැයි ආදී වශයෙන් මෙහි දොස්-පරොස් ද කියනු අසන්නට ලැබේ. කාම සුබල්ලිකානු යෝගයේ කිමිදී වසන ඇතැම් උගතුන්ගේ භාවනා පිළිබඳ විරුද්ධවීම කරුණු සහිත වුව ද ඇතැම් යෝගීන් මෙයට එකඟ නොවීම, භාවනා කිරීමෙන් ම පුහාණය කටයුතු මානාහංකාරාදී කෙලෙසුන් නිසාම විනා වෙන කුමන හේතුවක් නිසාදුයි නො වැටහේ.

# ලඞ්කා වුරුම සවඳකම

ලංකාව සහ බුරුමය අතර ශාසන සම්බන්ධය පවත්නේ, මෙයට අවුරුදු එක්දහස් පන්සියයකට පෙර සිට ය. බුද්ධ-වර්ෂ (1000) දාහේදී පමණ ලංකාවේ මහා විහාරීය හිමිවරු බුරුමයට වැඩ එහි උපසම්පදාදී විනය කම් කරවා සසුන් දියුණු කරවූහ. මේ කාලයේ ලක්දිව රහතුන් වහන්සේලා විසූ බවට මහා-වංශය ශාක්ෂි දෙයි. විදේශයකට සසුන් කිස සඳහා වැඩම වූ ආගම-අධි-ගම-ධාරී ඒ මහ තෙරවරුන් ලක්දිව පැවති භාවනා කුම ද එහි පුහුණු කරවනු නො-අනුමානය.

බුද්ධ-වර්ෂ එක්දහස් පන්සියයේ (1500) දී පමණ ලක්දිව සසුන් පිරිහෙන විට බුරුමයෙන් උගත් මහ තෙරවරුන් වැඩමවා මහ විජයබා රජතුමෝ ලක්දිව සසුන් බැබලවූහ. නැවත බුද්ධ වර්ෂ එක් දහස් සත්සියය (1700) පමණෙදී ලක්දිව මහා විහාරීය මා හිමිවරු බුරුම සියම් ආදී රටවලට පිරිසිදු සම්බුද්ධ ධර්මය ගෙණ ගියහ. ඉන් මෑත ද බුරුමයෙන් වැඩි හිමිවරුන් ''කලාහණි'' සීමාවේදී උපසම්පදා ලැබ තිපිටක ධම්ය භාවනා කුම හා ආගමික සිරිත්විරිත් ද ගෙණ ගිය බව කලාහණි-ශිලා-ලෙඛණාදී-ඓතිහාසික වාර්තාවන්හි සඳහන්ය. අද බුරුමයේ පවත්නේ එකල ලක්දිව පැවති ආගමික සිරිත්-විරිත් ඒ රටට ගැළපෙන අයුරින් මඳක් හැඩගැයී බව කලක් එහි විසූ අපට පැහැදිලි විය.

නිදසුනක් වශයෙන් මහනුවර සිරිමත් දළදා ස්වාමීන් වහන්සේට උපස්ථායක (තේවාව කරන) භික්ෂූන් වහන්සේ බුද්ධ පූජා පිළිගැන්වීමාදිය පරම්පරාගත පුහුනුවෙන් සිදු කෙරේ. දළදා ස්වාමීන් වහන්සේට පිළිගැන්වීම් කරන්නේ පූජාව ඉදිරියට දෝතින් එළවා යලි අභිහරණ කරන්නා සේ මදක් ඔසවා ඉක්මණින් මෙන් පිළිගැන්වීමෙනි.

බුරුම බෞද්ධයා පටිගගහණ සිබය මනාව පුහුණු කර ඇත. භික්ෂූන් වහන්සේට යමක් පුදන විටද මෙරට දළදා-ස්වාමීන්ට

# ''තතු වො ඡනෙදා පහාතබෙබා''

පිළිගන්වන කුමය අනුගමනය කරන බව පෙනේ. මෙසේ පෙර ලක්දිව තිබුණු බෞද්ධ සිරිත් එරට අද ද පවත්නා බව හදිසියේ ගොස් බලා-නොව පරීක්ෂාකාරීව මාස කීපයක්වත් ගත කිරීමෙන් මනා ව අවබෝධ වේ.

බුරුමය ලංකාව මෙන් දස ගුණයකටත් අධික විශාල පුදේශයකි. උතුරෙන් හිමාල කඳු-වැටියෙන් පටන් ගැණෙන විශාල කඳු යාය නැගෙනහිර හෙවත් උඩ-බුරුමයේ විශාල පුදේශයක් වසමින් බුරුම සියම් දේශ-සීමාව අතරින් දකුණු මුහුදු තීරයට ආසන්න වන තුරුම පැතිර යයි. ඒ විශාල කඳුකරයේ අපුකට අරණා සේනාසනයන්හි විසූ භික්ෂූන්ට රටේ ඇතිවන කැළඹීම් විපර්යාසයන් දනෙන්නේ කලාතුරෙකිනි. ලංකාව කුඩා බැවින් සුළු කැළඹීමක් වුවද වහා මුළු රටටම දනේ. එහෙයින් ආගමික වූද සමාජයීය වූ ද වෙනස්කම් නිතර ඇතිවිය හැක. මෑත අතීතයේ "ඌ ගන්ධායුං සයාඩෝ" නම් මහ-තෙර නමක් මහවනයේ වෙසෙසින් පිළියෙල වූ කුටියක සම්පූර්ණ මහ ජනාශුයෙන් තොරව උපස්ථායක භික්ෂුවට පවා මුහුණ නොදී විසි අවුරුද්දකටත් වැඩි කාලයක් විදර්ශනා වැඩූ බව ඇසීමි.

#### බුරුම සතිපට්ඨාන විදර්ශනා භාවනාව

බුරුමයේ වනවාසී භික්ෂු-පරපුරෙන් රැකුණු මෙම භාවනා කුමය වනවැසිවු භදන්ත ඌ සෝභන මහාස්ථවිර කර්මස්ථානාචාර්ය පාදයන් වහන්සේ බොහෝ කලක් ඒ පැරණි ආචාර්ය-උපදේශ අනුව භාවනාවෙන් ස්වකීය අත්දකීම් තිපිටක-ධර්මය හා සසඳමින් සෑම දෙනෙකුටම පුහුණු කළ හැකි පරිද්දෙන් මග-පල-නැණ හා අධිව්ඨාන විධාන සමවැදුම් සහිතව කුමානුකූල කොට සකසන ලදී. දෙවන මහා ලෝක යුද්ධයෙන් අතිශයින් පෙඑණු බුරුමයේ දුක් දොම්නස් දුරුකර ගැනීමට ස්තී-පුරුෂ-බාල-මහලු දහස් සංඛාන පිරිස් මෙම භාවනා කුමයෙන් මහත් අස්වැසිලි ලැබූහ.

# ''තතු වො ඡනුරාගො පහාතබෙබා''

දුනට මෙය ථෙරවාදී බෞද්ධ ලෝකයේ බෙහෙවින් පැතිරෙමින් පවතී.

ලක්දිව ඇදුරු පරපුරේ පැවති මෙම භාවනා කුමය එරට සසුන් හෙබවීමේදී ගෙන යන ලදුව රැකී දෙදහස්-පන්සියයේදී යලි ලොව පැතිරීම, දෙදහස්පන්සියයේදී සිදුවූ සාසන දියුණුව බව කලෙකින් පිළිගැණෙනු ඇත.

#### දීඝ-භාණක අභය

මෙම විදර්ශනා භාවනා කුමය ලක්දිව පැවැති බවට අර්ථ කථාවන්හි නිදසුන් දක්විය හැක. මැදුම්-සඟි අටුවාවේ සබ්බාසව සූතු වර්ණනාවේ දීඝභාණක (දික්සඟිය-කට පාඩමින් දරු) අභය හාමුදුරුවන් වහන්සේ රුහුණු-රට මාගමදී මහා-ආර්යවංශ පුතිපදාව මුලු රැයම දෙසූ සේක. මුළු මාගම් වැසියෝ මේ ධර්මය ඇසීමට පැමිණියාහුය. අභය හාමුදුරුවන් වහන්සේට මහත් සත්කාර පුද-පූජා ලැබුණේය. මෙය නො-ඉවසිය හැකි වූ එක්තරා මහ-තෙර නමක් ''දීඝ-භාණකයා ආර්යවංශය කියමැ''යි, මුළු රැය කෝලාහල කෙළේ යැ යි, ආදී ආකෝශ බිණීය. ඒ මහ තෙර නම ද දීඝ-භාණක අභය හිමියන් හා අතවැසි නමකුත්, තම තමන්ගේ විහාරවලට වැඩම වන්නාහු, ගව්වක් පමණ එක මඟින් එක්ව ගියාහු ය. මූලින් ගිය මහ-තෙර නම ගව්වක් පමණ මග (මෙකල සැතපුම් දෙකකට කිට්ටු දුරක්) පසුව එන දීඝ-භාණක හිමියනට නොයෙක් ලෙස රොස් පරොස් වදන් දෙඩීය. ඒ මහ තෙරනම වෙන් ව යන මංහන්දියට පැමිණි කල, දීඝ-භාණක හිමියන් මහ-තෙරුන් වැඳ, ''ස්වාමීනි ඔබ වහන්සේ වඩින්නේ මේ මඟින් යැ''යි කීවේය. මහ-තෙර නොඇසුණකු මෙන් ගියේය. දීඝ-භාණක හිමියන් තමන්ගේ ආරාමයට ගොස් පා සෝදා වැඩ සිටි වේලෙහි අතවැසි භික්ෂූව, ''ස්වාමීනි, ඒ මහ තෙරුන් ඔබ-වහන්සේට මඟ-දිගට බණිද්දී ඔබ-වහන්සේ වචනයක් නො-දෙඩුවේ මන්ද ''යි ඇසීය. ඇවැත්නි, ''මට

### ''සතතා රූපසමිං සාරජ්ජනති''

අයිති ඉවසීම ය. නො-ඉවසීම නොවේ. එක පියවරක්වත් එසවීමේදී කර්මස්ථානයෙන් - භාවනාවෙන් තොරවීමක් නොදනිමි''යි දීඝභාණක අභය හිමියෝ පැවසූ හ.

මෙහි "එක-පදුදධාරෙපි කම්මටධාන වියෝගං නපසසාම්" යන පාඨය අනුව එක පියවරක් පවා එසවීමේදී කමටහණින් නොතොරවීයැ යි, දෙසීමෙන් පියවර "එසවීමේදී" විදර්ශනා යෝගියා "උදධරණ"-එසවීම, "අතිහරණ" - දිගහැරීම, හෝ ගෙණයෑම, "වීතිහරණ" - තබන තැන සලකා පය හැසිර වීම, "වොසසජ්ජන" පහතට බැස්වීම, "සනනිකඛිපණ," - තැබීම, "සනනිරුම්භණ," - නැවත ගැනීමට පය තද කිරීම, යන අවස්ථාවන් මෙනෙහි කටයුතුය. මෙම බුරුම සතිපට්ඨාන විදර්ශනා භාවනාවෙහි පළමුවැනි දෙවැනි තුන්වැනි සක්මන් භාවනා මනාව පුහුණු වූ යෝගියාට ශබ්ද ඇසීම පවා අඩුවී නො-දනී යන අයුරු අත්දකිය හැක.

# කන්ථක සාල පිරිවෙන් හිමි

අනුරාධපුර කත්ථක-සාල පිරිවෙත් හිමි ව විසූ සැටවස් පිරී ගිය මහ-තෙරුත් වහත්සේ අවසාන කාලයෙහි බලවත් රෝගයකින් පෙළෙමින් වේදතාවෙත් කෙඳිරිගාමින් නිදා සිටියේය. එකල ලක්දීව රජකළ ''වසභ'' රජතුමා තෙරුත් වහත්සේ බලත්නට පැමිණ කෙඳිරිගෑම ඇසී කාගේ කෙඳිරියක් දයි විමසා උපස්ථායක භික්ෂුව විසින් මහ-තෙරුත්-වහත්සේ වේදතාවෙත් කෙඳිරි ගාන බව දන්වූ විට මහණ වී සැටවස් පිරුණත් වේදතා පරිගුහය (වේදතාව අරමුණු කොට භාවනාවෙත් වේදතා දුරු කිරීම) පුරුදු නො-කරන ලදයි, කලකිරී තෙරුත් කරා නොගොස් මහ-බෝ වැඳීමට ගියේය. උපස්ථායක භික්ෂුව මහ තෙරුත් වහත්සේ වෙත පැමිණ ''ස්වාමීනි, අපට ලජ්ජා උපදවන සේක්ද? ශුද්ධාවත් මහ-රජ ඔබ වහත්සේගේ

## ''සාරාගා සංයුජ්ජනති''

කෙඳිරිය අසා කලකිරී නොවැඳම ගියේය''යි කීය. එසේ නම් මට මඳක් විවේක දෙන්නැයි කියා මහ තෙරුන්වහන්සේ භාවනා කොට වේදනාව විෂ්කම්භණය කරමින් නාම-රූප සනමශීනයෙන් විදසුන් වඩා රහත් ව උපස්ථායක භික්ෂුව අමතා දන් රජතුමා කැඳවනු මැනැවැ යි කීය. මහ රජ පැමිණ සම්පූර්ණයෙන් බිම දිග ඇදී උත්තම නමස්කාරයෙන් තෙරුන් වඳිමින් ''මම ඔබ වහන්සේගේ රහත් බවට නොවඳිමි. පෘථග්ජන කාලයෙහි රැකි ශීලයට වඳිමි''යි කීවේය.

මෙම කථාවෙන් දක්වෙන පරිදි වේදනා විෂ්කම්භණය කිරීමට විදර්ශනා භාවනාව බොහෝ දියුණුව තිබිය යුතුය. මෙම (බුරුම) සතිපට්ඨාන විදර්ශනා භාවනාව මනාව පුහුණු-කළ කෙනෙකුට එම- උපදේශ අනුව වහා-වේදනා විෂ්කම්භණය කළ හැකි බව දියුණු වූ යෝගීන් විසින් අත් දකිය හැක. මෙයට බුරුම විදර්ශනා භාවනාව යැයි කියන්නේ මෑතදී එරටින් පුකට වූ හෙයින් ය. තිපිටක ධර්මයට අනුකූල වූ කෙබඳු භාවනා කුමයක් නමුදු ගමකට රටකට අපට සීමා නොකළ යුතුය.

## දුත්තාභය හිමි

කුමන අයුරකින් හෝ නාම-රූපයන් මෙනෙහි කිරීම විදර්ශනා භාවනාව ම ය. එය ආගම-ධර්ම විරෝධි නොවේ. එයට සාධක වශයෙන් අංගුත්තර තික නිපාත අර්ථ කථාවෙහි එන මේ කථා වස්තුව දක්විය හැක.

ලක්දිව ''කෝලිත'' නම් විහාරයක චතු-නිකායික තිස්ස නම් ස්ථවිර ස්වාමීන් වහන්සේ නමක් විය. තිස්ස නම් වූ උන්වහන්සේ දීඝ-මජ්ඣිම සංයුත්ත-අංගුත්තර සිවු මහ සඟිය දරු හෙයින් චතු-නිකායික තිස්ස නම් විය. උන්වහන්සේගේ වැඩුමහල් සොහොයුරු ''දත්තාභය'' නම් මහතෙරනමක් ''පෝලිතය'' වෙහෙර වසන්නේ

#### ''සංයොගා සඞකිලිසසනති''

ගිලන්ව තම මලණු වූ තිස්ස තෙරුන් කැඳවා ''මට කෙටියෙන් කමටහණක් දුන මැනැවැ''යි කම්සථාන - ආයාචනා කෙළේය. තිසස තෙරුන් වහන්සේ ''සවාමීනි, කබලිබකාරාහාරය පරිගුහණය කළ මැනැවැ''යි ඉතා කෙටියෙන් විදර්ශනා කමටහණ දුන්නේ ය. මහ තෙරුන් වහන්සේ ''එය කුමක් සඳහා ද''යි ඇසීය. ''එය උපාදා රූපයකි. එක් උපාදා රූපයක් පුකට වූ විට ඉතිරි තෙවිසි උපාදා රූපයෝ පුකට වෙති''යි කීහ. තියුණු නුවණැති දන්තාභය මහ තෙරුන් වහන්සේ මේ උපදේශයෙහි පිහිටා විදර්ශනා වඩා ස්වල්ප වේලාවකින් රහත් විය. කමටහන් දුන් මල් තිස්ස තෙරුන් වහන්සේ තවම නොවැඩි හෙයින් කැඳවා ''ඔබ වහන්සේ මට මහත් උපකාරයක් කරන ලදයි තමන් වහන්සේ ලද අධිගමය දන්වීය.

### කඩළිංකාරාහාර භාවනාව

මෙහි දත්තාභය මහ තෙරුන් වහන්සේට සෑදුණු ආබාධය දක්වා නැත. එහෙත් දුන් කමටහනින් එය වටහා ගත හැක. මෙය ආහාරය නිසා ඇතිවූ උදරාබාධයක් විය යුතුය. ආහාර රූපයෙන් හටගත් ආබාධ ඇති මහ තෙරුන් වහන්සේට එයම අරමුණු කරන්නට දීමෙන් තිස්ස හාමුදුරුවන් වහන්සේ අධිගම ලාභී බහුශුැත උතුමකු බව ඔප්පු වෙයි. මක් නිසාද යත්? ආහාර රූපය අරමුණු කිරීමෙන් එකඟ වන සිතින් ඒ සමඟ පවත්නා වේදනාවන් ද අරමුණු නිමන් විෂ්කම්භණය වෙයි. අනතුරුවැ ආහාර - රූපය හා එය අරමුණු කරමින් පවත්නා නාම ධර්මයන්ද වෙන් වෙන්වැ වැටතේ. මෙසේ නාම-රූප පරිගුහ ඥානයෙන් ඉතිරි නාම රූපයන්ගේ පිරිසිඳීම ලැබ උදයවායාදී ඥාන-දර්ශනයන්ගෙන් ලෝකෝත්තර මාර්ගය කරා යන අයුරු දියුණු වූ විදර්ශනා යෝගියෙකුට සිතා ගත හැකිය. මෙහි කබලිංකාරාහාරය අරමුණු කිරීම එහි ලක්ෂණ-රසාදී තමන්හට වැටහෙන අයුරකින් විය යුතු ය.

## ''සනතා රූපසමිං නිබ්බිඥන්තී''

''ඔජා ලකඛණො කබලීකාරො ආහාරො රූපාහරණ රසො උපපථමහන පචවුපටඨානො - කබළංකණා ආහරි තබබ වපවු පදටඨානො''

ඔජාව ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ කබළිංකාරාහාරය යි. රූපයන් ඇති කිරීම කෘතාය යි. රූපයනට උදව් දීම එළඹ සිටින හෙවත් වැටහෙන ආකාරය යි. කැබලි කොට ගත යුතු ආහාරයන් ආසන්න හේතුව යි. මෙයින් තමන්ට වැටහෙන අයුරකින් උදරගත ආහාරය අරමුණු කොට භාවනා වැඩීමෙන් සිත එකඟ වේ. යම් හෙයකින් දත්තාභය රහතුන් වහන්සේ තමන් වහන්සේගේ අතවැසි පරපුරට මෙම භාවනා -මාර්ගය පුහුණු කරන ලද්දේ නම් එම ශිෂා පරම්පරාවෙන් මෙතෙක් රහසිගතවැ හෝ පැවත ආයේ නම් නොඅනුමානවමැ අද අපේ ඇතැම් උගතුන් හා යෝගීන් එහෙම එකක් අපේ විශුද්ධි මාර්ගයේ හේම නැතැයි විරුද්ධවනු ඒකාන්තය.

### විශුද්ධි - මාර්ගය

අවුරුදු එක් දහස් පන්සියයක සිට ලංකාවේ පමණක් නොව, ථෙර-වාද බෞද්ධ ලෝකයේ ම භාවනා ගුරු පොත විශුද්ධි මාර්ගය යි. බුද්ධ-වර්ෂ නවසිය-සතළිස් තුනේ (943) දී පමණ ලක්දිව් වැඩ අනුරාධපුර මහා විහාරීය මහා ස්වාමීවරුන් වහන්සේගෙන් ධමීය උගත් අර්ථකථාචාර්ය ශීමත් බුඛසොෂ මාහිමියන් වහන්සේ, මුළු තිුපිටකයටම සංක්ෂිප්ත අටුවාවක් මෙන් ද පුමුඛ බෞද්ධ දර්ශන හා කෝශ ගුන්ථයක් මෙන් ද එකල ලක්දිව සමාජය පිළිබඳ සිහිවටනයක් මෙන් ද හැමටම වඩා යෝගීන්ගේ හස්තසාර වස්තුවක් මෙන් ද බුදු සසුන පවත්නා තෙක් පැරණි නොවන, අමතක නොවන, සැමදා එකසේ සපුයෝජන ධර්ම සංගුහයක් විශුද්ධි මාර්ග නාමයෙන් ලොවට බිහි කළහ.

විශදධි මාර්ගයේ සමථ - භාවනා පිළිබඳව සමථ -

## ''නිබ්බිæුං විරජ්ජතතී''

යානිකයාගේ විදර්ශනාව පිලිබඳව පරිපූර්ණ විස්තරයක් දක්නා ලැබේ. ශුද්ධ විදර්ශනා කුමය ද එයට අනුගත කොට ඇත. අපේ ඇතැම් උගතුන් හා යෝගීන් විශුදධි-මාගීය තේරුම් ගැනීමෙහි රුසියන් බව ඇතැම් භාවනා - ගුන්ථ නමින් ලියා ඇති දෙයින් හා කියුම් වලින් පෙනේ. විශුදධි-මාගීය තේරුම් ගැනීමට භාවනා පිළිබඳ අත්දකුම් ලද උගතුන්ට මිස භාෂාවන් උගත් පමණින් නො-හැකි වනුයේ එය පුතාකෂ සිද්ධීන් පිළිබඳ උපදේශයක් වන හෙයිනි.

#### සැසඳීම

මෙම සතිපටඨාන විපසසනා භාවනා කුමය විශුදධි මාගීය හා ගැළපේ දැයි පරීක්ෂා කළ යුතුය.

"කථං භාවෙතබබාති? එසු පන යසමා ඉමාය පඤඤාය බුඤායතන ධාතු - ඉණිය - සචච-පටිචච සමුපපාදා දී - භෙදා - ධමමා -භුමි-සීල-විසුදධී, චිතත-විසුදධී, චාති ඉමාවෙ විසුදධියො මූලං, දිටඨී විසුදධී, කඩකාවිතරණ විසුදධී, මගගා මගග-ඤාණ-දසසන විසුදධී, පටිපදා-ඤාණ-දසසන-විසුදධී, ඤාණ-දසසන විසුදධී ති, ඉමා-පඤච-විසුදධියො සරීරං, තසමා තෙසු භූමි-භූතෙසු ධමෙමසු උගගහ-පරිපුචඡාවසෙන ඤාණ පරිවයං කතවා-මූල භූතා වෙ-විසුදධියො සමපාදෙනවා සරීර භූතා පඤච-විසුදධියො සමපාදෙනවා ඉදුවෙනතන භාවෙතබබා"

මේ විසුදධි-මගගයේ විදශීනා භාවනාව වඩන අයුරු දක්වූ නිද්දෙස පාඨයයි.

#### අදහස

කෙසේ වැඩිය යුතුද? මෙහි යම් හෙයකින් මෙම විදශීනා පුඥාවෙහි භූමිය, ස්කන්ධ-ආයතන-ධාතු ඉණිය-සතෳ-හේතු-එල-ආදී ධම්යෝ වෙත් ද, ශීල විශුදධි, චිතත-විශුදධීහු මුල් වෙත් ද,

## ''විරාගා විසුජ්ඣනතී''

දිටයී-විසුදධි, කඞඛා-විතරණ-විසුදධි, මගගා-මගග-ඤාණ දසසන-විසුදධි, පටිපදා-ඤාණ-දසසන-විසුදධි, ඤාණ-දසසන-විසුදධි, යන පඤච විසුදධීහු ශරීර වෙත් ද? එහෙයින් ''භූමිය'' වූ ධම්යන් ඉගෙනීම්-පිළිවිසීම්- විසින් නුවණින් පුරුදු පුහුණු කොට මුල් වූ දෙවැදෑරුම් විශුද්ධීන් සම්පාදනය කොට ශරීර වූ පස් වැදෑරුම් විශුද්ධීන් සම්පාදනය කරන්නේ (භාවනා) වැඩිය යුතුය.

ඉක්බිති විශුදධි-මාර්ගයේ විදශිනා බිම සකස්කර ගන්නා අයුරු උගන්වා තිබේ.

එනම් :- ස්කන්ධාදී ධම්යන් ලක්ෂණ-රසාදී වශයෙන් ඉගැන්වීමයි. විශුද්ධි-මාර්ගයේ ඉහත සඳහන් පාළි පුදේශයෙන් විදශීනා-භාවනාව කොටස් තුනකට බෙදේ.

- 1. විදශීතා භූමි ධම් = ස්කන්ධාදී ධම්යන් ඉගෙනීම
- 2. විදශීනා මූල-ධම් = ශීල චිතත විශුදධීන් සැපයීම
- 3. විදශීතා ශරීර-ධම් = දිටයී-විසුදධි-නිපදවීමාදී වශයෙන් භාවතා කිරීම. මේ වනාහි සමථ-යානික විදශීතා යෝගියා පිළිබඳවයි. ශුදධ-විදශීතා යෝගියා පිළිබඳ මෙසේ විය යුතුයි.
- 1. භූමි ධම් = ස්කන්ධාදී ධම්යන් ඉගෙනීම
- 2. මූල-ධම් = ශීල විශුදධිය සැපයීම
- 3. ශරීර-ධම් = දිටයී, කඩබා-විතරණ, මගගාමගග-ඤාණ දසසන, පටිපදා-ඤාණ-දසසන, විශුදධීන් හා කුමයෙන් සම්පූර්ණ වූ චිතත විසුදධිය හා ඤාණ දසසන විසුදධිය යි. ශුදධ විදශීකයාගේ චිතත විශුදධිය පිළිබඳ හොඳ අවබෝධයක් ලැබෙන්නේ සංඛාරෝපෙකඛා ඤාණයේදී ය.

## ''රූපං බො ්රාධ මාර ධමෙමා''

මෙසේ සමථ-යානික හෝ සුදධ-විපසසනා යානික යෝගියා විසින් භාවනා කිරීමට පෙර විදශීනා-භූමි ධම්-හා මූල-ධම් සම්පාදනය කළ යුතු ය.

## විදශීනා මන්දිරය

ගෙයක් තනන්නා බිමක් සකස් කළ යුතු ය. එම ගෙ-පලෙහි අත්තිවාරම් දමිය යුතු ය. දෙ-මහල් තුන්-මහල් ආදී වශයෙන් ගෙය තැනිය යුතුය. මෙසේම විදශීනා මන්දිරයක් තනා-ගන්නා (යෝගියා) විසින් ද ගෙ-පල සකස් කර ගැනීම් වශයෙන් විදශීනා භූමි ධම්යන් වූ පඤච සකනුධ දොළොස්-ආයතන, අටළොස් ධාතු, දෙ-විසි ඉණිය, චතුසසතාය, පුතීතා සමුත්පාදයන්, මනාව ලඤණෙදී වශයෙන් ඉගෙන නුවණින් පුහුණු කළ යුතු. ඉක්බිති අත්තිවාරම් දමීම් (මූල-පතිටඨායං) වශයෙන් විදශීනා මූල ධම්යන් වූ ශීල-චිතත-විශුදධින් හෝ ශීල විශුදධිය ඇති කරගත යුතු ය. ගෘහ ශරීරය වැනි එක්-මහල් - ආදී වශයෙන් ගෙය තනන්නාසේ උගත් භූමි ධම්යන්හි, මූල-ධම්යන්ගෙන් පිහිටා භාවනා කිරීමෙන් දිට්ඨි විසුදධි ආදී, පස්-හෝ සමහලින් යුත් විදශීනා මන්දිරය ගොඩ නඟා ඤාණ දසසන නැමැති එහි පස්-වැනි හෝ සවැනි මහලෙහි නිවන් සුව නැමැති සැප සම්පත් විදුනේය.

## ව්ලාප ගැසීම

දන් අපේ ඇතැම් යෝගාවචරයන් කරන්නේ බිම සකස් කර ගැනීම වත් නොවේ. බිම සකස් කර ගැනීමට ඉහත දක් වූ (නාම රූප) ධම්යන් ලක්ෂණ රශාදී වශයෙන් ඉගෙන දරිය යුතු ය.

> ''රූපං අනිචචං දුකඛං අනතතා'' ''අහෝ අනිචචං දුකඛං අනතතා''

# ''උටෙඨහි භිකබු කිං සෙසි''

යනාදීන් විලාප ගසන අයුරු විදශීනා භාවනාවක් ඇත්තේම නැත.

මෙසේ හෙමින් හෝ හයියෙන් කිය කියා සිත සිතා ඉදීම, ගෙයක් සාදා ගැනීමට කැමති මිනිසෙක් උස් බිමක් සොයා ගත්තේය. එහෙත් එය මහා විෂම භූමියකි. මහ ගල් මුල් කඳු පල්ලන් ය. ඉතින් මේ මිනිසා ''මෙතන මම හොඳ ගෙයක් සාදා ගනිමි''යි සිතමින් වැළපෙමින් ඒ මේ අත හැරි හැරී ගල් මුල් දෙස බලමින් ගැටෙන්නා වැන්න. කවදාවත් ඔහුට එසේ විලාප ගැසීමෙන් ගෙය තබා ගෙ බිම වත් සාදා-ගත නොහැක. විදශීනා විලාපය ද එමෙනි.

## විදසුන් බිම පහසුවෙන්

නාම-රූප-ධම්යන්ගේ ලක්ෂණ රශාදිය ඉගෙන දරීම අතිශය දුෂ්කරය. මහණව ගෙණ කලක් වෙහෙස දුක්විඳ පාළි-භාෂාව උගත් නුවණැති සැදූහැවතෙකුට මිස ඒවා පොතට අනුව ධරා ගැනීම, කුරහන් ගලක් බිංකුණ්ඩෙකු ලවා ඇද්දවීම වැන්න. එහෙයින් ගිහි-ගෙ-වැසි පින්වතුන්ට භාවනා එපා වන තැනකි මෙය.

මෙම ශුද්ධ-විදශීතා-භාවතා- පුහුණුව ගුරුපදේශ අනුව සම්පූර්ණ කළ උගත් කම්ස්ථාතාචාර්යවරයකු ඇසුරු කිරීමෙන් පාළියෙන් නොව තම-බසින්ම නාම-රූපයන්ගේ හැටි සුබා දිනපතා අවවාද අනුසාරයෙන් ලැබ නිරායාසයෙන් ඉගෙනීම සිදු වේ. එ ද වනාහි හොඳ ගෙයක් තැනීමට බලාපොරොත්තු වූ පින්වතාට යෝධ ශක්තිමත් මිතුරකු ලැබීම මෙනි. ශක්තිමත් මිතුයා ගෙය තැනීමට බලාපොරොත්තු වන තම හිතවතාගේ අදහස් පරිදි ඉක්මණින් ගෙ-පල සාදා-දෙන්නා සේ කම්-ස්ථානාචාය්‍රී-කලාභණ මිතුයා ද ස්වකීය පුහුණුවේදී ලද ගුරුපදේශ අනුව භාවනාරම්භයේ සිට එකඟවන සිතෙහි දියුණුවන නුවණට හසුවන අයුරින් නාම

# ''කො අභෝ සුපිනෙ න තෙ''

රූපයන්ගේ ලක්ෂණ රසාදීය පැහැදිලි කර දෙන්නේය. (මතු විස්තර කරනු ලැබේ)

උගත් යෝගාවචරයෙකුට නම් බෙහෙවින් ඉබේ ඉබේම ඉතා සුලු ගුරුපදේශයකින් (දත්තාභය හිමියන්ට මෙන්) ධම්-මාගීය පැහැදිලි වන්නේය. නූගත් යෝගියෙකුට වුව ද භාවනා පුහුණුව ලද උගත් කළණ මිතුරකු ඇසුරු කිරීමෙන් ගෙ-බිමත් සකස් කරමින් ගෙය තැනීමට අවශා බඩු-බාහිරාදියත් සපයමින් අත්තිවාරම් දමීමාදිය සිදු කොට ඉක්මණින් හොඳ ගෙයක් තනා ගන්නා සේ විදශීනා භාවනා නැමැති මැඳුර ලෞකික පසළොස් විදසුන්-නැණ ලොකොත්තර අට-මඟ-පල විදසුන්-නැණ නැමැති මහලින් බබලන කෙලෙස් සතුරන් වැද්ද නොදෙන සේ තනා නිවන් සැප වින්ද හැක්කේය. දන් මෙම ශුද්ධ-විදශීනා භාවනායෙහි ද ''විදශීනා භුමි ධම්'' විසින් විශුදධි-මාගීයට එකඟ බව පිළිගත යුතු ය.

# විදසුන් අඩිතාලම

ශීල විශුදධිය හා චිතත-විශුදධිය හෙවත් කසීණාදී සමථ-භාවතාවකින් ලැබූ පුථම ධානතාදී අජ්ණා-ධානත, සමථ-යානිකයාගේ විදශීතා මන්දිරයෙහි අඩිතාලම හෙවත් භිත්ති මූලය වන්නේය. තනිකර ශීල-විශුදධිය පමණක් ශුදධ-විදශීතා යානිකයාගේ අඩිතාලම වන්නේය. මුල සඳහන් පරිදි "වසභ" රජතුමා තමන් මහ බෝ වඳින කලියෙන් රහත් වූ කන්ථකසාල පිරිවෙන් වැසි මහ-තෙරුන් වහන්සේට "ඔබ වහන්සේගේ රහත් බවට නොවඳිමි. පෘථග්ජන භූමියෙහි සිට රැකි ශීලයට වඳිමි"යි කීයේ අවිපුතිසාර සමාධිසංවතතනික-ශීලයක් තිබුණු නිසා එම ශීලය මුල්වීමෙන් අභීතවය කරා උන්වහන්සේ පැමිණි බව ආගම දත් රජහට පැහැදිලි හෙයිනි.

١

## ''ආතුරසස හි තෙ නිද්දා''

#### මහාසීව

දහස් සංඛාගත භික්ෂු සමූහයක ආචාර්යවරයකු වූ මහා බහුශුත ''මහාසීව'' නම් මහා ස්ථවිරයන් වහන්සේ තිස්ස මහාරාම විහාරයෙහි විසීය. අටළොස් ගණයක හෙවත් පඩකති දහ අටක (18) ක, මුළු තිුපිටකයම උගන්නා මහත් ශිෂා-සමූහයා එතුමන් ළඟ හදාරති. එසේම උන්වහන්සේ කම්සථානාචාර්ය කොට ගත් තිස් දහසක් භික්ෂූහු රහත් වූහ. එසේ රහත් වූ අභිඥාලාභී පිණ්ඩපාතික භික්ෂූන් වහන්සේ නමක්, තම සන්තානයෙහි පිහිටි මහත් දහම් ගුණ දක මගේ ආචාර්යයන් වහන්සේගේ ගුණ කෙබඳුදදයි, ආවර්ජනා කරන්නේ පෘථග්ජන භාවය දක ''මගේ ආචාර්යයන් වහන්සේ අනුන්ට පිහිට වනු විනා තමන්ට පිහිට නොවෙති. උන්වහන්සේට අවවාදයක් දෙමැ''යි, අහසින් ගොස් තිස්සමහාරාමය සමීපයෙහි බැස, දිවාස්ථානයෙහි (දහවල් වැඩ ඉන්නා තැන) වැඩ සිටි තෙරුන් වහන්සේ කරා පැමිණ වැඳ වත්-පිළිවෙත් දක්වා එක් අතෙක වාඩි විය.

තෙරුන් වහන්සේ, ''ආ! පිණ්ඩපාතිකය, මක්කට ආවේද''යි විචාළේය. ''හාමුදුරුවන් වහන්ස, අනුමෙවෙනි බණ ටිකක් අහගන්ට,'' ''ඇවැත්නි, අහවරයක් නැහැ.''

''ස්වාමීනි, මෙතැනදි අහවර නැත්නම් විතකී මාලකයෙදි.''

(අද කොහි පිඬු-සිඟම් දැයි, පිඬුසිඟා යන භික්ෂූන් කල්පනා කරණ, ආරාමය ඇතුළත මිදුල විතකී මාලකයයි)

''ආ! එතැනදිත් ඉගෙන ගන්න අය ඉන්නවා''

''ස්වාමීනි, ගමට යන පාරෙදි'' (පිඬු සිඟීමට පෙර)

''පාරෙදිත් අසා-ඉගෙණ ගන්න අය ඉන්නවා.''

## "සලල විදධසස රුපපතො"

''ස්වාමීනි, දෙපට අඳනය අඳින කැනදී'' (මේ ගමට ළංවය)

''එතැනත් බලා ඉන්නව ඇවැත්නි,''

''ස්වාමීනි, දෙ-පට සිවුර පොරෝනා තැනේදි,'' (මේ ගම් වැදීමට ය)

''එතැනත් උගන්නා අය ඉන්නවා.''

''ස්වාමීනි, පාතුය පසුම්බියෙන් ගන්නා තැනේදී'' (මේ ගෙය පේන හරිය යි)

''එතැනදි ක් අහගන්ට ඉන්නවා''

''ස්වාමීනි, ගමේ ඇවිදල, ආසන ශාලාවට ඇවිත්, කැඳ වැළඳුවයින් පස්සෙ.''

(උදය පිඬු සිඟා පැමිණ කැඳ වළඳා දවල් පිඬු සිඟීමට කාලය එනතුරු විවේක ගන්නේ ආසන-ශාලාවේය.)

''ඇවැත්නි, එවේලාවේ, අටුවා-තෙරවරුන් සැක විමසා දුරුකර ගන්නවා''.

(මහාසීව හිමි අථිකථාචාය\$ීවරුන්ගේ ද ගුරුවරයෙක් බව පෙනේ.)

''ස්වාමීනි, ගමේ ඉඳල ආපසු එනකොට, කියා දුන්නත් ඇති.'' ''ආ! එතකොටත් (දිනපතා) ඉගෙන ගන්න අය ඉන්නවා.''

''ස්වාමීනි, විහාරයට පැමිණ, දන් වැළඳුවට පස්සෙ, දන්සාලාවෙදි.''

''ඒත් ඉන්නවා.''

## ''ආරභථ නිකඛමථ - යුඤ්ජථ බුදධසාසනෙ''

මෙසේ දිවස්ථාන, පා-සෝදන; මුහුණ සෝදන තැන්හිද ඉගෙනීමට විචාරා දිනපතා නියමිත පිරිස් ඇති බැවින් අභවර නැතැයි අවසර ලැබුණි. ඉක්බිති රාතිු කාලය ඉඩ තිබේද යි විචාරණ ලදුව ''ඇවැත්නි, පසුදා අරුණ නැගෙනතුරු උගත් අය මාලඟ සජ්ඣායනා කිරීමෙන් (කට පාඩම් කීමෙන්) උගත් දෙය පිරිසිදු කර ගත්නවා.''

''ස්වාමීනි, දහැටි ගෙන මුහුණ සෝදන්ට යන විට,''

''එතකොටත් අහ බලාගන්න ඉන්නවා.''

''එහෙනම් මුහුණ සෝදාගෙන ආවාම ස්වාමීනි,''

''ඒ වෙලාවෙත් ලැහැස්ති වෙලා ඉන්නවා.''

''ස්වාමීනි, කුටියට වැඩියාම,''

''එතකොටත් නියමිත පඞකතියක් තියෙනවා.''

රහතන් වහන්සේ,

"හතෙත! නනු මුඛං ධොවිණා සෙනාසනං පවිසිණා තයො චතතාරෝ පලලඹෙක උණහා පෙණා යොනිසො මනසිකාරෙ කමමං කරෝනතානං ඔකාස කාලෙන භවිතඛඛං සියා? මරණ ඛණං පන ලභිසසථ භනෙත? ඵලක සදිසත් භනෙත? පරසස අවසසයො හොථ! අතතනො නසකෙකා ථ! නමේ තුමහාකං අනුමොදනාය අතෝ. ථෙරෙන භිකඛුනා නාම භනෙත! මාදිසෙන භවිතඛඛනති වතා ථෙරර වන්දිණා මණිවණෙණ ආකාසෙ උපපතිණා අගමාසි."

"හාමුදුරුවනේ! උදේ මුහුණ සෝදා ගෙන සේනාසනයට වෙලා තුන් හතරවරක් පය්‍රීඞකයෙන් වාඩිවී භාවනා කරන්නට (එක වරක් වාඩිවී උණුසුම් වූ විට යලි වරක් දැයි මෙසේ) අහවර තියෙන්ට ඕනෑ නේද? මැරෙන්ටවත් වෙලාවක් තියෙනවාද? හාමුදුරුවනේ! (මඩ වළෙන් යන්ට දැමූ පිට) ලෑල්ලක් වාගෙ ''ධුනාථ ! මචවුනො සෙනං - නළාගාරංච කුඤජරො''

හාමුදුරුවනේ අනුන්ට පිහිට වෙනව! තමන්ට වෙන්නෙ නෑ!"

"මට ඔබ වහන්සේගෙ අනුමෝදනාවෙන් වැඩක් නෑ. හාමුදුරුවන් වහන්ස, ස්ථවීර භික්ෂූන් වහන්සේලා නම් මා වගේ වෙන්න ඕනෑ"යයි, තෙරුන් වැඳ මිණිවන් අහසට පැන නැගී ගියේය.

මහා-සීව මහ-තෙරුන් වහන්සේ මහත් ලැජ්ජාවටත් සංවේගයටත් පැමිණ මෙසේ සිතුහ. ''මේ භික්ෂුවට ඉගෙණීමෙන් වැඩක් නැත. මට අකුස්සෙන් (හෙණ්ඩුවෙන්) ඇණ හික්මවීමට ආයේ වන. අලි-ඇතුන් හික්ම වන්නේ අකුස්සෙනි. එමෙන් භාවනා කිරීමෙහි මහත් අනුබලයක් උත්සාහකරවීමක් සඳහා ආයේ ය. (තව ද ''අංකුසක'' යනු තවුසන්ගේ පළ-වැල නෙලන කෙක්ක ය. පුධාන ආධාරය යි) ඉගෙනීමට පිරිවරා සිටින භික්ෂූන් නිසා දන් නික්ම විවේකස්ථානයකට යන්ට ඉඩක් නැත. අඑයම යමි''යි සිතා පා-සිවුරු ළඟ තබා මුලු-දවාලත් රෑ-පෙර-යම මැදුම්යමත්, උගන්වා පැසුලුයම එක් තෙර නමක් ඉගෙන යන විට අනිත් පැමිණ සිටියවුන්ට රහසින්, ඒ තෙර නම පසු පසින් නික්මුණේය. ඒ තෙර නම ද මේ කවුද හාමුදුරුනමකැ යි සිතීය.

මහා-සීව මහ-තෙරුන් වහන්සේ ද ''මා වැන්නකුට රහත්වීම එතරම් අරුමයක් ද යි දෙ-තුන් දිනකින් රහත් ව ආපසු පැමිණෙමදා''යි මෙසේ අත වැසියන්ට නො දන්වාම ඇසළ පුර තෙළෙස්වක් දින නික්මුණේ තෙළෙස් ධූත ගුණ ඉටා ''ගාමනත පබ්භාර'' නම් සේනාසනයට ගොස් තමන්ට ලැබුණු පබ්භාරය (ගල් ගෙය ගල -උඩින් ඉදිරියට නෙරා විත් නො-තෙමෙන සේ පිහිටි ගල් ගෙය පුාග්භාර නමි.) සුද්ධ-කොට- පිළිදගුම් කරවා සක්මනට බැස කමටහන් මෙනෙහි කරණුයේ එ-දවස රහත් වනු නො-හැකි විය. පොහෝ දින ඉදිරියේ තිබියදී දෙතුන් දිනකින් රහත් ව එමි'යි බැහැර වැඩියේ ය. එහෙත් නොහැකි විය. එහි ම වස් වැසුවේ ය. තුන් මස තුන් දිනක මෙන් ගෙවිණි. මහා-පවාරණ දිනයෙහි ''මම දෙ-තුන් දිනකින් රහත්වන්ට ආවෙමි. තුන් මසකින් ද නො-හැකි විය. මෙහි අනිත් භාවනානුයෝගී භික්ෂූන් රහත් වැ විසුදධි පවාරණයෙන් පවරති යි, මෙසේ සිතන මහා-සීව තෙරුන් වහන්සේට කඳුලු වැගුරුණේ ය. විසුදධි පවාරණය නම් තමන් රහත් වූ බව පුකාශ කිරීම් වශයෙන් පැවරීම යි.

නේසජ්ජිකාඞාය අධිෂ්ඨාන කළ හෙයින් නො-සැතපී සිටියත් ඇඳෙහි වාඩිවීම් ද නොවනු පිණිස සතර ඉරියව්වෙන් සිටීම් සක්මන් කිරීමෙන් වැඩිපුර භාවනා කරනු සඳහා ඇඳ නගා තබා (පසෙකට ඇලින් කර) ''රහත් නොවී ඇඳෙක පිට දිග නො-හරිමි. පා නොසෝදමි''යි ඉටා මහත් උත්සාහයෙන් ''අද අද රහත් වෙමි''යි භාවනා කරන තෙරුන්-වහන්සේට ඊළඟ වස් කාලය ද ගෙවී පවාරණ දිනයෙහි කඳුලු වැගුරුණේ ය. මෙසේ විසිනව හවුරුද්දක් පවාරණ දිනයන්හි හඬමින් මහන්සි දරුවේය.

මේ දීස් කාලය මුලුල්ලෙහි නො-නා, නො නිදා, සිටි හෙයින් තෙරුන්-වහන්සේගේ පතුල් පැලී ගියේ ය. ගම්වලදී උනුනුන් කෙළි කවට-පරිහාස කරන්නාහු ''මහා-සීව හාමුදුරුවන්ගෙ පතුල් වාගෙ'' යැ යි කියති. අනුකම්පා වැඩි ඇතැම්මු පැලුණු තැන් මසන්නට ද නො-පසුබට වෙති.

මෙ-සේ පධන් බිමට බට තිස්වන හවුරුද්දෙහි මහා-පවාරණ දිනයෙහි සක්මන් මලුවෙහි ආලම්බන එලකයෙහි (හේත්තුවන, එල්බෙන පුවරුව) හේත්තු වී සිටි තෙරුන් වහන්සේ ''දන් තිස්වසක් භාවනා කරන මට රහත් වන්ට බැරි විය. හැබෑට මට මේ ආත්මයේ දී මග-පල ලැබ විසුද්දි පවාරණයෙන් සබුම්සරුන් පවරන්නට නො-

## "යං රූපෙ නිඛඛිදා බහුලො විහරෙයා"

ලැබේද''යි සිතන්නේ මහත් දුකක් ඉපදී හඬන්නට පටන් ගත්තේ ය. සඳ මඬල බබලමින් ඉහල නැගුණු මේ මහ රෑ සක්මණෙහි හඬන මහ තෙරුන් වහන්සේට නුදුරින් තවත් කවුදෝ හඬනවා ඇසී ''කව්ද? ඔහෙ හඬන්නේ යි,' ඇසීය. ''ස්වාමීනි, මම දේවතා දුවක්''යැයි පිළිතුරු ලැබිණ. ''මක්කට ද හඬන්නේ,'' ''ස්වාමීනි, හඬලා රහත් වෙන්ට හැකි නම් මටත් මග-පල එකක් දෙකක් ලබා ගන්ට.''

මෙයින් ලජ්ජාවට පත් තෙරුන් වහන්සේ ''පින්වත මහා සීව, මිනිසුන් පමණක් නොව දෙවියෝ ද ඔබ සමග කවටකම් කෙරෙති. මෙය ඔබ වැන්නකුට ගැළපේ ද''යි, අවවාද කොට ගෙන (භාවනා සඳහා-පූචිකෘතා සපයමින් සිල් බලන්නහු) අහස මැද බබලන පුන්සඳ ත් තම ශීලයත් සසඳා ''පුන්-සඳෙහි සස ලකුණු ඇත. උපසම්පදාවේ පටන් අද-තෙක් මගේ ශීලයෙහි කැලලක්-ලපයක් නැතැයි තම ශීල-පාරිශුද්ධිය සිහි කරත්ම හටගත් ප්රීතියෙන් සොම්නසින් (ශෝක දුරු වී කායික මානසික සුව ලැබ) දියුණුව තිබූ විදශීනා-ඥාන ඇති හෙයින් ප්රීතිය ද විෂ්කම්භණය කොට සිවි පිළිසිඹියා පත් මහ-රහත් බව ලැබූහ.

මහා-සීව මහ-රහතුන් වහන්සේ තිස්-වසකට පසු ''දන් ඉතින් නිදා ගණීමැ''යි සිතා සෙනසුන පිළියෙල කොට ඇඳ පණ වා දිය ගෙණ පා-සෝදමැ යි (කුටියට ගොඩවෙන) තරප්පු ලෑල්ලෙහි සිටියේ ය. එවේලෙහි උන්වහන්සේගෙන් කමටහන් ගෙන රහත් වූ තිස් දහසක් හිමිවරු පධන්- බිම හුන් ස්වකීය ආචාය්‍ය වහන්සේ පිළිබඳ නිතර සෙවිල්ලෙන් සිටි බැවින් දන් තිස්හවුරුද්දකට පසු රහත් වැ පා-දෙවීමට සැරසෙන බව දිවැසින් දක ''අප වැනි අත වැසියන් සිටියදී තමන් වහන්සේ ම පා-සෝදා-ගැණීම අකාරණයැ''යි ඒ ඒ දිසාවලින් එක-වරම ගාමනත-පබ්භාර

## ''වෙදනාය නිබ්බිදා බහුලො විහරෙයාঃ''

සේනාසනයට අහසින් වැඩ තෙරුන්-වහන්සේට වැඳ පා-දෙවීමට අවසර ඉල්ලූහ.

මහා-සීව රහතුන් වහන්සේ ''ඇවැත්නි, පුරා තිස්-අවුරුද්දක් නො-සේදූ මගේ පා මම්-ම සෝදනවා''යි කී සේක. මේ කරුණු දුටු සක්-දෙව්-රද, ''මගේ ආය\$් වූ මහා-සීව හිමියන්ගේ පා සෝදන්නට මා-මැ යා-යුතු යැ''යි ''සුජාතා'' නම් තම දේවිය පෙරටු-කොට මිනිස් වෙසින් ගාමනත-පබ්භාරයට බැස රහත් භික්ෂූන් වහන්සේ ගෙන් වැසී තිබුණු සේනාසන භූමියේදී, ''හාමුදුරුවරුනි, මාගමක් එනවා''යැයි ඉඩ- ගණිමින් මහා-සීව මහ රහතන් වහන්සේ වෙත පැමිණ වැඳ උක්කුටිකයෙන් හිඳ, ''ස්වාමීනි'' පා-සෝදන්නට'' යි අවසර ඉල්වීය. මහා-සීව රහතුන් වහන්සේ ''කෝසිය (ශකුයාට නමක්) මිනිස්-ගඳ දෙවියන්ට යොදුන් සියයක් දුරදී ත් ගෙළ-බැඳි කුණපයක් මෙන් පිළිකුල් ය. තිස් අවුරුද්දකින් නො-සේදු මගේ පා මම ම සෝදනවා''යි කීහ. ''ස්වාමීන් වහන්ස, ඔබ වහන්සේගේ සිල්-සුවඳ ස-දෙව් ලොව වසා භවාගුය තෙක් පැතිරිලා," ''සිල්-සුවඳට වඩා සුවඳක් නැත'' මම ආවේ ඒ සිල් සුවඳ නිස යි. මම-ම පා-සෝදනවා''යි වමතින් ගොප් ඇට සන්ධිය අල්වා දකුණතින් පා පිරිමැද්දේය. කුමරුවකුගේ පා මෙන් මහා-සීව රහතුන් වහන්සේගේ පාදයෝ මෘදුව නී-රෝග වූහ. සක් දෙව් පා සෝදා වැඳ දෙව් ලොවට ගියේ ය.

(දීක්-සඟි සකක පඤහ සුතත වණණනාව හා අඞගුතතර අටුවාව)

මෙ-සේ කන්ථක සාල-පිරිවෙන් හිමි රහතුන් වහන්සේගේ හා මහා-සීව රහතන් වහන්සේගේ ශීලයට දෙව් මිනිසුන් මෙතරම් පිය වීමට හේතු වූයේ සුදධ විදශීනාවට ශීලය සම්පූර්ණයෙන් මුල් වන්නාසේ සමථ-යානික විදශීනාවට ද ශීලය පුධාන මූලය වන හෙයිනි. මෙ-ම සතිපටඨාන විපසසනා භාවනාවට ද සම්පූර්ණ

## ''සඤඤාය නිබ්බිදා බහුලො විහරෙයා''

ශිලපාරිසුදධිය අවශා ය. එ-සේ නො වෙතොත් උසස් ඵල නො-ලැබේ.

මෙහි අප ඇසුරෙහි භාවතා පුහුණු වෙමින් සිටි එක්තරා යෝගියෙක් බොහෝ ඉක්මණින් මූලික අවස්ථාවන් පිළිබඳ දියුණුවක් ලද නමුත් ඉන්පසු ඇණ හිටියා පමණක් නො-ව දියුණුවද පිරිහෙන්නට විය. කරුණු විමසීමේදී, පැමිණීමට පෙර ස්වකීයයකු විසින් කරන ලද චෝදනාවක් මතක් වීමෙනි. නැවත ඔහුත් සමග ගොස් චෝදකයා හමුව කරුනු නිරවුල් කරගත්තායින් පසු පෙර මෙන් කමටහණ පුතිඵල සහිත විය. මෙ-සේ හෙයින් විපසසනා මූල-ධම් වශයෙන් ද මෙම සතිපටඨාන විපසසනා භාවනාව විශුදධි මාගීයට සම්පූර්ණයෙන් එකඟ බව පිළිගත යුතු ය.

"සීල-විශුදධි නාම සුපරි සුදධං පාතිමොකඛ සංවරාදී චතුබබිධං සීලං"

''ශීල-විශුදධිය නම් ඉතා පිරිසිදු වූ පුාති මෝකෂාදී සතර සංවර ශීලය යි.

> ''චිතත විසුදධි නාම ස-උපචාරා අටඨ-සමාපතතියො'' (විශුදධි මාගීය)

චිතත විශුදධිය නම් උපචාර සහිත අට සමවතයි. ඉක්බිති මෙම සතිපටඨාන විපසසනා භාවනාව විශුදධි මාගීයේ දක්වන ලද ''විදශීනා ශරීර ධම් සහ ගැළපේ ද''යි පරීක්ෂා කළ යුතු ය.

''යමපන චුතතං දිටඨි විසුදධි-පෙ ඤාණ දසසන විසුදධීති, ඉමා පඤච-විසුදදියො සරීරනති, තුළු නාම-රූපානං යථාව දසසනං දිටඨි විසුදධි නාම.

තං සමපාදෙතු කාමෙන සමථ යානිකෙන තාව ඨපෙණා ඉතව - සඤඤා-තා-සඤඤායතනං-*පෙ-සො-සබබමෙ*පතං

## ''සඞබාරෙසු නිබ්බිදා බහුලො විහරෙයා''

රූපපතතො රූපතති වවසථ පෙති. තතො තමත ලකඛණං නාමං රූපපත ලකඛණං රූපං'ති සංඛෙපතො නාම-රූපං වවසථ පෙති. සුදධ විපසසනා යානිකො පන අය මෙව වා''

(විසුදධි-මගා-දිටඨී-විසුදධි කථා)

දිටඨී, කඞ්ඛා විතරණ, මගගා'මගග ඤාණ දසසන, පටිපදා ඤාණ දසසන, ඤාණ දසසන, යන පඤච විසුදධින් ''ශරී්ර''යැයි යමක් කියන ලද ද? එහි නාම-රූපයන් ඔවුන්ගේ නියම ආකාරයෙන් ඇති සැටියෙන් ඔවුනොවුන් වෙන්කොට දැකීම දිටඨී-විසුදධි නම් වේ. එය සපයනු කැමැති සමථ යානිකයා විසින් පළමු කොට නෙව සඤඤා නා-සඤඤායතනය හැර ඉතිරි රූප-අරූප ධාානයකින් නැගිට විතකාදී ධාානාඞායන් ද ඒ හා යෙදුණු ධම්යන් ද ලක්ෂණ-රසාදි වශයෙන් පරිගුහණය කළ යුතු ය. පරිගුහණය කොට මේ සියල්ල අරමුණ අබිමුවට නැමෙන හෙයින් ''නාම'' යැයි සිතිය යුතු. ඉන්පසු යම් සේ පුරුෂයෙකු ගෙ තුළ සපෙක් දක අඹන්නේ ඔහුගේ ගුල දකී ද, එ පරිදි මේ යෝගාවචරයා එ ම ''නාමය'' අරමුණු කරන්නේ ''නාම'' ය කුමක් නිසා පවතී ද යි සොයන්නේ හෘදය රූපය දකි යි. හෘදය-රූපයට නිශුය වූ භූත රූපයන් නිසා පවත්නා වූ උපාදා-රූපයන් ද යි රූපය පරිගුහණය කරයි. මනා-සිතින් අල්වා ගණියි. හෙතෙම මෙසේ සියලු රූප ධම් වෙනස් වන නිසා රූප යැයි ද නැමීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ නාම යැ යි ද කෙටියෙන් නාම-රූපයන් මෙනෙහි කරයි.

ශුදධ-විදශීනා-යානික තෙමේ ද මෙම කුමය ම හෝ (ගණි යි.)

විදශීතා භාවතාව පටත් ගැතෙත්තේ, මේ ශරීර-ධම් සම්පාදනයේ සිට ය. ශරීර-ධම් සම්පාදනය නම් විදශීතා-භාවතා කිරීම යි. කළ-යුතු ආකාරය මෙහි මතාව දක්වා ඇත. එ-නම් තාම-රූප ධම්යත් ඒවායේ පවත්තා ලකඛණ, රස, පචචුපටඨාත, පදටඨාත,

## ''විඤඤාණෙ නිබ්බිදා බහුලො විහරෙයා ''

යන සතර අයුරෙන් එක් කුමයකින් මෙනෙහි කිරීමයි. එසේ එක් අයුරකින් නාම-රූපයන් වැටහෙන විට ඉතිරි කුම ද පැහැදිලි වන්නේය. ශුද්ධ-විදශීනා යානිකයා ද මෙම කුමයෙන් භාවනා කළ යුතු බව දක්වන ලද්දේ ය. එනම්, නාම-රූපයන් ලක්ෂණාදී වශයෙන් අරමුණු කිරීමෙනු යි. ගුරූපදේශ වුවමනා කරන්නේ මේ අරමුණු කිරීමේ කුමය, හා එසේ භාවනා වඩන විට ඇතිවන අවුල්, මගනො-මග තේරුම් ගැනීම් ආදිය සඳහා ය. පුඥපතියෙන් තොර වාවහාරයන් නැති හෙයින් නාම-රූපයන්ගේ ලක්ෂණාදිය අරමුණු කළ යුත්තේ පුඥප්තිය අනුව ය.

# පුඥප්තිය.

මෙසේ පුඥප්තිය අනුව නාම-රූපයන් ලකුණාදි අයුරකින් අරමුණු කිරීමෙන් පුඥප්තිය බිඳී ගොස් මේ තනිකර නාම-රූපයන් බව හා ඒ නාම-රූප වෙන් ව ඇතිවන බිඳෙන අයුරු, වැටහෙන නුවණින් ''මම ය, මාගේ ය,'' යන හැඟීම් දුරු වීමේ නුවණ ''දිටඨී විසුදධිය''යි.

මේ දක්වූ විසුදධි-මාගීයේ විදශීතා භාවතා කුමය ම කියාත්මක කරවීම මෙම සතිපටඨාත විදශීතා භාවතාවෙන් සිදු වේ. මෙහි පළමුව, අරමුණු කරන්නට දෙන්නේ, පිම්බීම-හැකිලීම හෝ උස්වීම-පහත්වීම යන රූප-ධම්යෝ යි. ශරීර-අභාන්තර ගත වායෝ රූප යි.

## ''විපථමහණ ලකඛණා වායො ධාතු සමුදිරණ රසා''

වායෝ ධාතුව විත්වහණය හෙවත් පැතිරී තදවීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ ය. හැමීම කෘතනකොට ඇත්තේය. හුස්ම ගැනීම කෙරෙන්නේ සිතීමෙනි. එවිට මෙම වායෝ රූපය චිතතජ යි. හෙවත් සිතින් උපන්නේ ය. ඒ සමග පහළ වන චිතතජ-රූප කලාප ශරීරයේ ලක්ෂණාදී වශයෙන් පුඥපතියෙන් අරමුණු කිරීම පිම්බීම්-හැකිලීම් බව නිසැකව අවබෝධ කළ යුතු ය. වායෝ රූපයාගේ පැතිරී තදවීම් ලක්ෂණය ශරීරයේ පිම්බීම-හැකිලීම හෝ උස්වීම-

# ''සකල මෙව හිදං ආනනු බුහමචරියං''

පහත්වීම වශයෙන් වාවහාර කරණු ලැබේ. මුළු - ශරීරයේ මේ ලක්ෂණය පහල වන නමුදු පුධාන වශයෙන් වැඩිපුර දනෙන තැනකදී එය අරමුණු කළ යුතුය. ශරීරයේ වඩාම අවකාශස්ථානය උදරය හෙයින්වායෝ රූපය ද අවකාශස්ථානයන් හි පැතිරීම ස්වභාවය හෙයින් එහිදී මෙය අල්වා-ගැණීම-අරමුණු කිරීම ඉතා පහසු ය. උදරයේ ද එක්-තැනෙක වැඩිපුර වායෝ රූපයාගේ කියාව දකිය හැකි. එනම් පෙකනිය ඇසුරයි. එහෙයින් එතැන සිත තබා මේ චිතතජ වායෝ-රූපය, ඒ සමග ඇති වන රූප-කලාප එහි ලකෂණ වශයෙන් තමහට ඉක්මණින් වැටහෙන වාවහාර වචනයකින් එනම් පිම්බීම-හැකිලීම හෝ උස්වීම-පහත්වීම හෝ නැගීම-බැසීම හෝ කැමති පුඥප්ති වචනයකින් අරමුනු කිරීම වායෝ-රූපය විසතමහණ ලකුණයෙන් අරමුණු කිරීම යි.

ඒ-ඒ රටවල ඒ ඒ භාෂාවන්ගෙන් මෙය කෙසේ අරමුණු කළත් එම යෝගීහු විදශීනා භාවනාව කරන්නාහු මය. මෙයට පාළියෙන් ''උන්නමන-ඔනමන'' කියා ද ඉංගීසියෙන් "Rising - Falling" කියා ද සිංහලෙන් උස්වීම-පහත්වීම හෝ පිම්බීම-හැකිලීම හෝ නැගීම බැසීම කියා ද වාවහාර වෙයි. ඒ සියල්ලම පුඥප්තිය පණවා ගැනීම් ය. සම්මුතිය සමාධියට ස්වල්ප මාතු වශයෙනුදු බාධා නැත. තමහට වඩා පහසු අයුර මැනවි. ඉතිරි නාම-රූපයන් අරමුණු කරණ අයුරු මතු පහළ වන්නේය.

මෙම විදශීතා භාවතාව විශුදධි මාගීයට එකඟ ද තැද්ද යි අවසාන තීරණයට බැසිය යුතු ය. විශුදධිමාගීයේ දක්වත ලද විදශීතා භාවතාව පිළිබඳ ''භූමි-ධම්, මූල-ධම්, ශරීර-ධම්'', යන අවස්ථා තුනට ම මෙම සතිපට්ඨාන විදශීතා භාවතා කුමය සම්පූර්ණයෙන් එකඟ බව ආගම ධම්ය පිළිබඳ මතා අවබෝධයක් ඇති උගතුනට ස්ථීර-වශයෙන් වැටහී යා යුතුය. සමහර විට තමන් භාවතා කරන්නට බැරි තත්ත්වයක සිටින පලියට හෝ තමන් මෙතෙක් මහා-යෝගීන්

# ''යදිදං කලහාණ මිතතතා''

වශයෙන් පෙනී-සිටි ආත්මාභිමානය නිසා හෝ කරුණු නො-විමසා මෙයට විරුද්ධ-වීම, සම්බුද්ධ-ධම්යට විරුද්ධ-වීමක් බවත් තමන් මහා මුළාවක වැටීමක් බවත් ශාසනාලයෙන් සලකත්වා!

## විදශීනා ගුරු

විදසුන්-මග ගමන් කරණුවන් විසින් සුදුසු ගුරුවරයකු සොයා ගත යුතු ය. උපදේශකයකුගෙන් තොරව නොකළ හැකි දහසක් දෙයින් භාවනා කිරීම පුධානය. ලෝකය හරියට දකින්නට, යථාතඣයෙන් අවබෝධ කරන්නට යමකුන් විසින් උගන්වතොත් ශ්‍රේෂ්ඨතම ආචාය<sup>®</sup>වරයා ඔහු ය. විශිෂ්ඨතම කලාහණ මිතුයා ඔහුය. විදශීතා මුල්-ගුරුතුමාණත් වහන්සේ නම් පරම ගම්භීර විදශීතාඥාන බලයෙන් මුළු ලොව කම්පාකරවූ බුදු පියාණන් වහන්සේ ය. අපමණ කලක් අවිදාහ-අන්ධකාරයෙන් අඳුරුව පැවැති ලොව විදශීනා-ඥානාලෝකයෙන් බැබැලවූ බව "ආලෝකො උදපාදි" යනුවෙන් තමන් වහන්සේම පුථම ධම්-දේශනයෙහිදී සඳහන් කළ සේක. ඒ සමමා-සම්බුදධ විදශීනාචාය\$යන් වහන්සේ ගුරුකොට ගත් උතුමෝ වහ-වහා විදසුන් නැණ-එළි දල්වා ගණිමින් කෙලෙස් අඳුරු දුරු කළහ. එම විදසුන් නැණ-එළියෙන් බැබැලුණු මහ-රහත් පරපුර ශ්ෂ්ඨ-විදශීතාචාය**්**යන් වහන්සේලා ය. අනතුරු අනාගාමි, සකදාගාම, සෝතාපන්න ආය\$යන් වහන්සේ කුමයෙන් උසස් විදසුන් ගුරුවරු ය.

#### **බහුලුැ**තයා

එසේ නො-ලැබෙන විටෙක තිුපිටකධාරී ආදී වශයෙන් බහුශුැත උතුමන් විදශීනා ගුරුන් කොට ගත යුතු ය. එබඳු පයණිපතිධාරී බහුශුැත ගුරුවරයා මාගී-ඵල ලාභීන්ට ද වඩා මග නො-මග පැහැදිලි කිරීමෙහි සමත් වේයැ යි විශුදධි මාගීයෙහි දක්වන ලදී. ඒ වනාහි තුන්-බුදු-සසුන් බබලන කලෙක, රහත්වීම අරුමයක් කොට නො-සිතන අවදියක, යට දක් වූ මහා-සිවාදී උතුමන් වැනි ඇදුරුවරු ය. එ-හෙත් බුදධ-කාලයේ පවා තිුපිටකධාරි "පොඨ්ල" මහ-තෙරුන් වැනි උතුමන් රහත් සාමණේරයන් වහන්සේ ළඟ උතකුටුකයෙන් හිඳ කමටහන් ගත් බව ධම්යෙහි දක් වේ.

#### චූළාතය

බුදධ වම් 475-530 අතර ලක්දිව මහා විහාරයෙහි වැඩ-විසූ තිපිටක-ධාරී චූළාභය හිමි ආචාය\$-වාදය හෙවත් අටුවා නො-ඉගෙණ මැ පස්-මහ සඟිය දරු භික්ෂූන් මධායෙහි තිපිටකයට අරුත් බෙණෙමැ යි, හෙවත් සිංහලට පරිවනීනය කෙරෙමැයි, රන්-බෙරය ගැස්වූ යේ ය.

භික්ෂූනු ''කවර ආචායා ී-වාදයක් උගතෙක් ද? ස්වකීය ආචායා ීවාදය ම කියා වා! අන්-අයුරකින් කියනු නොදෙමු''යි පුකාශ කළහ. චූළාභය හිමියන් වත්-තෙරුන් (උපාධාාය) වෙත ගිය කල ''ඇවැත, රන්-බෙරය ගැස්වූයේ ද''යි එතුමෝ විචාලහ. ''එහෙයි ස්වාමීනි,'' ''කුමක් පිණිස ද?'' ''ස්වාමීනි, තිපිටකය සිංහල, කරන්ට.'' ''ඇවැත් අභය, ඇදුරුවරු මේ පදය කෙසේ සිංහලට කියත් ද?'' ''මෙසේ කියති, ස්වාමීනි,'' තෙරුන්-වහන්සේ එය ''හුං'' යනුවෙන් පුතිබාහණය කෙළේය. ''සවාමීනි, මෙසේත්, මෙසේත්'' කියති යි සියලු අථ කියූ ආකාරයන් ''හුං'' යනුවෙන්ම පුතිකෙෂප කොටකියන සේක් ''ඇවැත, පළමු කොට කීවේ ආචායා ීමාගීය යි.

# ''= අරියං අටඨඞගිකංමගගං භාවෙසසති''

එහෙත් ගුරු-මුඛයෙන් නො-උගත් හෙයින් ඔබට එහි පිහිටනු නො-හැකි විය. යන්න, ස්වකීය ඇදුරත් වෙතිත් ඉගෙණ එත්තැ''යි කීහ. ''සවාමීනි, යා-යුතු කොයිබට ද,'' ''ගඟින් එ-තෙර රුහුණු දනව්වෙහි තරහල්-පව්වෙහෙර (තුලාධාර) සියලු පයණීපතිය, තිපිටකය දරු ''ධමම-රකඛිත'' නම් තෙර-නමක් ඇත. එහි යන්න'' ''එහෙයි සවාමීනි,''යි තෙරුන් වැඳ චූළාභය හිමියෝ පන්සියයක් පමණ සඟුන් පිරිවරා රුහුණු ගොස් ධම්මරක්ඛිත ඇදුරු තෙරුන් වහන්සේ කරා එළඹ වැඳ, කරුණු සැල කළහ. ධම්මරක්ඛිත තෙරුන් වහන්සේ, ''ඇවැත් අභය, දික්-සඟි මැදුම්-සඟි දෙක්හි කලින් කල ශිෂායෝ අථ අස්වනවා, තුිපිටකයෙහි ඉතිරි හරිය තිස්-අවුරුද්දකින් බැලුවා මතක නැත. ඒත් රෑ මට ඇහෙන්නට පිරුවන්න! (කට පාඩමින් කියන්න) දවල් අථ් කියා දෙන්නම්.'' ''එහෙයි, ස්වාමීනි,''යි මෙසේ චූළාභය හිමියෝ තුිපිටකයෙහි අථ් අස්වන්නට පටන් ගත්හ. පිරිවෙන් මිදුලෙහි මඩුවක් කරවා ගම්-වැසියෝ දිනපතා බණ ඇසීමට පැමිණෙති. මෙසේ කුමානුකූලව තිුපිටකයෙහි අථ්-අස්වා නිමවත්මැ චූළාභය හිමියෝ සෝවාන් වූහ. ඒ-බව දත් ධමමරකබිත හිමි අභය-හිමියන් ළඟ පැදුරු-කඩෙක වාඩි වී ''ඇවැත්නි, මට කමටහන් කියන්නැ''යි ආයාචනා කෙළේය. ''මක්කද? වදාරන්නේ ස්වාමීනි, මාත් ඔබ වහන්සේගෙන් උගත්තේ නො-වේද? ඔබ වහන්සේ නො-දන්නා කුමක් මම කියන්න ද,''. ඉක්බිති ධමමරකඛිත ිතරුන් වහන්සේ, ''අඤඤා එස ආවුසො ගතකසස මගෙගා නාමාති ආහ"

"ඇවැත්ති, ගිය තැනැත්තහුගේ මේ මාගීය නම් අනිකෙකැ"යි කමටහන් යැදී ය. එකල චූල-අභය හිමියෝ ආචාය්‍යීයන් වහන්සේට කම්සථාන දී අනුරාධ-පුරයට පැමිණ ලෝහ-පාසාදයෙහි ධම්ාචාය්‍යීවැ විසූහ. කලක් ඇවෑමෙන් ධම්මරක්ඛිත හිමියන් රහත්ව පිරිනිවි බව අසා, "ඇවැත්ති, සිව්රු ගෙණෙන්න, අප-ආචාය්ඨයන්

## ''පවිවිතෙතහි අරියෙහි - පහිතතෙතහි ඣායිහි''

වහන්සේට රහත් -බව ඉතා සුදුසු ය. අප ආචායායියන් වහන්සේ සෘජු ආජානීය පුද්ගලයෙකි. උන්වහන්සේ තමන්ගේ ධමානෙතවාසිකයා ළඟ කළාල් කඩෙක වාඩි වී ''මට කමටහන් දෙන්නැ''යි කීය. ඇවැත්නි, රහත් මග අප හාමුදුරුවන්ට ඉතාම ගැළැපේ'' යැ යි කියමින් (ආදාහණ පූජාවට ගිය හ.)

### ගිය මග-අත්-දැකීම

මෙහි-ගිය තැනැත්තාගේ මාගීය අනිකෙකැයි ධමමරක්ඛිත හිමි වදාළේ, ඇසූ තැනැත්තාගේ මාගීය ද අනිකක් ම වන නිසා ය. මාගීය නම් එකම ය. ''ගතකයා'' එය පුතෳකෂයෙන් දනී. ශුැතකයා අනුන්ගෙන්-ධම්යෙන් ඇසූ තොරතුරෙහි අනුමානයෙන් පිහිටියෙකු හෙයින් ඔහුගේ මග අනිකක් බඳුය.

'ගතකසසාති පටිපතති - මගෙගන ගතසස''

ගතකයා යනු පුතිපතති මාගීයෙන් ගිය තැනැත්තාගේය. එනම් අායවී-පුද්ගලයා ය. පුතිපත්ති-මාගීයේ යෑමෙන් ඇතිවන දහසක් දේ පිළිබඳ අත් දකීම් ඇත්තේ ''ගතක''යාට පමණ ය. එහෙයින් අත් දකීම් ලද පිළිවෙත් මග ගිය බහුශුැත කලාහණ මිතුයකු ම කම්සථානාචායවීණයට ඉතාම සුදුසු ය.

### කලනණ-මිතුයා

මෙම විදශීනා කම්සථානය පිළිබඳවැ ගුරු බවට සුදුසු කලහාණ මිතුයා ගතකයෙක් විය යුතු ය. මේ භාවතායෙහි යෙදුණු-යෙදෙන හැමට ම ඒ - බව පැහැදිලි ය. එම කලහාණ මිතු විදශීතා ගුරුවරයා කෙරෙහි පිහිටිය යුතු ගුණ-ධම් බොහෝ ය. "නිචචං ආරදධ වීරියෙහි - පණඩිතෙහි සහාවසෙ"

''කලාණ-මිතෙතා හි සදධා-සමපනෙනා හොති සීල-සුත චාග-විරිය-සති-සමාධි පඤඤා-සමපනෙනා හොති,''

කලාහණ-මිතුයා වනාහි ශුදධා-ශීල ශුැත තාහග-වීයෑ සමෘති-සමාධි-පුඥා සමපන්න වූයේ වෙයි.

### ශුදුධා සමපත

''සඳධා-සමපතතියා සඳැහති තථාගතසස බොධිං කමම ඵලඤච. තෙන සමමා-සමෙබාධියා හෙතු භූතං සතෙතසු හිතෙසිතං න-පරිචචජති.''

ශුදධා-සමපතතිය හේතු කොට තථාගතයන් වහන්සේගේ අවබෝධඥානය ත්, කම්-ඵලය ත්, ඔහු හොඳින් අදහයි. පිළිගණියි. එහෙයින් සමාග්-සමෙබෝධියට හේතු වූ සාළුයන් කෙරෙහි හිතොෂී-භාවය අත් නො-හරියි.

කලහාණ-මිතු විදශීතාචාය\$-වරයා කෙරෙහි පිහිටිය යුතු පුධාන ගුණය සණියන් කෙරෙහි හිතෙක්ෂීභාවය යනු මෙයින් පුකට ය. තමන්ගෙන් කමටහන් ගත් යෝගියා පිළිබඳ සොයා බලමින්, ඔහු භාවනා කරණ තැන් බලා-යමින්, ලෙඩ-දුක් ආදී කරදර හා කෙලෙස් අවුල් ලිහා නිති සුදුසු අවවාද හා සපපාය සපපායයන් (සැප-නො-සැප දේ) විමසා දෙමින් මවක් දරුවකු මෙන් රැක ගැණීමේ හිතෙක්ෂීණය පහළ-වන්නේ ශුදධා-සමපත මුල්කොට ය.

### 2. **ශීල-සම්ප**ත

''සීල-සම්පත්තියා සත්තානං පියෝ හොති, ගරුභාවනීයො චොදකො පාප ගරහී වත්තා වචනක්ඛමෝ.''

ශීල-සමපතතියෙන් සතවයනට පිය වෙයි. ගරු පූජා සමහාවනීය වෙයි. වරදෙහි චෝදනාකොට සිහි උපදවන පවට ගරහත, අවවාද දෙන, අවවාද ඉවසන උතුමෙක් වෙයි. ශීල වනතයෙකු කෙරෙහි නි්රායාසයෙන් පිහිටන මේ ගුණ-සමූහය කලහාණ-මිතු කම්සථානාචාය\$-වරයා කෙරෙහි ඔප්-නැගී තිබිය යුතු ය. ''පිය'' කම ස්වභාවයෙන් ඇතිවන්නේ ''ගේහසිත'' තෘෂ්ණාවත් සමඟය. ඒ සමඟ ගරුණය පහළ නොවේ. මෙහි වනාහී ගරුණය හා යෙදෙන ''නෙකබමම සිත'' පිය භාවය සිල්-වතුන් අරභයා ඇසුරු කරන්නවුන් කෙරෙහි හටගන්නේය. මෙය වරදය නො-කළ යුතුය. මෙය නිවරදය කළ යුතු ය. මෙසේ කළ නො කළ යුතු දය පිළිබඳ චෝදනා-සාරනායෙන් යුක්තවීම, හෙවත් වරද අත්හැර වීමට ත්, නි-වරද සිහි නැංවීමටත් කම්ාසථානාචාය\$-වරයා සමත් විය යුතු ය.

පාපය පිළිකුල් වන සේ පවට ගැරහීම පාපගරහී ගුණය යි. භාවනානුයෝගීන් සීලයෙහි පිහිටියවුන් හෙයින් කාය වාග් වාතිකුමණ වශයෙන් පාපයන් ඇතිවිය නො හැකිය. එහෙයින් කම්සථානාචාය ීවරයා විසින් ගැරහිය යුතු වන්නේ, කමටහන් වඩන්නවුන් කෙරෙහි පිහිටන ''මායා සාඨෙයා ආලසියා'' දී පව්කම් ය. එබඳු දුව්ලකම් මැඩ, ලජජා භය ඇතිවන අයුරු ධම්ය නො-ඉක්මවා කරුණු වටහා දෙමින් අනුකමපායෙන් පාපගහායෙහි යෙදිය යුතු. අවවාද කරන්නේ, තමුනුත් අවවාදය ඉවසන්නෙක් විය යුතු ය. ඇතැම් භාවනානුයෝගීහු කලක් මුල් බැස ගත් මිපථාහ-මතවල එල්බෙමින් නො-මග යති. සමහරවිට අවවාදය බලාපොරොත්තු නැති අයුරකින් හෝ කිුිිියා කරති. අමුතු දෙයක් නැතැයි හෝ නිශ්ශබ්ද වෙති. එ-හෙත් කරුණු විමසීමේදී කිය යුතු විසඳිය යුතු කරුණු බොහෝ වෙති. එහෙයින් කම්සථානාචායා ී-වරයා විසින් යෝගියාගේ කමටහණ පිළිබඳ හාරා-අවුස්සා බලමින් විශේෂයක් නොමැති නම් එයට හේතු සිතුම් පැතුම් පබල දුබලකම් විමසා සුදුසු අවවාද දීමෙන් වක්තෘ-ගුණයෙහි පිහිටිය යුතු. එසේ කටයුතු කිරීමේදී කරුණු නො-දත් අයගෙන් හෝ වැඩි හිතවතුන්ගෙන් හෝ ලැබෙන දෝෂාරෝපණ හා නිදි-පැසසුම්, ඉවසීමෙන් වචනකෘම විය යුතුය.

### 3. ශුැත-සම්පත

''සුත-සමපතතියා සචව-පටිචවසමුපපාදා දි පටිසංයුතතානං ගම්භිරානං කථානං කතතා හොති''

තිපිටක ධම්යෙහි ඇසූ පිරු-තැන් බොහෝ නම් චතුරායා සිතාය, පුතිතා සමුත්පාදය, ඉණිය බල බොජ්ඣඔගාදී ධම්යන් හා කම්සථානය, සැසඳෙන අයුරු ද, පැහෙන හා වැඩෙන ධම්යන් පිළිබඳව ද කියා දිය හැකි වේ. එහෙයින් කම්සථානාචායා -වරයා ශුත සමපත්තියෙන් යුක්ත විය යුතු ය.

#### 4. තනග සම්පත

''චාග-සමපතතියා අපපිචෙඡා හොති''

ත හා ග - සමප තති යෙන් අල් පේ චීඡයෙක් වන්නේය. කම්සථානාචාය ශ්රී-වරයා ත හා ග චේතනාවෙන් යුක්ත විය යුතු ය.

තමන් සතු ආමිෂයෙන් පමණක් නොව සවකීය සේවය දනීම හා කාලය ද යොදවා ධම්-දානමය මහත් පරිතාහයක් කිරීමෙනි. තවද ලාභ සත්කාර කීර්ති පුශංසාදිය නිපදවීම වූ අසථානයෙහි යොදවන්නෙක් නොවනුයේ තහාග සමපතතිය හේතුවෙනි.

### 5. ව්යෘී-සම්පත

''විරිය සමපතතියා ආරදධ-විරියො හොති; අත්ත හිත පරහිත පටිපතතියං''

## ''සදධාය තරතී ඔසං - අපපමාදෙන අණණචං''

වීයා සමපතතිය හේතු කොට තමන්ගේ හා යෝගීන්ගේ පුතිපත්ති දියුණුවෙහි අරඹන ලද වීයා යක්-උත්සාහයක් ඇත්තේ වෙයි. කම් සථානාචායා -වරයා වීයා -කරුණු දුටු විට භාවනානුයෝගීන් වඩාත් උත්සාහ දරීම සිදු වේ, මහ රහත් උතුමන් පවා භාවනායෙහි යෙදුනේ අපට උපදෙස් දීමට ය. එහෙයින් අවවාදය මෙන්ම ආදශීය ද දීමට වීයා සමපතතියෙන් යුක්ත විය යුතුය.

එසේම සමෘති, සමාධි, පුඥා, යන ශ්‍රෙෂඨ ධම්යන්ගෙන් ද කම්සථානාචාය\$-වරයා යුක්ත විය යුතුය.

ඇතැම් විට සවකීය පුකෘතිය අනුව සසර පුරුදු වශයෙන් සිනාසීම් කතා බහ ආදී බාහිර දුව්ලකම් වෙතොත් උත්සාහයෙන් එ-බඳු දෙය ද පාලනය කර ගැනීමෙන් සෑම විටම ආදශීමත් පුද්ගලයෙක් විය යුතුය. නිතර ඇසුරු කරන යෝගීන් හා කදේ වැටෙන්නට නොයා යුතු ය. හැකිතාක් පුද්ගලිකත්වය රැක-ගෙන චෙන්ව විවේකී ව, බැහැරි වගකීම් කරට නොගැනීමට වගබලා ගත යුතු ය. එයින් යෝගීන්ගේත් තමන්ගේත් දියුණුව සැලසෙන්නේ ය. මෙතෙකින් විශුදධි-මාගීයේ දක්වෙන "පියෝච ගරු භාවනීයෝ" ආදී කම්සථානාචායා ගුණ පිළිබඳ සහේතුකව කරුණු දක්වූයේ වෙයි.

# විදශීනා-යෝගී

සිතෙහි පුකෘතිය වෙනස් වීමක් භාවනාවෙන් සිදු වෙයි. ඇතැම් විට භාවනා කිරීම පිළිබඳ උනන්දුවක් ඇතිවන්නේ පුකෘති-සිත වෙනස් අයුරකට යන මූලික අවස්ථාවේ ය. බාහිර බල පැවැත්වීම්, ඥාති මිතු වෳසන, ශෝක රෝගාදී බොහෝ කරුණු හේතුයෙන් අවුල් වියවුල් වන සිත් නිසා උමතු වන්නේ ය. බිහිසුණුකමත් බියසුළුකමත් අතර වීරුණයක් හටගන්නා සේ, ඇතැම්- විට ඔහු සැනසීම සොයන්නෙක්, ඒ වෙනුවෙන් දුක් පීඩා විඳීමට සිතැත්තෙක්, සිතේ මුරණ්ඩුකම ධමීය කෙරෙහි යොදවන්නෙක් උගු-යෝගියෙක්, වන්නට උත්සාහ දරන්නේ ය. මෙ-සේ ගුරු අණක නො-පිහිටා යෑමෙන් ඔහු සදා උන්මත්තකයෙක්ද විය හැක. සමහරු මොහු භාවනාවෙන් පිස්සු වැටුණෙකැයි ද කියති. ඒ බොරු ය. ඉක්මණින් හැදෙන්නට තිබුණු පිස්සුව භාවනා කිරීමෙන් හෝ පසු වූ බව නම් ඇත්තකි. සුදුසු ගුරු අණක පිහිටියේ කලාාණ මිතු සම්පත ලදුයේ නම්, ඔහුට ශාන්ත සත්පුරුෂයෙක් වන්නට ද ඉඩ නොතිබුණා නො-වේ.

## අතරමඟ

අැතැමෙක් කුඩා විය සිට ලද කලහාණ-මිතු ආශුය, ධම්ය ඉගෙණීම, භාවනානුයෝගීන් පිළිබඳ ඇසීම, දකීම ආදී හේතුන් නිසා භාවනානුයෝගයට බැස ගණිති. ඉතා කීකරුය හ. ධම්යට ලැදියහ. භාවනාවෙන් පුතිඵල ලැබිය යුත්තෝය. හිණි චිතුපටියක තවුසකුගේ විලාසයක් දක, භාවනාවට සිත මෙහෙයැ වූ දනුදු යෝගී-ජිවිතයක් ගත කරණ සැදහැවතෙකු ගැන මම දනිමි. එබඳු අය පවා භාවනා පිළිබඳ පල පුරුදු ඇදුරුවරු නොලැබ "අතතනොමතවල" කිඳා බසිමින් භාවනායෙහි තමන්ට වඩා ගිය කෙනෙකුන් තවත් නැතැයි සිතන තරමට මේරූ, එහෙත් තමන් කරන්නේ කුමක්දයි තමන් ම නො-දන මංමුළාවැ මුරණ්ඩු අදහස් පවා කියාවේ යොදවති. තමන්ට පිස්සු නැත ද දකින අසන අය පිස්සකු මෙන් පෙනෙන, හිතෙන, ගති-පැවතුම් ද ඔවුන් සතුය. ඉහත දක්වූ හේතුන් නිසා යෝග බිමට බැස සිටින නො-මේරූ යෝගීන් ඉක්මණින් පුතිඵල දකින හෙයින් එබන්දන් කෙරෙහි වඩාත් සැලකිල්ල යොමු විය යුතු.

#### මග-ආ-අය

උත්පත්තියෙන් ම සමාජයෙන් ඈත්ව ඉන්ට කැමති, නගරයට වඩා පිටිසර පියකරණ, ගංගා, අසල කඳු-හෙල්-වන පෙත්වල, හුදකලා වාසයට නැමෙන, සංසුන් සිතැත්තෝ චෙති. සසර පුරුදු අනුව මෙන් එ-බඳු අය භාවනාවට නැමෙති. වර්තමාන සමාජයේ භාවනානුයෝගයට ඉතා සුදුස්සෝ, පුතිඵල ලබන්නෝ, ඔවුහුය. එබන්දෝ ඉතා දුර්ලභය. ඔවුහු හැකිතාක් උත්සාහයෙන් ගුරුවරුන් සොයා යමින් ගුරුහුගේ උස්-මිටිකම් නො-බලා, ගත යුතු දය ඇද්දයි, විමසා ගතිමින් උගතිමින් නියම-මග යති. මොවුහු භාවනා මාගීයේ ආ-අය ලෙස ගැනෙති. මේ දක්වූ බොහෝ කරුණු වලින් සම්මිශු වූවෝ ද වෙති. එහෙයින් කමීසථානාචාය විරියා විසින් භාවනානුයෝගීන් පිළිබඳ තියුණු වැටහීමකින් හා මනා සංවිධානයකින් ඔවුන්ගේ යහපත තකා කියා කළ යුතු ය.

#### සිරිත්

''මිනිසා නම් පුරුදු පොදිය කැ''යි, අපරදිග පඬුවකු කියා ඇත්තේ සතායකි. මේ එක අත්-බවෙක එක් පුද්ගලයෙකු කෙරෙහි පිහිටි ගතිගුණ දෙස බලා විය යුතුය.

බුදධ-ධම්යෙහි වනාහි පෙර නො-යෙක් ආත්මවල සිට පවත්වා ගෙන එන ගති සිරිත් මේ අත් බව ද බල පවත්නා බව දේශිතය. සභවයා විසින් කරුණු ලබන හොඳ නරක කිුිියාවන් හා ඒ කිුිිිියාවන්ට මුල් වූ චිත්ත චෛතසික පරම්පරාවන් අනුව මතු-මතු පුතිසන්ධි විපාක-වශයෙන් (උත්සද) උඩට මතුවී පෙනෙන යම් කිසි දුව්ල හෝ පුබල කමක් ගෙන උත්පත්තිය ලබන්නේ ය. පුධාන වශයෙන් එම උත්සද ගුණයන්, සිරිත් සයක් කොට බෙදේ. ''රාග චරිත, දොස, මොහ, සදධා, බුදධි, විතක්ක,'' යනු ඒ සය යි. මේ සය මිශු වීමෙන් චරිතවත් පුද්ගලයන් තෙ-සැටක් (63) දක්වන ලදී. මෙතත-සුතත අටුවාහි, ''තතු, සුදං භගවා චතුරාසිති සහසස-පෙභෙද චරිතානුකූලානි කම්මටඨානා නි කථෙති''

එහි වනාහී භාගාවතුන් වහන්සේ අසූසාර දහසක් පුතේද වූ චරිතානුකූල කමටහන් කියන සේක. යන මෙයින් බුදු නුවණට වැටහෙණ අපමණ චරිතවත් පුද්ගලයන් ඇති බව පිළිගත යුතු ය. චරිතයන් පිළිබඳ වැ ඉතා සියුම් ව සෙවිය යුත්තේ සමථ-කම්සථාන ගනු කැමති යෝගීන් උදෙසා ය. ඒ ඒ චරිතයන්ගේ වශයෙන් සමථ-කම්සථාන වෙන් වෙන් වැ පවත්නා හෙයිනි. විදශීනා කම්සථානය සෑම සිරිත්වත් පුද්ගලයෙකුටම සුදුසු ය. එහි චරිත භේදයක් නැත.

එහෙත් සප්පාය, අසප්පාය, ආහාර, විහරණ, අවවාද, අනුශාසනයන්, ඒ ඒ චරිතවත් පුද්ගලයනට අනුරූප වැ පැවැත්වීමෙන් භාවනා කමීය පහසුවන හෙයින් විදශීනා කම්සථානාචායා ී-වරයා විසිනුදු චරිතයන් පිළිබඳ සියුම් අවබෝධයක් ඇති කර ගැනීම සුදුසු ය.

#### පධානියඩග

උසස් පුතිඵලයක් ලද- හැක්කේ මහත් වීයාශීයක් දරීමෙනි. බුදුවන්නට සියල්ල සම්පූණීව තිබෙත්දීත් අවසන් මොහොතෙහි ''අද මම ඒකාන්තයෙන් සමෙබාධිඥානය ලබමි''යි ස්ථීර වශයෙන් දත් මහ-බෝසතාණෝ ''කාමං තචෝ ච නහාරු ච අටඨී ච අවසිසසතු'' යනාදීන් ''ඒකානතයෙන් සම්, නහර, ඇට, ඉතුරු වේවා. මේ ශරීරයෙහි මස්-ලේ, වියැලේවා, පුරුෂ වීයාශීයෙන් පුරුෂ පරාකුමයෙන් යමක් ලැබිය යුතු නම් ඒ සම්-බුදු-නුවණ නො-ලබා වීයාශීය නො-නවත්වමි''යි මහා පුරුෂ වීයාශීයක්-පුධානයක් බුදුවන දා, භාවනාවට මහ-බෝ-මැඩ වාඩි වී කළ සේක් අපට ආදශී පිණිස යැ යි සිතිය යුතු ය.

#### පධන් සතර

"පධාන" නම් උත්තම වීය\$ය යි. භාවනා කිරීමෙහි දඩි-උත්සාහයක් දරීම යි. "පදහති වායමති" යනාදීන් ධම්යෙහි භාවනා සඳහා දඩි-වීය\$යක් ගැනීම දක්වා ඇත. මෙම පධාන වීය\$ය= "සංවරපපධාන, භාවනා-පධාන, පහාණපපධාන, අනුරකඛණපපධාන, යනුවෙන් සතර කොටසකට බෙදා දෙසූ සේක.

- (1) සංවරපපධානනති චකබාදීනි සංවරනතසස උපපනනං විරියං සංවර පුධානය නම් චකුෂුරාදී ඉණිය සංවරය පුධාන කොට සතර සංවර සිල්-රැක ගැනීමේ වීය\$ය යි.
- (2) ''පහානපසධානනති කාම විතකකාදයො පජහනතසස උපපනනං විරියං''

පුහාණ-පුධානය නම් කාම විතකාීදීන් දූරු කිරීමේ වීයායිය යි.

(3) ''භාවනා-පධානනති බොජ්ඣෙඹෙ භාවෙනතසස උපපනතං විරියං''

භාවනා පුධානය නම් බොජ්ඣඞගයන් ඇතුළු සතර සතිපටඨානාදී සත්තිස් බෝධිපාක්ෂික ධම්යන් වැඩීමේ වීයාී්ය යි.

(4) 'අනුරකඛණ-පධානනතී සමාධි නිමිතතං - අනුරකඛනතසස උපපනනං විරියං''

අනුරකෳණ-පුධානය නම් භාවනාවෙන් ලද සිතෙහි එකඟකම සමාධිය රැක ගැනීම යි.

භාවතාවක යෙදෙන්තෙකුට සීලය අතාවශා බව හා අවිපුතිසාර ශ්‍රේධ ශීලයක් රැකීමෙහිදී දරිය යුතු පුබල වීයාශීය ද පුධත් වීයාශීයක් ලෙස ගත යුතු බව මෙයින් පැහැදිලි ය. භාවතා-වීයාශීයයෙන් යුක්ත-වූවහුට පුහාණ, අනුරුකුණ, වීයාශීයන් සම්පූර්ණ ''සමග්ගො සාසනෙ පසස - එසා බුදධාන වනුනා''

වේ. එහෙයින් මෙහි දී භාවනා පුධාන ය පිළිබඳ පමණක් කරුණු දක් වේ.

#### පධානිය

''පධානමසස අන්ථිති පධානියො''

පුධන් වීය\$ය මොහුට ඇත්තේ නු යි, ''පධානිය'' නම් වේ. මෙහි අඹග ශබ්දයෙන් අවයව, අවශා කරුණු, කොටස්, යන අදහස් ගත යුතු ය. එවිට පුධන් වීය\$යෙන් යුත් භාවනානුයෝගී භිඤුවගේ අවයව, ඔහුට නැතිව ම බැරි කරුණු, ඔහුගේ ම කොටස්, වශයෙන් ගත යුතු වන හෙයින් ''පධානියඹග'' නම් වේ.

#### පඤව පධානියඩග

(1) ''සඬො හොති සද්දහති තථාගතසස බොධිං''

ශුදාාවත් වීම, තථාගතයන් වහන්සේ ගේ, බුදු-නුවණ (බෝධිඥානය) විශ්වාස කරයි ද? එසේම අහීත්තවාදී බුදු-ගුණ අදහන්නෙක්, විශ්වාස කරන්නෙක් වේ ද? මේ ශුදධාවත් වීමයි.

මෙහි වනාහි බුදු රජාණන් වහන්සේ ඒකාන්තයෙන් සියල්ල දත් සමමා-සමෝධිඥානය හෙවත් සතර මාගී-ඥානම පුධානකොට ඇති, නව-මහා-ගුණ සමුදායයෙන් යුක්ත බව, ස්ථීරව වටහාගෙන මෙසේ රත්නතුය කෙරෙහිම මනාව සිත පිහිටුවා ගැනීම, ශුද්ධාව බව තේරුම් ගත යුතුය.

### ශුදුධාව සතර

ශුදධාව වනාහී ආගමන-සදධා, අධිගමන-සදධා, ඔකපපන සදධා, පසාද-සදධා, යනුවෙන් සතර කොටසකට බෙදේ,

(1) ආගමන සඳධා

## ''ඤාණ දසසනන්ං - බුහමචරියං''

''බොධිසතතානං සදධා අභිනීහාරතො පටඨාය ආගතතතා ආගමන සදධානාම''

නියත විවරණ ලත් තැන් පටන් (නො-බිඳ) ආ-බැවින් බෝසත් සැදූහැය ''ආගමන'' ශුදධා නම් වේ.

## (2) අධිගමන සදධා

"අරිය-සාවකානං පටිවෙධෙන අධිගතතතා අධිගමන සද්ධා නාම"

පුතිවෙධ මාගී-ඥානයෙන් අවබෝධ කළ හෙයින් ආයැුීගුවකයන්ගේ ශුදධාව අධිගමන ශුදධා නම් ය.

#### (3) ඔකපපන සදධා

''බුදෙධා, ධමෙමා, සඬෙසාති වුතෙත අචලනභාවෙන ඔකපපනං, ඔකපපන-සදධා-නාම''

බුදු-දම්-සඟ යන වචනයන් ඇසුනු කළ නො-සැලෙන ගරු බැවින් දඬිව පිහිටීම (බැසගැනීම) ඔකපපන සදධා නම් ය.

## (4) පසාද සදධා

"පසාදුපපතති පසාද සද්ධා නාම" පැහැදීම හට-ගැනීම පුසාද-ශුදධාව යි.

'ඉධ පන ඔකපපන සද්ධා අධිපෙතා''

පධානියඞගයක් වශයෙන් මෙහි ගැනෙන්නේ ඔකපපන ශුදධාවයි.

### විසේස විභාග

හැදහීම ලකුණෙ කොට (සද්දහණ ලකඛණ) ඇත්තේ පුසාද ශුදධාව යි. එහි කෘතාය නම් පැහැද වීම යි. මඩ වතුරෙක දමූ

#### ''ඛණාතීතාහි සොචනති - නිරයම්හි සමප්පිතා''

උදකපුසාද මාණිකාය මෙනැයි, ධම්යෙහි විස්තරව දක් වේ. මේ ශුද්ධාවෙහි මූලික අවස්ථාව මෙන් පිළිගත හැකි ය.

බුදධ-රත්නය ඒකාන්තයෙන් ''සව්ඥයැ''යි, ධම්-රත්නය ''නෙයණීණික'' යැ යි, සඩසරත්නය ''සුපුතිපන්න'' යැ යි, මෙසේ ස්ථීර නිගමනයකට බැස, අවගාහණය කොට ගැනීම, ''ඔකපපන'' ශුදධායෙහි ලකුණය යි. ගුණ-ධම් පිරීමට ඉදිරිපත් කිරීම සමපකබඥනය හෙවත් ඉදිරියට පැණීම, නිවණට පැමිණවීම, මෙම ඔකපපන ශුදධාවෙහි කෘතාය යි. අශුදධාවන් මැඩ-පැවැත්විය හැකි ඉඳිය-බල-ධම් බවට පත්වනුයේ මෙම ශුදධාවයි. ''මහා-කප්පින'' ආදී සැදහැවතුන් බුදධ-ශබ්දය ඇසෙත් ම ඔකප්පින ශුදධා වේගයෙන් බර වූ හැඟීමෙන් කිමිද ගියාක් මෙන් ද, දනීම් හැඟීම්, රහිත වූවාක් මෙන් ද, තුන්-වරක්ම අසා නැවත මාලිගයටවත් නො-ගොස් සමපකබඥන කෘතාය හෙයින්, ඒ පයින්ම බුදුරදුන් කරා නික්ම දුක් කෙළවර කළ බව දහමෙහි දක් වේ.

### මුදඩපපසන්නයා

බුදධා දී ගුණයන්හි ගැඹුරට බැස නො-ගත් පුසාද ශුදධාව ඉලිප්පෙන-පාවෙන සුළු ය. එබඳු සැදහැවතුන් ඉක්මණින් පැහැද දිගක් පලලක් නො-බලා පින්කිරියට බැස නැවත වහා කලකිරී පසු-බැස අමුතුම අශුදධාවතුන් කොටසක් වනු පෙනේ. එය හරියට ලෙඩකින් අමුතු ලෙඩක් හදා ගැනීම වැන්න. එබඳු මුදධපපසන්නයනට භාවනා කිරීමෙන් පුතිඵල ලබනු උගහට ය. ඔහුට ඔකපපනෑශුදධාව ඇතිවන අයුරු කියා කළ යුතු ය. ධම්ය මනාව නොදත් මේ මුග්ධපුසන්නයා නො-කරුණෙහි පැහැද නො-කරුණෙහි කලකිරෙයි. ලෙඩ-රෝගාදී කරදර දුක් පැමිණිවිට තමන් වැනි ශුදධාවතෙකුට එසේ වන්නේ මන්දයි ධම්ය නො-දත් බැවින් නො-සතුටට පැමිණෙයි. පමණ ඉක්මවා භික්ෂූන් ඇසුරට යෑමෙන් ද නො-කරුණෙහි කලකිරේ. එහෙයින් එබඳු සැදහැවතුනට ධම්- තඳවය මනාව පැහැදිලිකර දෙමින් ශුදධාව දියුණුවට පත් කෙරෙමින් කමටහන් දිය යුතු ය.

## කෙරාටික පපසනනයා

පෙරුම් පින්ගුණ නැතියනට මුලින් ඇතිවනු යේ, පුසාද ශුදධාව ය. බණ-දහම් ඇසීමෙන්, ඉගෙනීමෙන්, නුවණින් කල්පනා කිරීමෙන් කලාහණ මිතුාශුයෙන්, එම ශුදධාව සමඟ නුවණ යෙදවිය යුතු ය. මෙසේ සත්පුරුෂාශුය හේතුවෙන් එය ඔකපපන ශුදධාව බවට පත් වේ. තවද එම ඉලිප්පෙන සැදහැවතා කොයි අතකට හෝ ඉක්මණින් පාවිය හැකිය. ඔහු ඇතැම්-විට ධම්ය-ධම්ය ලෙස මදක් හරිහැටි පෙන්නා තමන්ගේ ඉලක්කයට තියා, බෙහෙවින් ධම්ය වරදවා අධම්ය කොට කියා දෙන මෙකල බහුල ව වසන, අසත්පුරුෂයන්ගේ ආශුයෙන් කෙෙරාටික-ශුදධාවනතයෙක් වන්නේ ය. මේ වනාහී බෙහෙතින් හැදුණු රෝගයක් මෙන් දුශශාධා ය. පිලියම් කිරීම අපහසු ය. ඔහුට ධම්ාධම්යන් වෙන් කර ගැනීමේ ශක්තියකුත් නැත. මුලින් ධම්ය හොඳට කියා දී පසුව තමන්ගේ වාසියට ''බණ මරා'' අමුතු අථි අදහස් උපදවා දුන් අසත්පුරුෂයා සත්පුරුෂයකු මෙන් පෙනෙන්නේය. ධම්ය ධම්ය වූ පරිද්දෙන් කියා දෙන සත්පුරුෂයන් ඔහු විශ්වාස නො කරයි.

බුදධානතර ගණනක් ගියත් සුව නො-වන තරමේ දෙවෂ-දූෂිත-මිපථාා ලබධි රෝගාතුර වූ ඔහු අනුකමපාවට ඉතා සුදුසු පුද්ගලයෙකි. සැක-බහුල කොට ඇති ඔහු භාවනා-කරන්නේත් සැකයෙනි.

භාවතාවටවත් තොඅහුවත්තට වග බලාගෙන භාවතා කරන ඔහුට කෙසේ භාවතාවකින් පුතිඵල ලැබේ ද? මුලින් කියූ ඉලිප්පෙන ශුදධාව මුග්ධ ශුදධාව, මේ කෛරාටික ශුදධාවට වඩා දහස් ගුණයකින් පැසසිය යුතු ය. ඉක්මණින් හදා-ගත හැකි හෙයිනි. ''යසසහි බුදධාදිසු පසාදො බලවා තසස පධාන විරියං ඉජ්ඣති''

බුදධාදී රත්නතුය කෙරෙහි යමෙකුගේ පුසාදය බලවත් නම්, ඔහුගේ පධත් වීයයිය, සමෘධ වේ. මෙසේ ඔකපපන ශුදධායෙන් යුක්තවීම භාවතා කරන්නහුගේ පළමුවන අඹගය බව දන එයින් සම්පූර්ණවීමට යෝගියා විසින් උත්සාහ දරිය යුතුය. රත්නතුයය කෙරෙහි තබන ලද අචල භක්තියෙන්ම ස්වකීය කම්සථාන භාවතාවෙන් ද නිසැක ව උසස් පුතිඵල ලැබේවා යි, මතා ශුදධාවක පිහිටා ''අද්ධා ඉමාය - පටිපත්තීයා ජරාමරණමහා මුච්චිසසාමිති'' ඒකානතයෙන් මේ භාවතාවෙන් ජරා -මරණයන්ගෙන් මිදෙන්නෙමැ''යි, ස්ථීර විශ්වාසයකින් භාවතා කළ යුතු ය. එබඳු භාවතාවක් කියා දුන් ආචාය්‍රීයන් වහන්සේ කෙරෙහි ද කලාහණ මිතුයන්ගේ දුලීභණය සලකා මෙ-තුමන් වහන්සේගේ උපදෙස් අනුසාරයෙන් මගේ භාවතාව නිරුපදාත ව නිරවුල් ව පුතිඵල සිදධිය තෙක් ඒකාන්තයෙන් ගෙන යා හැකැයි, ස්ථීර විශ්වාසයකින් කියා කළ යුතු ය.

එසේම තම ශීලාදී ගුණ ධම් කෙරෙහි ද ස්ථීර-විශ්වාසයකින් නිතර ඇදහිලිමත් විය යුතු ය.

2) ''අපාබාධෝ හොති අපාතබෙකා, සමවෙපාකිනියා ගහණියා සමන්නාගතො, නාතිසිතාය නාචවුණහාය මජඣිමාය පධානකබණය''

නීරෝග වූ, නිදුක් වූ, සමව අහර දිරවන, අග්නියෙන් යුක්ත වූ, හෙවත් මධාවම වූ භාවනානුයෝගයට සුදුසු වූ අතිශීත අතුපුෂ්ණ නොවූ, ගුහණියෙන් යුක්ත විය යුතුය. මේ යෝගියා කෙරෙහි පිහිටිය යුතු දෙවෙනි කරුණයි. එ නම් නිර්-රෝගතවය යි. අපපආබාධ, අපප ආතඬක යන දෙපදයෙන්ම ලෙඩ රෝගයන්ගෙන් පෙළීම් දුක්

## ''සපපාය සෙවී - සුඛාපටිපදා, ඛිපපාභීඤඤෝ''

අඩු බව කියැවේ. භාවනාවෙන් පුතිඵල ලැබීමට නිරෝගීකම හොඳට ම ඕනෑ කරයි.

නීරෝගයැ යි මෙහි ගැණෙන්නේ, සම-අග්නිය ඇති, ගත් අහර මනාව දිරවන පුද්ගලයා යි. කම්ජ-තෙජෝ-ධාතු ව, හෙවත් ''අග්ගින්න'' වැඩි නම් එය විෂයාග්නිය ය. අඩු නම් මනුග්නිය යි. විෂමාග්නියත් මනුග්නියත් බෙහෙවින් රෝගයනට මූලික හේතු ය. '''අපපිචඡ'' ආදී තැන්හි මෙන් අපප-ශබ්දය පුතිෂෙධයෙහි වැටෙතුදු, මෙහි අලප-ආබාධ ඇත්තෙක් විය යුතු යැයි දේශනාකර ඇත්තේ ආබාධ නැත්තෙක් සොයා ගත නො-හැකි හෙයිනි. බොහෝ විට මට ලෙඩක් නැතැයි කියන්නේ ලෙඩ ගොඩක් සඟවාගෙන ය. ශරීර එහෙම පිටින් ම රෝගයක් හෙයින් බලපවත්වන ආබාධයන් බේත්-හේතින් සමනය කර, සම අග්නියක් ඇතිව, ආහාර පානයන්ගෙන් පරිස්සම් ව, භාවනා කම්යෙහි යෙදිය යුතුය.

#### මාතුඥතා

විරුදධාහාර-පානයන් හා අධිකාහාරයෙන් ද වැළකිය යුතු ය. පමණ දන අහර ගැනීම බුදුරජාණන් වහන්සේ වණීනා කළ සේක. ආජිව-පාරිශුදධි ශීලයත් පුකාස සනනිශශිත ශීලයන් මනාව රැකීමෙන් මෙය ඉටුවෙයි. පුමාණයට වඩා නිදීම ද රෝගයකි. නිදීම බහුල කොට ඇත්තේ භාවනාවෙන් පුතිඵල නොලබන්නේ ය. ජාගරියානුයෝගය යනුවෙන් තිපිටකයෙහි නොයෙක් තැන වණීනා කරන ලද නිදිදුරු කිරීමෙන් භාවනායෙහි යෙදෙන්නා දිනකට පැය සතරකට වඩා නො-නිදිය යුතුය. මධාම රාතිු සතර පැය (10-2 දක්වා) නිදීම ජාගරියානු යෝගය බව පැහැදිලි ය. එහෙත් ස්වකීය ශරීර-ශක්තිය දේශ-ගුණය, වයස ආදී කරුණුවලට අනුව නුවණින් දන මෙම නිදීමේ මාතුඥතාවය පිළිපැදිය යුතු ය.

# ''අසපපාය සෙවී දුකබා - පටිපදා, දන්ධා හිඤෙඤා''

නිතර කථා කිරීමේ පුරුද්ද ද රෝගයක් මෙනි. මෙම වාචාල රෝගයෙන් පෙලෙන්නා අනිත් අයට ද හානි පමුණුවයි. වැඩිපුර කථා කිරීමෙන් බොරු, සමඑපපුලාප, ආදි වාචසික අනාදරයන් සිදු වන බව ධම්යෙහි දක් වේ. අනවශා කරුණු පිළිබඳ කථා නො-කළ යුතුම ය. අවශා දෙයක් නම් සුදුසු කල් දන පිය වචනයෙන් සුදුස්සකු සමග කථා කළ යුතු ය.

භාවනාවෙන් ඉක්මන් පුතිඵල ලැබීමට කථාව තදෙන් පාලනය කළ යුතුය. භාෂා-මාතුඥතායෙන් යුක්ත විය යුතුය. දන් ආහාරය, නිදීම, වචනය, පාලනය කරගත් අල්පාබාධතා නමැති දෙවෙනි අඞ්ගයෙන් සම්පූර්ණවූ යෝගියාගේ භාවනා කම්ය ඉක්මණින් සමෘද්ධ වන්නේ ය.

තවද යෝගියා තමන්ගේ වැඩ හැකිතාක් තමන් ම කරගැනීමට උත්සාහ දරිය යුතු ය. අනුන්ගෙන් සියල්ල කරවාගන්ට පුරුදු වූ නොවුවමනා සියුමැලි ගති දුරුකළ යුතු ය. මැසි-මදුරු පීඩා සුළු සුළු අඩුපාඩු-කම් ආදී සෑම කරුණකම ඉවසීම බෙහෙවින් පුහුණු කරමින් නිරතුරුව ම භාවනානුයෝග විය යුතු ය.

3. ''අසයෝ හොති අමායාවී, යථා-භූතං අතතානං ආවීකතතා, සත්රී වා විඤ්ඤුසු වා, සබුහමචාරීසු''

සට කපට මායාකාර නො-වූයේ ශාසතෲන් වහන්සේ කෙරෙහි හෝ නුවණැති සබුහමචාරීන් වෙත තමන්ගේ ඇති තතු-භාවනාව පිළිබඳ කිව යුතු ය.

නිවත් පිණිස භාවතානුයෝගයට බට යෝගීත් කෙරෙහි තමුදු මෙහි දක්වෙත සුළු දුව්ලකම් තමන් නො-දැනුවත්ව ම මෙන් පිහිටිය හැක. එයිනුත් මෙහි මායාවී ගතිය බෙහෙවින් අනථ්දායක ය. ''මායා මුචචති වංචනික චරියා'' වංචා සහගත හැසිරීම මායාව යැ යි කියනු ලැබේ. එනම් භාවනානුයෝගියා මද ගුණයක් ලැබ එය ඉතා ලොකු එකක් ලෙස ඇඟවීමට උත්සාහ දරයි. මෙය වනාහී බොහෝ භාවනානුයෝගීන්ට සෑදෙන රෝගයකි. එසේ ම තමන්ගේ දුවීල කම් නුගුන නො වලහා ආචාය\$ීවරයාට කිව යුතු ය. ආචාය\$ීවරයා එයට සුදුසු අවවාදයන්ගෙන් ධමාධමීයන් විනිශ්චය කර දෙමින් නියම මග පැහැදිලි කරයි. එම අවවාදයන්හි පිහිටා ස්වකීය දුවීල-කම් මැඩ නො-ගතහොත් ඔහුට කම්සථානයෙන් දියුණුවක් නො-ලැබිය හැකි ය.

ඇතැම් භාවනානුයෝගීහු ගුරු ඇසුරක් නො-ලැබ, පොත පත බලා ගත් පමණින් හුදකලාව වනගත ගිරි-ගුහා ආදියෙහි වෙසෙමින් භාවනා කිරීමෙන් තමන් ලත් අත්දකීම් අනුනට කීමෙන් පිරිහේ යැ යි, ආදී අනේක පරිකල්පනයන් මත, තමන්ම ගොඩ නගාගත් අමුතු-ලෝකයක ජීවත් වෙති. තම අත්දකීම් අනුන් ද භාවනායෙහි යෙදවීම සඳහා නම් කා සමඟ වුව ද කිවයුතු තරම කීම උපකාරයෙකි. කම් සථානාචාය වීවරයාට හෝ සුදුසු සබුහමචාරීන්ට දනුම් දීමෙන් උපදෙස් ලබාගත යුතුම ය. මෙම පධානියඞගයන්ගෙන් තුරන්ව භාවනාවෙන් පුතිඵල නො-ලැබිය හැකි බව දේශනායෙහි එයි. එහෙයින් තෙවන පධානියඞගය වූ මෙම අසඨ අමායාව ගුණයෙන් යුක්ත වූ ඇති තතු-ඇති නුගුණ ඇදුරුවරයාට හා සුදුසු සබුම්සරුන්ට පුකාශ කරන්නෙක් විය යුතු ය.

4. ''ආරදධ විරියෝ විහරති අකුසලානං ධමමානං පහාණාය කුසලානං ධමමානං උපපාදාය ථාමවා දලභ පරකක මො අනිකඛිතත ධුරො කුසලෙසු ධමෙමසු.''

අකුසල් දුරුකිරීම පිණිසත් කුසල් වැඩීම පිණිසත් ආරබ්ධ (පටත් ගන්නා ලද) වීයා සියෙන් යුක්ත වූයේ වෙයි. සතර සතිපට්ඨානාදී කුසලයන් වැඩීමෙහි ශක්තිමත් දඩි පරාකුම (මතු-මතු-ගුණ විශේෂයෙන් ආකුමණයෙහි) වීයා සියෙන් යුක්ත වූයේ නො බහා තැබූ බර ඇත්තේ වේ.

මේ සතර වන පුධානාඩගය නම් හැකිතාක් දඩි වීයාීයක් ගැනීම යි. මක්නිසාද-යත්? භාවනා කමීය ලෙහෙසි පහසු දෙයක් නොව, ලොව ඇති ඉතාම අපහසු කළ නොහැකි තරමේ දෙයකි. වේගයෙන් දුවන රියකට ගොඩවීමට නම් එබඳු ම වේගයකින් එයට පැන්න යුතු ය. නැතහොත් ඉලක්කය වැරදී අහකට වීසි වන්නේ ය. දිගින් දිගට බලවත්ව ආ ඇලීම්-බැඳීම්-ගැටීම් වලින් ධම්යේ හැටියට දසසංයෝජනයන්ගෙන් මිදී වෙන් ව යැමේ ඉමහත් ශානත-චිතත වේගයක් ඇතිකර ගැනීම යි, භාවනා කිරීම. ඉතින් එබඳු වේග-බලයට සරිලන වීයෳීයක් ගෙන තමන් ඒ සඳහා ඉදිරිපත් විය යුතු ය. නැතහොත් භාවනාවට බසිනවාත් සමගම ඔහු පසකට වීසුවී ගොස්, වැලි පිහදමන්නාක් මෙන් නො සරුප් වචන කියමින් ''ඕවා මේ කාලයේ නො-කළ හැකියැ යි'' තමන්ගේ දුර්වලකම වසා ගැනීමට ධම්ය පිරිහෙලන්නේය. කරුණු මෙසේ හෙයින් සියලු සියුමැලි ගති සිරිත් - පැවතුම් අදහස් යනාදියෙහි කිසිදු පරිතාහයක් නො-මැතිව නිවන් දකින්නට නම් දන්-සිල් සතර කමටහන්, දෙවේලේ සිහිකිරීම් ආදී පින් කිරියෙන් මෙත් බුදුන් පැතීම මැනවි. උසස් පුතිඵලයක් බලාපොරොත්තු නම් ගත-හැකි තරම්, ඔරොත්තු දෙන තරම් දඩි-වීයෳීයක් ගැනීමට භාවනානුයෝගියා වග බලාගත යුතු ය.

වීයාර්ය වනාහී ''ආරම්භ, නිකබම, පරකකම'' යැ යි, කොටස් තුනකි. පුථමයෙන් ආරම්භ කරනු ලබන වීයාර්ය ''ආරම්භ ධාතු''ය. සැක බිය නො-මැතිව හුදෙක් වීයාර්ය වැඩීම තම යුතුකම බව සලකා භාවනායෙහි මූලාරම්භ වීයාර්ය කළ යුතු ය.

නැවත නැවත සිත කුසීත කමෙන් නික්මවමින් පුතිඵලය දක්වා ඉදිරියට යවන දියුණු තියුණු වීය\$ීය ''නිකඛම ධාතු'' නිෂ්කුම වීය\$ීය නම් වේ. මතු මතු උසස් පුතිඵල අල්වා දෙන, ආකුමණය කරණ, වීයායීය ''පරාකුම ධාතු''යි. නො-ලද ගුණ-ධම්යන් මෙම පරාකුම වීයායීයෙන් ලබා දෙයි. විරුද්ධ ධම්යන් (ඇලි මැලිකම්) මැඩ පවත්වමින් ''ඉන්දිය, බල'' අවස්ථාවන්ට පත් වෙමින් මතු මතු චිත්ත සමාධීන් හා විදශීතා-ඥානයන් ලබා දෙයි. වීයායීය වනාහී

''උසසාහ ලකඛණ, උපපථමහන ලකඛණ, පග්ගහන ලකඛණ''

යන තිවිධ ලක්ෂණයකින් යුක්තය. උත්සාහ කිරීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ පුථමාරම්භ වීයාර්ය යි. ශුදධා ආදී එක්ව යෙදෙන කුශල චෛතසිකාදීන් දුව්ල වන්නට නො-දී උපසථමහක ව සිටිනුයේ නිෂ්කුමණ වීයාර්ය යි. පුගුහ ලක්ෂණයෙන් දඬව ගැනීමෙන් ගත් දෙය රැකීමෙන් කුශල ධම්යන්හි දියුණුවට පත්කිරීමෙන්, පරාකුම වීයාර්ය පුබල ය. මේ තිවිධ ලක්ෂණයන් දළ වශයෙන් මෙසේ ගත හැකි නමුදු සෑම වීයාර්යකම මේ තිවිධ ලක්ෂණය දක්නා ලැබේ.

මේ සියලු වීයඵියෙන් යුක්තවීමෙන් සතර-වන පුධානියඞගය සම්පූර්ණ කළ යුතු ය.

5. ''පඤඤවා හොති උදය' න්රාගාමිනියා පඤඤාය සමන්නා ගතො අරියාය නිබෙබධිකාය සමමා දුක්ඛක්ඛය ගාමිනියා''

පුඥාවත් වූයේ නාම-රූපයන්ගේ ඇතිවීම නැතිවීම (උදයඅපථ) චෙන්-කොට දකීමෙහි සමථ වූ පෙර අවබෝධ නො-කළ නො-බිඳී ලෝභාදීන් විනිවිද තියුණු ව දකීමට සමථ වූ තදහා වශයෙන් කෙලෙස් පුහීණ කරමින් (මතු විස්තර වෙයි) දුක් දුරු කරණ පිරිසිඳු වූ ලෞකික විදශීනා පුඥායෙන් යුක්ත වූයේ වේ. මේ පස්වැනි පධානියහායෙන් යෝගියා මූලික විදශීනා පුඥායෙන් යුක්ත විය යුතු බව දක් වූ සේක. මේ වනාහී භාවනා කිරීමෙන්ම ලැබිය යුතු අවබෝධ ඥානයකි. පඤචසකන්ධ විභාගය හෙවත් අභිධමීය පිළිබඳ හොඳ දැනුමක් ලබා තිබීමත් මෙයට උපකාරී වෙයි. මෙහි දක්වන ලද ''අසථ අමායාවී'' පධානියණය ශුදධාවටත් අපපාබාධතාවය වීයාීයටත්, අභාන්තර හේතුයැ යි, ගැනේ. මේ සතර හා නාම රූපයන් දැන භාවනා කරණ විට පස්වැනි පධානියණය වූ උදයවායාදී විදශීනා පුඥාවන් ඇතිවීමෙන් ශුදධා දී සියලු පධානියණයන් අභිවධ්නය වෙමින් ලෞකිකත්වයෙන් ලොකොතතරකුය කරා ගමන් කරවන්නේ ය.

තවද තැනට සුදුසු නුවණ, අවස්ථාවට ගැළැපෙන ''නිපක'' පුඥාව යෝගියාට තිබිය යුතු ය. වීමංසන බුද්ධියෙන් සෑම කරුණෙහිම සැලකිලිමත්ව වීමසා බලා නුවණ මෙහෙයා කියා කළ යුතු ය.

''දුපපඤඤසසහි පධානං න ඉණ්ඩාති.'' දුෂපුඥයහට පුධන් වීයාශීය සමෘදධ නොවේ.

මේ පඤච-පධානියඖයෙන් සමන්නාගත කුල-පුතුයා සත් වසකින්, සවසකින්, පස්-වසකින්, සිව්-වසකින්, තෙ-වසකින්, දෙ-වසකින්, එක්-වසකින්, හෝ.

සත්-මසකින්, සමසකින්, පස්-මසකින්, සිව්-මසකින්, තෙ-මසකින්, දෙ-මසකින්, එක්-මසකින්, අඩ-මසකින් හෝ;

සත්-දිනකින්, ස-දිනකින්, පස්-දිනකින්, සිව්-දිනකින්, තෙ-දිනකින්, දෙ-දිනකින්, එක් දිනකින්, හෝ රහත් වන්නේ ය.

"තිටඨතු රාජ කුමාර එකං රතතිං දිවං, ඉමෙහි පඤචති පධානියමෙගහි සමන්නාගතො භිකඩු තථාගතං විනායකං ලභමානො සාය මනුසිටෙඨා පාතො විසෙසං අධි ගමිසසති පාත මනුසිටෙඨා සායං විසෙසං අධි ගමිසසති ති" (බෝධි) රාජ කුමාරය, එක දිනක් තිබේ-වා! මේ පස් පධන් අඟි න් යුත් මහණ තථාගතයන් වහන්සේ කෙනෙකුන් හික්මවන්නෙකුන්, ලබන්නේ සවස කම්සථාන දීමෙන් අවවාද කරන ලද්දේ අඑයම විශෙෂලාභී වෙයි. අඑයම අවවාද ලද්දේ සවස නිවාණ ධණීවබෝධය කරන්නේ වේ.

මෙසේ නෙයා පුද්ගලයාගේ වශයෙන් ශාසනයෙහි නෛයර්ාණිකතවය කාල-වශයෙන් පුකාශිත මැදුම්සඟි ''බෝධි රාජ සූතුයෙහි'' පුධන් වීයර්යන් ලෞකික ව දක්වන ලදී. එහිම ''කණණතුුුුලක'' සූතුයෙහි මිශුක වශයෙන් දක් වේ. අඞගුත්තර පඤ්චක නිපාතය, දීඝ-මහාසංගීහි සූතුයෙහි ද දක්නා ලැබේ.

#### නො-කල් පහ,

පුධන් වීය\$ීය වැඩීමට හෙවත් ධාාන-මාගීාදී පුතිඵල බලා උත්සාහ දරා භාවනා කිරීමට නුසුදුසු අවස්ථා පහක් බුදුරදහු දෙසූ සේක.

# (1) ''ජිනෙතා හොති ජරාය අභිභූතො''

දිරුයේ, ජරාවෙන් මඩනා ලද්දේ, වේද? ''අයං භික්ඛවෙ පඨමො අසමයො හොති පධානාය''. මහණෙනි, මේ භාවනා කිරීමට පළමු නුසුදුසු කාලයයි. මෙසේ ජරපත් කල භාවනා කිරීමෙන් උසස් පුතිඵල අත්කර ගැනීම දුෂ්කරවා මිස භාවනා නො-කළ යුතු බව හෝ සෑම දෙනාටම පුතිඵල නො-ලැබෙන බව හෝ නො-සිතිය යුතු ය.

# (2) ''වහාධිතො හොති වහාධිනාභි භූතො''

ලෙඩ-වූයේ ලෙඩින් පෙඑනේ වේද? මේ භාවනාවට නුසුදුසු දෙවෙනි කාලයයි. (3) ''දුබ්භිකඛං හොති දුසසසසං න-සක්කා උඤ්ජේන පග්ගහෙන යාපෙතුං''

ගොවිතැන් පාලු වූ දුර්භිකෘ කාලයක් චේද? පිඬු සිඟා වෙහෙස ගෙණ යැපීමට නො-හැකිවේද? මේ භාවනාවට නුසුදුසු තුන්වන කාලය යි. රටේ දුර්භිකෘයක් හටගත් කල රටුන් නිසා දිවි පවත්නා භිකෘුවගේ යැපීම ද කරදර වනු නො-කිව මනාය. එබදු සමයක සපපාය (සැප) ආහාර පාන නො-ලබන භිකෘුවගේ චිතත-සමාධිය ඇතිවනු දුෂ්කර ය.

#### (4) 'භයං හොති අටවිසඬෙකාපො''

පිටිසර වන-වැසියන් කිපී කැරැලි කෝලාහල, නගර, දනව් වැසියන් අල්ලා-ගෙන යෑම්, ආදී රටේ කලබලකාරී හදිසි අවස්ථාවන් පැන නැගුණු කල, භාවනාවෙන් සිත එකඟ කළ නො-හැකි හෙයින් මේ සිවුවන නුසුදුසු කල යි. (මෙහි අටවිසඬෙකාපය, නම් වනචාරී වගියන් ගේ හදිසි ආකුමණය යි.)

#### (5) සමෙසා භින්නො හොති"

සඞසයා භේද වූයේ වේ ද? සඞසයා බිඳුණු කල දොස්-බස් ආදිය ඇතිවන බැවින් නො-පැහැදුණවුන්ගේ නො-පැහැදීමටත් පැහැදුණු ඇතැමුන්ගේ කල කිරීමටත් හේතු වෙයි.

එහෙයින් එබඳු කල්හි භාවනා කිරීමෙන් චිතත-සමාධිය නො-ලැබෙන බැවින් මේ පස්වැනි නුසුදුසු කාලයැ යි දෙසූ සේක.

### සවක භේදය

''සමාන සංවාසකං සමාන සීමාය ධීතං පඤචහි කාරණෙහි සඞසං භීනෙදයා.''

සමාන සංවාසක සඞඝයා නව නමක් හෝ එයට වැඩි ගණනක් සමාන සීමාවෙක සිටියාහු ''කමම, උද්දෙස, වොහරනත, අනුසාවන, සලාකගාහ,'' යන පස් කරුණෙන් සඞඝ භේදය සිදුවෙයි.

"පඤචහි උපාලි ආකාරෙහි සඹෙසා භීජ්ජති කමෙන" යනාදීන් පරිවාර පාළියෙහි ද මේ දක් වේ.

සමමති සඞසයා දෙකොටසකට බෙදේ. සමාන සංවාසක, නා නා සංවාසක යනුවෙනි. එක් ව විනය කම් කරණ එක පරම්පරාවෙක සඞසයා සමාන සංවාසක නමි. එම සඞසයාට අනිකුත් ඇදුරු පරපුරෙන් පැවතෙන සඞසයා නා-නා සංවාසක නමි.

#### නිකාය

මෙකල ඒ-ඒ ආචාය\$ී පරම්පරාවන්ගෙන් පැවතෙන සඞඝයා නිකාය නාමයෙන් හැඳින්වෙති.

'සමූහ සනතිවාසොහි නිකායො නාම'' සමූහයකගේ එක්-ව විසීම නිකාය නම් වේ. මේ නිකාය වශයෙන් වෙන්වීම ආචාය\$ පරම්පරා වශයෙන් වෙන්වීම යි. එය සඞඝ -භේදයක් නො-වේ.

බුද්ධ- කාලයේ ද ඒ ඒ මහා-ශුාවකයන් වහන්සේලා ආචාර්ය කොට ගත් භික්ෂු පරම්පරාවන් විසූ බව ධම්යෙහි දක් වේ.

ඒ ඒ භිකුසු-පිරිස් ඒ ඒ පළාත්වල විනය කම් කලාහු එක් වූ විට එක්ව ද විනය කම් කළාහු ය. අද ද ඒ-ඒ රටවල පලාත්වල භික්ෂූහු ඒ ඒ පෙදෙස්හි විනය කම් කෙරෙති. එකට එක් වූ කල සියලු දෙනාගේ ම ඡඥයෙන් එක්ව පොහෝ පවුරුණු ආදී විනය-කම් කෙරෙති. ලංකා සියම් බුරුම කාම්බෝජාදී රටවල ඒ ඒ නිකායික භිඤුන් එක් වූ තැනකි, බුරුමයේ මෑතදී පැවැත් වූ ස-වැනි ධම්සංගායනාව. මේ සියලුම රටවල භිඤුන් එහි මහා සීමා වේ, රැස්ව කළ පොහෝ පවුරුණු ඈ විනය කම්යනට මට ද සහභාගිවීමේ වාසනාව ලැබුණේ ය.

මෙසේ ඒ ඒ ආචායා සි-පරම්පරාවන්ගෙන් පැවතෙන සමාන සංචාසක සඞසයා විසින් විනයානුකූල ව සමමත කොට ගත් සීමාවෙක නව නමක් හෝ එයට වැඩි භික්ෂු පිරිසක් අතර අධම්ය ධම්ය කොට දක්වීම් ආදී අටළොස් භේදකර වස්තූන්ගෙන් (වොහරනත) ද, තමාගේ බලවත්කම කියා පැම වූ ''අනුසාවනයෙන්'' ද තමන්ගේ පක්ෂය ගනු කැමති වූ භික්ෂූන් ''සලාක (තුණ්ඩු) ගාහාපන'' යෙන් ද භික්ෂූන් නව නමක් නම් භේදකයා හැර ඉතිරි අට-නම සතර-දෙන සතර-දෙන වෙන්-වුවොත්, වෙන් ව අපලෝකනාදී හෝ පාමොක් උදෙසීමාදී සඞස කම්යක් කළහොත්, භේදක භික්ෂුවට ''සඞස-භේද'' කම්ය ''චකුභේද'' කම්ය සිදු වෙයි.

### ''එන් ච කමම මෙ ව උද්දේසො ච පමාණං''

මෙහි අපලෝකන, ඤතති, දුතිය, ඤතති-චතුත යන කම්ත්, පස්-වැදෑරුම් පුාතිමොක් උද්දෙශයත්, සඞස-භේද කම්යට පුමාණ වශයෙන් දක් වූහ. වොහාර අනුසාවන සලාක ගාහාපන යන කරුණු වලින් පමණක් සඞස භේදය සිදු නොවේ. එසේ සලාක ගත් සතර නම හෝ එයට වැඩි පිරිසක් එක සීමාවේදී වෙන්ව ගොස් යට දක් වූ විනය කම් හෝ පොහෝ පවුරුණු කෙරේ ද, එවිට සඞසයා බිඳුනේ වේ. භේදකයා පඤ්චානනතරිය කම්යන්ගෙන් ද අති දරුණු අකුශලයට අසුවූයේ කලපසථායි අවීචි-නිරාදුක් විඳුනේ වේ.

නිකාය භේදය ආරම්භ වූ යේ සඞඝ භේදයකින් නොවේ. විතීය ධම්-සඞගායනාවේදී සසුනෙන් නෙරපණු ලැබූවන් මහා සඞ්ගීතිකාදී නිකාය නාමයෙන් සඳහන් වූ අතර, රහත් පරපුර ථෙරීය නිකාය නාමයෙන් හැඳින්විණ. ලඞකාවේ නම් සඞඝ-භේදයක් කොට ඇති කළ නිකාය භේදයක් ධම් ගුන්ථයන්හි හෝ, ඉතිහාසයෙහි හෝ, මුබ-පරම්පරාවෙහිවත් නැත. නිකාය වශයෙන් වෙන් වූ ඒ ඒ ආචාය\$ පරම්පරාගත භික්ෂූහු ස්වකීය විනය-කම් හැකිතාක් පිරිසිදුවට පැවැත්ම ශාසන දියුණුවට හේතුවකි.

මේ කරුණු සඳහන් කරන්නට සිදුවූයේ මෙකල ඒ ඒ රටවල නිකාය භේදය ඇති-නිසා සඞඝ භේදය සිදු වී කිසිම උපසපන් භිඤුවක් නැතැයි ඇතැම් ශාසන නාශකයන් කියන හෙයිනි. ඉදින් යමෙක් ''සඞඝ-භේදය'' කළොත් භේදක භික්ෂුව අභවා පරිජියට පත්වෙයි. අනිත් භික්ෂූන්ගේ මහණකම රැකෙන බව නොකීම පුදුමයකි. අනිත් පුදුමය නම් ධම්-විනය වධ්නය කරන්නට යැයි මෙ-බඳු පල්-බොරු කියා බේරෙන්නට පුළුවන් එකම රටත් ලංකාව වීමය.

එකද උපසපන් භික්ෂුවක් නැත්නම් පුතිපත්ති ශාසනය අනතධාන වී අවසාන ය. එසේ නම් පුතිවේධය ගැන කුමන කථා ද? එහෙත් ඔවුහු පුතිවේධය ඇති බව පිළිගණිති.

මෙ-වැනි ආගම-ධම්ය විරෝධීන්ට රැවැටුණු අනුවණයෝ ඬෙෂයෙන් දූෂිතව සැබවින්ම අපාගත වෙති.

ඇතැම් නුවණැත්තෝ මේ පිළිබඳ සිල්-ගුණවත් උගතුන්ගෙන් අසා විමසා සනමාගීගාමී වතු දු ඇතැම් විට එම සැකයන්ගෙන් ගහණ වැ අවිවේකී-වීමෙන් ශාසන ගුණ-ධමී සිත්හි රඳවා-ගත නො-හැකිව සඞකා-බහුල ව වෙසෙති. තමන්ගේ පුද්ගලික ලාභ-පුයෝජන හෝ දේශපාලන අදහස් ඉටුකර ගැනීම සඳහා නිම්ල බුදුසසුනට පහර දීම සඞඝ-භේදයට ද දරුණු වූ ජින චකු-භේදය බව නුවණින් මෙනෙහි කෙරෙත් වා! (භාවනා කරන්නවුන් සැකයෙන් බේරා ගැනීමට මෙකරුණු ලියැවිණ)

#### සුදුසු කල්

පුධන් වීය\$ීය වැඩීමට සුදුසු කල් දත යුතු ය. නො-කල් අවබෝධ කරගත් විට සුදුසු කල් වැට හේ. එහෙත් මෙහි සැකෙවින් දක්වනු ලැබේ.

(1) ''දහරෝ හොති යුවා - පෙ - පඨමෙන වයසා''

දහර වූ - තරුණ වූ මනා කලු - කෙස් ඇති නව යෞවන පුථම වයසින් යුත් වූයේ භාවනාවට සුදුසු පුථම කාලය යි.

- (2) අලපාබාධ වීම (විස්තර කරන ලදී.)
- (3) රට සුභිකෂ වීම, සරු කාලය.
- (4) මිනිසුන් සමඟියෙන් සතුටින් දියුණුවෙන් වසන කාලය.
- (5) සඞඝයා සතුටින් සමඟියෙන් වසන කාලය. මෙම කාලයන්හි භාවනානුයෝගවීමෙන් උසස් පුතිඵල ලබත හැකිය.

#### සපපාය අසපපාය

දැළි-පිහිය සියුම් මුවා'තක් ඇති.අවශා සේවයක යෙදෙන්නකි. එහි මුවා'ත තැබීමේ දී සියුම් වැලි-කැටයක් වුවද බාධක වැ සිටියි. භාවනාවෙන් කරනුයේ සිත මුව'ත් තැබීම යි. ඉතා සියුම් කෙලෙසුන් පවා සිඳ දමීමට එහි ඉතා සියුම් මුවා'තක් ඇතිවිය යුතුය.

යෝගියා අභානතරයෙන් දියුණුවන විට, ඔහු අවට ඇති බාහිර කරුණු හෙවත් පරිසරය ඔහුට ගැළැපෙන්නක් විය යුතු ය. අවශා සුදුසු දෙය නො-ලැබෙන, නො-ගැළපෙන පරිසරය විසින් සිත නිතර අවුල් කරණු ලබන හෙයින් ලද සමාධිය දියුණු කර ගන්නටත් නො-ලද සමාධිය ලබා ගැන්මටත් නො-හැක. පිරිහීම ම සිදු වෙයි.

සපපාය යනු සුදුසු ගැළැපෙන සැපවූ යන තේරුම් දෙයි. භාවනානුයෝගියාට අවශා සැප වූ කරුණු පහක් දේශනයෙහි දක්වා ඇත. ''උතු, ආහාර, සේනාසන, පුගාල, ධමමසවණ'' වශයෙනි.

## ''සතො භිකඛවෙ භිකඛු විහරෙයා සමපජානො - අයං වො අම්හාකං අනුසාසනී''

#### 1. උතු සපපාය

උෂ්ණ පුකෘතිකයාට ශීත දේශ-ගුණයත් ශීතාධිකයාට උෂ්ණ පුදේශයත් සැප වූ සෘතු-ගුණය ලබා-දෙයි.

#### 2. ආහාර සපපාය

යම් ආහාරයක් සේවනය කිරීමෙන් පහසු වේ ද සැප වේ ද එබඳු අහර ගැනීම ආහාර සපපාය යයි. වෙසෙසින් මොළයට හිත කිරි ගිතෙල් ඈ ගෝරස ආහාර සපපාය සිදු කරන බව ''ලෝසක'' ආදී කථා-වස්තූන්ගෙන් පෙනේ.

#### 3. සේනාසන සපපාය

සේනාසන නම් ''මඤෙචා පීඨං''..... යනාදීන් දේශනාකර වදාළ ඇඳ, පුටු, කුටි, සක්මන්, මණඩප, සහිත අරණායෙහි හෝ ගුාමානතයෙහි වූ භිඤු-වාසය යි. සැප වූ සේනාසනය පිළිබඳ බුදුරජාණන් වහන්සේ මෙසේ දෙසූ සේක.

''කථඤව භිකඛවෙ, සෙනාසනංපඤවඞග සමනනාගතං හොති''

මහණෙනි, කෙසේ නම් සෙනසුන අඞග-පහකින් යුක්ත වූයේ චේද?

1. ''තාතිදුරං, තාචචාසන්තං, ගමනාගමන සමපන්නං.''

නුදුරු නො-ළං යෑම් ඊම් පහසු වූයේ සේනාසනයෙහි පළමුවන අඩගය යි. පිඬු-පිණිස හැසිරෙන පුදේශයේ සිට අඩ-ගව්වක් පමණ දුර-වූයේ නුදුරු නම් වේ. යටත් පිරිසෙයින් දුනු (බඹ) පන්සියයක් ළං-වූයේ නො-ළං නම් වේ. යෑම් ඊම් කරදර රහිත වූ චණ්ඩ-වන මෘග හිංසාවෙන් තොර වූයේ ''ගමනා-ගමන සමපන්නතාව'' යයි මෙසේ අඩ-ගව්වකට (මෙකල සැ. 1 3/4ක් පමණ) වඩා දුර නොවූ දුනු පන්සියයකට (සැ. 1/2 බඹ 60 පමණ) වඩා ළං නොවූ සංසුන් ගමනට යෝගා වූයේ සේනාසනය පිළිබඳ පළමුවන අංගය යි.

### ''අරකඛීතෙන චිතෙතන - මිචඡාදිටඨීහතෙනච''

2. ''දිවා අපාකිණ්ණං රත්තිං අපාසද්දං අපානිග්සොසං''

දවල් මහ-ජන ගැවසීමෙන් තොර වූ රාතිු මිනිස් හඬ නෑසෙන සෑම වේලෙහි ම නිශ්ශබ්ද වූයේ දෙවන අඞගය යි.

- 3. ''අප්පඩංෂ මකස වාතාතප සිරිංසප සම්ඵසසානං බො පන හොති''
- මැසි, මදුරු, අවු, සුළං, සථි, පීඩාවන්ගෙන් තොරවූයේ අඩු වූයේ චේ ද මේ තුන්-වන අඞගය යි.
- 4. පහසුයෙන් පිණඩපාතාදී අවශා සිවුපසය ලැබෙන්නේ ද මේ සතර වන අඞගය යි.
- 5. බොහෝ ඇසූ පිරූ තැන් ඇති ධම්-විනයධාරී ස්ථීර ශීලාදී පුතිපත්තියෙහි පිහිටි ස්ථවිර භික්ෂූහු එම සෙනසුනෙහි වෙසෙත්. මේ පස්වන එසේම ශ්‍රේෂ්ඨ වූ අඞගය යි. මේ අඞග-පසෙන් සම්පූර්ණ වූ සේනාසනය ඇසුරු කිරීමෙන් නො-ලැබූ සමාධි ගුණ ලැබීමටත් ලද ගුණ දියුණුකර ගැනීමටත් හැකි වේ.

### 4. පුග්ගල - සපපාය

ඉහත දක්වූ සේනාසන සපපායයෙහි පස්වන අඹගය වූයේ ගුණ සමපන්න පුද්ගලයන් සේවනය කිරීම යි. වෙසෙසින් නිෂ්පුයෝජන සග-මොකට හරස්වන (තිරචඡාන) කථා නැති ශීල-සමාධාාදී ගුණ-සමපන්න පුද්ගලයන් ඇසුරු කළ යුතු ය.

#### 5. ධමම සවණ-සපාය

භාවතා පිළිබඳ ඒ ඒ අවස්ථාවත්හි ඉනිුය දියුණුව සඳහා අවශා ධම්ශුවණ සාකච්ඡා පැවැත්වීමයි. එද සේනාසන සපපායයේ දක්වෙත බහුශුැත ස්ථවිර භික්ෂූත් කම්සථාතා'චායාීවරයන් කරා-

## ''-ථින මිඳධාභි භූතෙන - වසං මාරසස ගච්ඡති''

පැමිණ සැක විසඳා ගැනීමාදියෙන් සිදු වෙයි. විශුද්ධි මාගීයෙහි ''ආවාස, ගෝචර, හසස, පුගගල, භෝජන, උතු, ඉරියාපථ,'' යැ යි, සප්ත සත්පාය ධම් කෙණෙක් දක්වන ලදහ. එහි ආවාස සපපාය, සේනාසන සපපායයෙහි ඇතුළත් නමුදු යම් සේනාසනයක තිබෙන කුටි ආවාසවලින් තමන්ට ගැළැපෙන, සිත එකඟ වන කුටිය තෝරා ගත යුතු බව දක් වේ. ඒ සඳහා සෑම කුටියකම දවස් තුන තුන භාවනා කළ යුතු යැයි ද නියමයි.

එහි එන ගෝචර සපපායය ද සේනාසන, සපපායයෙහි ඇතුලත් වේ. එනම් පිඬු සිඟා යන ගම උතුරෙන් හෝ දකුණෙන් පිහිටි බඹ 750 ක දුර පුමාණ (දියඩ්ඪ කොසබ්භනතරෙ) වූයේ මැනැවැ යි කියන ලදී.

ඉරියාපථ සපපාය නම් වාඩිවීම සක්මන් කිරීම සිට ගැනීම හෝ දිගාවීම යන සතර ඉරියව්වෙන් තමන්ගේ සිත වඩා එකඟ වන අයුරක් විමසා ගත යුතු ය.

අභ්රසාලිනී අටුවායෙහි දස-සපපාය යැයි. නමින් පමණක් සඳහන් කොට ඇති මුත් දක්වා නොමැත.

මෙහි පුධාන වශයෙන් ගැනෙන්නේ උතු භෝජන සේනාසන යන සපපායයන් බව පටඨාන-පාළියෙහි දක්වන ලදී.

සේනාසන සපායයෙහි අනිත් සියල්ල ඇතුලත් වන බව තේරුම් ගත යුතුයි.

#### සුවච විය යුතු

භාවනාවෙන් නියම පුයෝජන ගනු කැමති නම් අකුරටම පිළිපැදිය යුතු කරුණකි, කීකරු කම. එතරම් ම කීකරු විය යුත්තේ, තකීයෙන් නො-ලැබිය හැකි තමාගේ ම උත්සාහයෙන් ද ලබනු දුෂ්කර, පුතාක්ෂ ඥානයක් ලබනු සඳහා ඔහු සුදුසු විය යුතු හෙයිනි. තකීය ඇති කරනු ලබනුයේ සැකය විසිනි. කම්සථානය කෙරෙහි ආචාය්‍රීවරයා කෙරෙහි හෝ රත්නතුය කෙරෙහි සැකයක් වෙතොත් ඒවා අසා සොයා නි-සැකව. භාවනාවට බැසිය යුතු ය. නො-වැටහෙන තැනක් අසා ගැනීම තර්ක කිරීමක් නොවේ.

## පදකබිණග්ගාහි විය යුතු

හුරට ගැනීම හොඳට දඬිව ගැනීම, මනාව වටහා ගැනීම, ගෞරවයෙන් තේරුම් ගැනීම, පදකබිණගගාහී නම් වේ. නුහුරට ගත් දෙය බුරුල් ය. ලිහිල් ය. එය කිුයාවට නැගෙන්නේ ද ඒ අයුරෙනි. සුවච-ගරු බවෙකින් පිළිගන්නා අවවාදය නිසි ලෙසම කිුයාවේ යෙදෙයි. එහෙයින් ආචාය ී අවවාදයෙහි, පුදක්ෂිණගුාහී විය යුතුය. තමන්ගේ දන උගත් කම් කෙතෙක් වුවද ආචාර්ය අවවාදය සැහැල්ලු කොට නො-සිතිය යුතු ය.

## මලයවාසී මහාදේව

පෙර ලක්දිව මලය වාසී මහාදේව තෙරුන් වහන්සේගෙන් කමටහන් ගැනීමට භික්ෂූන් දෙනමක් පැමිණියෝය. මේ භික්ෂූහු සඟි දෙක තුන කටපාඩම් ඇති, බුද්ධ-ධම්යෙහි හසල උගත්තුය. දේව ස්ථවිරයන් වහන්සේ ''ඇවැත්නි, ''ද්වතතිංසාකාරය'' (දෙතිස් කොටස්) සාරමසක් සජ්ඣායනා කරව් (කට පාඩමින් කියන්න) යැ යි නියම කළහ. ඒ භික්ෂූහු තමන්ගේ උගත්කම් නො-තකා පුදක්ෂිනාගුාහී හෙයින් ''ද්වතතිංසාකාරය'' සජ්ඣායනා කරන්නාහු සාර මස ඇතුළත සෝතාපත්ති එලයට පැමිණියාහු ය.

එහෙයින් යෝගියා නිහත-දජීව ආචාය\$ අවවාදයට තදෙන් කීකරු විය යුතු ය. එසේම සැහැල්ලු ගති පැවතුම් අලපකෘතා ඇතිව කුලෙහි ගෙණෙහි නො-ඇලී "එකොවුපකටෙඨා" හුදෙකලාව වෙන්ව කමමටඨානානුයෝග විය යුතු ය.

## ''සමමා දිට්ඨී පුරෙකබාරො - ඤානාන උදයබබයං''

#### කම්මටඨාන

අත්-කම්, ගොවිකම් ආදී කමානත ස්ථාන ද, භාවනා පිළිබඳ අවස්ථාව හෝ විෂයය ද 'කම්සථාන'' කමටහන් යනුවෙන් කියවේ. එහෙත් ''කමමටඨාන'' කමටහන් යන වචන භාවනා අරමුණු භාවනා කිරීම්, විෂයයෙහි රූඨීව පවත්නා බව ධම් ගුන්ථයන්හි දක්නා ලැබේ.

''කමාටඨානීති ආරමාණ භාවෙන යොගකමා සස පවතිටඨානානි.''

කම්සථාන නම් අරමුණු බැවින් යෝග කම්ය පවත්නා තැනි.

"යොගසස භාවනාය අනුයුඤජනං අනුයොගො, තදෙව කරණීයටොඨන කමමං, තසස යොගානුයොග කමමසස ඨානං කමමටඨානං"

යෝග හෙවත් භාවනාවෙහි නැවත නැවත යෙදීම අනුයෝග තම් වේ. එයම කළ යුතු යන අථියෙන් ''කම්'' නම් වේ. භාවනාවෙහි නැවත නැවත යෙදීම නම් වූ භාවනා කම්යට සුදුසු විෂයය හෙවත් අරමුණ කම්සථාන නම් වේ.

"'ඨානං නිප්ථකති හෙතු" ඨානං යනුවෙන් මෙහි ගැනෙන්නේ නිෂ්පත්ති හේතුව යි. ඇතිවීමේ හේතුව යි. මෙහි නිෂ්පත්තිය නම් භාවනා කිරීමෙන් ලැබෙන සමථ විදශීනා වශයෙන් දියුණු අවස්ථාවන් ය. මජජපමාද'ටඨාන" යන තන්හි ද මෙම අදහස ය.

එහෙත් ''විභුසනටඨාන'' යන තන්හි ''ඨානං වුචවති කරණං'' විභුසන එව විභුසනටඨානං?

යනුවෙන් කිරීම යන තේරුමෙහි විභුසනය කිරීම ම, විභුස නටඨාන නම් වේ.

තවද ''කුමහටඨාන, අරඤඤටඨාන, නිවාසටඨාන'' දී තන්හි කටයුතු කරණ වසන තැන් කියැ වේ.

## ''ථීන මිදධාභිභු භිකබු - සබබාදුග්ගෙතියො ජහෙ''

"සංවුතං තීහි ඨාතෙහි" යනාදී දේශනාවන්හි තුන්දොර කියැ වේ. කමමටඨාන යන්නෙන් සිංහලට 'කමටන්' කියා බිඳී මාතෘවචනයෙහි මහාපුාණාඎ්රයාගේ ශක්ති හෙයින් හකාරාගම ව ''කමටහන්'' කියා වේ. සණ්ඨාන ස-ටන් = 'සටහන්' යනුවෙනි.

### ඬිපුකාර ක<del>ම්</del>සථාන

ශමථ-විදශීතා වශයෙන් කමටහන් දෙයාකාර ය. තිුපිටකධාරී මහා-විහාරීය ආචාය ී පරම්පරායෙහි භාවිත ව ආ සමථ කමටහන් සම-සතළිසක් සම්පිණ්ඩනය කොට-විශුදධි-මාගීයෙහි දක්වන ලදී. අඞ්ගුතතර ඒකක නිපාතයෙහි සතර බුහම විහාර, සතර සතිපටඨාන, ඒකාදස කසිණ, (විඤඤාණ කසිණයක් සමග) වීසති සඤඤා, හා දස අනුසසති දයි සමථ-විපසසනා අරමුණු සතළිස් නවයක් ද, බොජ්ඣඔගාදී ධම් දෙපණසක් ද දේශිත ය. මැදුන්සඟි මහා-සකුළුදායි සූතුයෙහි අරමුණු හා ධම් සැත්තෑපහක් දක්වෙති.

### කම්සථාන පුතිපත්ති මාගී

තනිකර සමථ භාවනාවෙකින් නිවන් නො-ලැබේ. උපචාර, අජ්ණා සමාධීන් වඩා විදශීනා කළ යුතු ය. එහෙත් තනිකර විදශීනා භාවනාවෙන් චිතත-විශුදධිය සම්පූර්ණ වීම සඳහා අවශා සමාධිය ඤණික වශයෙන් ඇති වෙමින් උපචාර සමාධි අවස්ථා ලෙස බලවත් ව මග-නැණ ලබා දෙයි. එම කම්සථාන පුතිපත්ති මාගීය සතර වැදෑරුම් කොට, පටිසමහිදා මගගයෙහි දක් වේ.

## 1. සමථ-පුබබ්ඞගම විපසසනා

පළමුව පුථමාදී සමාධියක් උපදවා එයින් නැගී විදශීනා වඩා ලොවුතුරා මග නැණ නිපදවීම, ''ශමථ-පූවාංගම විදශීනා පුතිපත්ති මාගීය''යි.

## ''යොනිසො විචිනෙ ධමමං - එවං තඤු විසුජ්ඣතී''

## 2. විපසසනා පුබබඹගම සමථය

විදශීතා පෙරදරි කොට හෙවත් සංස්කාර සත්මශීතයෙන් විදසුත් තැණ තිපදවා යළි සමථ භාවතාවෙකින් සමාධිය තිපදවීමයි. මෙහි විදශීතා යනුවෙන් ගැනෙන්නේ අනුලෝම ඥානය තෙක් විදශීතා නුවණ බව පැහැදිලි ය. මක්තිසාද යත්? මාගීඥානයට පෙරාතුව පුතිපතති-මාගීය මෙයින් කියැවෙන හෙයිනි. ඒ යම් විදසුන් නුවණක් උපදවා ඉන්පසු සමථයක් වඩා යලි විදශීතා කොට මග-තැණ පසක් කිරීම යි. එහෙයින් මෙය සමථ යානික විදශීතාව මැයි, ශුදධ-විදශීතාවෙන් මග-පල ලැබූ ආයශීයන් වහන්සේට ද සමථ-භාවතාවෙකින් ධානන ඉපදවිය හැකි බව:-

''අරහා අනුපපන්නං කිරිය සමාපතතිං උපපාදෙනි. උපපන්නං සමාපජ්ජති''

යන පටඨාන පාළියෙන් පුකාශ වේ. ඒ වනාහි පුතිපත්ති මාගීය සම්පූර්ණ කළ උත්තමයන් වහන්සේ පිළිබඳ හෙයින් එම සමාධිය විදශීනා පූව්ඞගම වුව ද, කෙලෙස් නැසීමෙන් පසු හෙයින් පුතිපත්ති මාගීයෙහි ලා නො-ගැණේ.

## 3. යුගනඣ පුතිපදා

මෙයින් සමථයත් විදශීනාවත් සමව වඩා නිවන් පසක් කිරීම අදහස් කෙරේ. දෙ-සිතක් එකවර නූපදින හෙයින් සමාපතති අවසථායෙහි ම විදශීනා සිත් පහළ නො-වෙයි.

"යාවතා සමාපතතියො සමාපජ්ජති; තාවතා සඞබාරෙ සමමසති; යාවතා සඞබාරෙ සමමසති; තාවතා සමාපතතියො සමාපජ්ජති; කථං? පඨමං ඣානං සමාපජ්ජති; තතො වුටඨාය සඞබාරෙ සමමසති; සඞබාරෙ සමමසිණා දුතියං ඣානං සමාපජ්ජති; තතො වුටඨාය-පෙ-"

(පටිසමහිදා අටඨකථා)

යම්තාක් සමවත් සම වදියි ද? ඒ තාක් සංස්කාරයන් සන්මශීනා කෙරෙයි. යම්තාක් සංස්කාරයන් සන්මශීනා කෙරෙයි ද? ඒ තාක් සමවත් සමවදියි. කෙසේද? පුථම ධාානයට සමවැද එයින් නැගී විදසුන් වඩයි. විදසුන් වඩා යලි ඬිතීය ධාානයට සමවදියි. එයින් නැගී විදශීනා වඩයි. මෙසේ සමථයත් විදශීනාවත් යුගලව සම ව ගොස් මග-නැණ ලැබීම ''යුගනනට පූවීඞගම මාගීය යි. මෙතෙක් දක් වූ තිවිධ මාගීය සමථයානිකයාගේ පුතිපත්ති මාගීය යි.

# 4. ධම්මුදධචව පුඛඛණගම මග්ග

විදශීතා උපක්ලේශයත් වශයෙන් දක්වා ඇති ඕභාෂාදී දශ ධමයන්හි භාත්තවීම් වශයෙන් විකෙපෙ සඞඛාාත ඖදධතාය (විසුරුණු බව) ධම්-ඖදධතාය නම් වේ. එම ධම්-ඖදධතා-විකෙපෙය සන්සිඳුවමින් කෂණික කෂණිකව පහළවෙමින් නීවරණ විෂ්කම්භණය වන, උපචාර වශයෙන් ලැබෙන, සමාධියෙන් විදශීතා වඩා මග-නැණ පසක් කිරීම, "ධම්මුදධචච පුබබුඞගම" මාගීය බව;

''සුකබ-විපසසකසසහි අරහතො ධම්මුදධචව පුබබ්ඞගමං සොතාපතති මග්ගං පත්වා''

යනුවෙන් පටිසමහිදා මගග අටුවායෙහි දක් වේ. මේ වනාහි ශුදධ විදශීනා මාගීය යි.

## තු<mark>විධ ශම</mark>ථය

''තිවිධෝ සමථො, චිතත සමථො, අධිකරණ සමථො සබබ සඞබාර සමථො''

(අත්-සාලිනී)

\ ශමථය තිිවිධය. චිතත ශමථය අධිකරණ ශමථය සවීසංස්කාර ශමථය යනු යි. ''සමෙතීති සමථො'' නා නා අරමුණෙහි විසුරුණු

#### ''යදතීතං පහීණං තං - අපපතතඤව අනාගතං''

වික්ෂිප්ත වූ සිත් එක් කෙරේනුයි සමනය කෙරේනු යි සමථ නම් චේ. ඉහත දක් වූ සමථ කම්සථානයන්හි යෙදීමෙන් ලැබෙන උපචාර අජීණා සමාධි චිතත-ශමථයෙන් ගැනෙති.

විවාදාධිකරණාදී විනයාගත සතර වැදෑරුම් අධිකරණය භිකුසන් අතර ඇතිවන වාද විවාදාදීන් සංසිඳවා නුයි සමනය කෙරේනු යි අධිකරණ සමථ නමි.

''සබෙබ සඞබාරා තිබබාණං ආගමම සමමනති, වූපසමමනති''

සියලු සංස්කාරයෝ නිවණට පැමිණ සංසිඳෙත්. වපුපශමනයට පැමිණෙත්. එහෙයින් නිවණ සවීසංස්කාර ශමථ නම් වේ.

සමථ විපසසනා යන තන්හි චිතතය සමථ යැයි, ගණු ලැබේ. මෙහි විදශීනා භාවනාව පමණක් විස්තර වෙයි.

## දෙවැදෑරුම් විදශීනා

ශමථ විදශීනා, ශුද්ධ-විදශීනා යැයි විදශීනා කමටහණ බෙදිය හැකියි. එයින් ශමථ විදශීනාව පුතිපත්ති මාගී විසින් තුන් අයුරක් කොට යට දක්වන ලදී.

සීල විසුදධියෙහි පිහිටා පවත්තා තාම-රූපයන් ලක්ෂණ-රශාදී වැටහෙත අයුරින් විදශීතා වැඩීම ශුද්ධ-විදශීතා ය. උදයවාය ආදී විදශීතා-ඥාත-පුතිපදා-මාගීය සමථයෙන් තෙත් තොවූ හෙයින් හෙවත් අජ්ණා සමාධියෙකින් ඕජාවත් බවට තොපත් හෙයින් සුකඛ-විපසසනා, වියලි-විදශීතා යැයි ද කියනු ලැබේ.

මේ සුකඛ-විපසසක යෝගියාට සමථයෙන් ලද උපචාර අජ්ණා සමාධියක් නොමැති වුව ද නාම-රූප ධම්යන් අරමුණු කරන විදශීනා සිත්හි ම විදශීනා-ඥානයන් සමග සමාධිය මුහුකුරා යෑමෙන් ඤණික

## ''පචවුපපන්නඤව යං ධමමං - තන් තන් විපසසති'

වශයෙන් ඒ ඒ විදශීනා සිත්හිම පුබල ව නීවරණයන් විෂ්කම්භණය කරන සමාධියක් ඇති වේ. එය වනාහි උපචාර වශයෙන් ම හෝ ඤණික වශයෙන් ගත යුතු බව.

> "චිතත-විසුදධි නාම සමථ යානිකසස සඋපචාරා අටඨ-සමාපතතියො විපසසනා යානිකසස කෙවලමුපචාර සමාධිවා තසමිං අසති බණික සමාධි වා."

චිතත විශුදධිය නම් සමථ යානිකයාට උපචාර සහිත අෂ්ට සමාපත්තීහු ය. විදශීනා යානිකයාට හුදකලා හෙවත් අමිශු උපචාරය හෝ ඒ නැති කල්හි ඤණික සමාධිය හෝ වෙයි.

මෙම විදශීතා යානිකයාගේ සමාධිය උපචාර නාමයෙන් ම ගත් සැටි මතු පැහැදිලි වෙයි.

#### රූපා'රූප කම්සථාන

රූප අරූප වශයෙන් ද කම්සථාන ළු පුකාරය

''දුවිධං හි කමමටඨානං, රූප-කමමටඨානං අරූප-කමමටඨානඤව,''

(දීඝ-සක්ක පඤ්හ අටුවා)

කමටහණ දෙ-විදියකි. රූප කමටහණ, අරූප කමටහණ, කියා. ශමථය රූපමය ය. විදශීනාව වනාහි රූප අරූප වශයෙන් බෙදේ.

### මහා සතිපවඨාන සූතුයෙහි

කායානු පසසනාව, රූප කම් සථානය, වෙදනා-චිතතානුපසසනා අරූප කම්සථානයහ. ධමමානු පසසනාවෙහි නීවරණ බොජ්ඣඔග භාවනා අරූප කම්සථානය. බන්ධ ආයතන චතු-සචව භාවනා රූපා'රූප මිශුක කම්සථානය.

# ''අසංහීරං අසඞ්කුපපං - තං විමාමනු බෑහයෙ''

#### සමාධි නියමය

කායානුපසසනාවෙහි ආනාපාන කමටහණ චතුපථජ්ඣානික ය. පටික්කුල මනසිකාරය පුථම ධාානිකය. මෙසේ නියත වශයෙන් අජ්‍රීණා සමාධි කම්සථාන දෙකෙකි. නවසීවටීකාවන් ආදීනවානු පසසනා වශයෙන් ගැණෙන හෙයින් ඉරියාපථ චතුසමපජඤඤ ධාතු මනසිකාර නව-සීවටීකා යන දොළොස් කම්සථාන ද චිතත චේදනා-ධමමානු පසසනා ද උපචාර සමාධි කම්සථාන ය.

නව-සීවථිකාවන් පුථමධාාන අජීණා සමාධි වශයෙන් ද දක්වන ලද නමුදු අටුවා-ඇදුරුවරයන්ගේත් ඇදුරුවරයකු වූ මහාසීව රහත් හිමියන්ගේ අදහස බුදු ගොස් හිමියනුදු ගරු කොට දක්වා තිබේ.

නව-සීවථිකාවන් භාවනා වශයෙන් අසුභානුපසසනා හෝ ආදීනවානුපසසනා විය යුතු ය. යම් යෝගියකු සීවථිකාවන්හි අසුභ ලෙස අභිනිවෙසය ලද හොත් ඔහුට අජ්ණාධනානික ය. ආදීනවානුපසසනා විසින් බැස ගත්තා ලද්දේ (අභිනිවිසිත) නම් උපචාරධනානික ය. නව-සීවථිකයන් අසුභ වශයෙන් නම් උද්ධුමාතක විනීලක විපුබෙක විකබායිතක විකබිතතක අටඨික යනුවෙන් ගත යුතුය. එහෙත් මෙහි උද්ධු මාතක විනීලක විපුබෙක අසුභයන් එකම සීවථිකයක් වශයෙන් හා අටඨික අසුභය කොටස් කීපයකට බෙදීමෙන් ද

''සො ඉමමෙව කායං උපසංහරති අයම්පි බො කායො, එවං ධමෙමා එවං භාවී එකං අනතීතොති''

යන දෙශනාවෙන් ද මෙය ආදීනවානුපසසනා වශයෙන් ගත යුතු යැයි මහා සීව හිමි මතය යුක්ති යුක්තය. එසේම ඉරියාපථ චතුසමපජඤඤ භාවනාවන්හි සමාධිය කෂණික සමාධිය බව පැහැදිලිය. ඒවා ද සතිපටඨාන අටුවාහි උපචාර සමාධි නාමයට ඇතුළත්ව ඇත. පරිකමාදි විදශීනා ඥාන සිත්හි (ජවන්හි) යෙදෙන හා නිරුදධ වන (සමථ) උපචාර සමාධිය හා සමාන බල ඇති නීවරණයන් විෂ්කම්භණය කරන ඎණික හෝ බෙහෙවින් උපචාර නාමයෙන් දක්නා ලද එකගුතා සමාධිය ශුද්ධ විදශීනායානික යෝගියාගේ චිතත විශුදධිය යි.

#### කම්මවධානිකයා

කමටහන්හි යෙදුණු හෙවත් සමාදන්ව වසන්නා කමමටඨානිකයා ය. ඔහුද සමථ-කමමටඨානික විපසසනා-කමමටඨානික යැ යි දෙපරි දි ය. කතාධිකාර අකතාධිකාර වශයෙන් ද වෙන් වේ.

කතාධිකාර නම් භවනතරයෙහි හෙවත් අතීත අත් බැව්හි ද භාවනා කර පුරුදු ඇත්තකු වීමය. ඔහුට ඉක්මණිනුත් සුවසේත් පුතිඵල ලැබේ.

"යෙන අතීත භවෙපි සාසනෙ වා ඉසිපබබජ්ජායවා පබබජිතවා පඨවිකසිණෙ චතුක්ත පඤචකජ්ඣානානි නිබබත්තිත පුබබානි

යනුවෙන් විශුදධි-මාගීයේ යමෙකුන් විසින් අතීත භවයන්හි සසුනෙහි හෝ තවුස් පැවිදිව පොළෝ කිසුණු සතර පස් දහන් නිපදවන ලදද, එවැනි උපනිශ්ශය පිනැතියනට කිසුණු මඩුලු නො මැතිවත් නිමිති උපදනා බව දක්වෙන හෙයින් පෙර ආත්මයන්හි භාවනා පුහුණු ඇතියන්ට ශමථ විදශීනා භාවනාවන්හි ඉක්මණිනුත් පහසුවෙනුත් දියුණුවක් ඇතිකර ගත හැකිය.

''අකතාධි කාරොති භවනතරෙ අකතපරිචයො''

අකතාධිකාර නම් භවනාතර යෙහි භාවනා නුපුහුණු

තැනැත්තායි. කුමවත් පුහුණුවකින් භාවනා සඵල කරගත යුතු පිරිස ය. කතාධිකාර උතුමනට සුඵ උපදෙසකින් පවා ධම්ාභිසමය වන නමුත් කත-අකත-අධිකාර ඇති කවුරුන් වුවද යා යුත්තේ එකම මඟක ය. සෙමින් හෝ ඉක්මණින් එකම පුතිපදාවෙක යා යුතු ය.

"අයඤව පන මග්ගො වා එලං වා සකුණිකාය විය උපපතිණා ගහෙතුං නසක්කා ආගමනීය පුබබභාග පටිපදායසස භවිතබබං" (සක්ක පඤ්හ අටුවා)

මේ මඟ-පල වනාහි කුරුල්ලන් අල්වන්නකු මෙන් වහා පැන (අල්වා) ගත නොහැක. මෙයට පැමිණිය යුතු පූවීභාග පුතිපදාවක් තිබිය යුතුය. එම පූවීභාග පුතිපත්තිය බිපපාභිඤඤ -හෙවත් වහා වැටහෙණ නුණැතියන්ට ඉක්මනින් ද එසේ නොවන අයට හෙමින් ද අවබෝධ වෙයි.

# ආදික**ම්මි**කයා

ආදිකම්මිකයා නම් පළමුවෙන් භාවතා පටත් ගත්තා තැනැත්තාය. ඔහු පෙර ආත්මයන්හි භාවතා පුහුණු කළ හෝ නොකළ කෙතෙකුන් විය හැක. මේ ආත්මයෙහි කලින් භාවතා කොට නැති නවක භාවතානු යෝගියා ආදි-කම්මික වශයෙන් ගත යුතු බව.

''උපෙකධා බුහමවිහාරො චතතාරො ආරුපපාති ඉමානි-චෙ'ෂථ න ආදිකම්මිකෙන ගහෙතබබානි''

යනුවෙන් විසුදධි මගගයේ උපෙස බුහ්ම විහාර සතර ආරුපයන් ආදිකම්මිකයා විසින් නොගත යුතු භාවනා බව දක්වන ලදී. ඒ වනාහි තිුක චතුෂ්ක ධාාන නොලැබූ වනට වැඩිය නොහැකි හෙයිනි. යම් හෙයකින් පෙර අත්බව්හි ධාාන ලැබූ පුද්ගලයා ''ආදිකම්මික'' නොවේ නම් ඔහුට ද මේ අත්බව තිුක-චතුෂ්ක-ධාාන නොලබා උපෙසාදී භාවනා වැඩිය හැකි විය යුතු ය. සසර නම් භවතුය යයි රූපා රූප, භවයන්හි ඉපදීමට භාවනා වඩා ධාන ඉපදවිය යුතුය. භවනතරයෙහි බඹලෝ නූපන් සතුන් ඇතොත් ඒ සවලප බව බුදධ-ධම්ය පිළිබඳ සැහෙන අවබෝධයක් ඇති අයට පවා සිතාගත හැක. මෙම සතිපටඨාන භාවනා කුමය ද කතාධිකාර සැදහැවතුනට ඉක්මනින් හා පහසුවෙන් පුතිඵල ලැබිය හැකි බවද, කොයි කාටත් සුළු වශයෙන්වත් පුතිඵල නොලැබී නොයන බවද ස්වකීය ගුණ-ධම් සම්පූණීණය උඩ ශ්‍රේෂ්ඨ පුතිඵල ලද හැකි බව ද සඳහන් කළ යුතුය.

#### සතිපට්ඨානය

බෞඛ ලෝකයේ විශාල ලෙස පැතුරුණු වචනයකි. බුඛ ධම්යෙහි එලෙසම වහාප්තය. මේ 'සතිපටඨානය'' එසේම බෞඛයන් විසින් බහුල වශයෙන් භාවිතා වූ ධම් කොටඨාසයකි. පුස්කොල යුගයෙහි ලියැවුණු ධම් ගුන්ථයන් අතර පුමුබසථානයක් ගත් බව එක පොත් ගුලකින් සතිපට්ඨාන සූතු පොත් රැසක් සොයාගන්ට පුළුවන් වීමෙන් පෙනේ. තවද රන් රිදී තඹ පත් ඉරුවල ලියවා මෙය නිදන් කිරීමට ද බෞඛයන්ට පුරුදුය.

මුදුණ යුගයෙහිද සතිපටඨානය ලංකාවේ පුකාශනයන් අතර මුදුන් පත්ව ඇත. මෙසේ පුචාරය වීම යුක්ති යුක්ත මක්නිසාදයත් බුඬ ධම්යෙහි දක්වෙන පරම නිෂ්ඨාව වූ සංස්කාර විමුක්තිය හෙවත් නිවණ ලබා ගැනීමට සතිපටඨානයෙන් තුරන්ව නොහැකි හෙයිනි. සියලු බුදුවරයන් වහන්සේලා විසිනුදු අවිජ`හිත වූයේ සත්තිස් බෝධි පාක්ෂික ධම්යන්හි මුලටම දෙසා වදාළේ සතර සතිපටඨානය යි. ඉණිය බල බොජ්ඣඔග මගගඔග වශයෙන් දියුණු වෙමින් සියලු ලෞකික ලොකොතතර අථ්-සිදධිය සලසා දෙයි.

''යස්මා සතියා ආරමමණං පරිග්ගහෙනවා පඤඤාය අනුපසසති නහි සතිවිරහිතසස අනුපසසනා නාම අන්ථ''

## ''තං වෙ භද්දෙක රතෙතාති - සනෙතා ආචිකඛතෙමුනි''

සිහියෙන් අරමුණ පරිගුහණය කොට හෙවත් හාත් පසින් ගෙණ, නුවණින් නැවත නැවත විමසයි ද, එහෙයින් සති විරහිතයාට සිහිනැත්තාට අනුපසසනාවක් (භාවනාවක්) නම් නොමැත්තේ ය. මෙයින් සෑම භාවනාවකම ආරම්භය, ඒ හා යෙදෙන ශුදධාදි ධම්යන් ස්වකීය කෘතාහදින්හි මනාව යෙදවීම හා සොයා බැලීම සිදුවන්නේ සතිය විසින් බව පැහැදිලිය. ''සති'' සහ 'පට්ඨාන' ශබ්ද එක්වීමෙන් මෙය සෑදේ. තිුපිටකයෙහි එම වචනය යෙදෙන අප්ථානුසාරයෙන් මෙසේ කොටස් කොට දක්වන ලදී.

#### (1) ගොචර සතිපටඨාන ය

සිහිය හැසිරවිය යුතු තැන සතිගොචරයයි. එනම් කාය වේදනා-චිතත-ධමම යන සතිය ගේ ආරම්මණයෝ ය.

"චතුන්නං භිකඛවෙ, සතිපටඨානානං සමුදයඤ්ච අපථ ගමඤච දෙසිසසාමි. තං සුණාථ! කොච භිකඛවෙ කායසස සමුදයො ආහාර සමුදයා කායසමුදයො ආහාර නිරෝධා කායසස අපථගමො"

මහණෙනි, සතර සතිපට්ඨානයන්ගේ හටගැනීමත් විනාශ වීමත් දෙසමි. එය අසනු! මහණෙනි, කායයාගේ හට ගැනීම කවරේද? අාහාරයාගේ හටගැනීම හේතුකොට කායයාගේ හටගැනීම වේ. ආහාර නිරෝධය හේතුවෙන් කායයාගේ විනාශය වේ. සතිපට්ඨාන සංයුක්තකයෙහි මේ සූතු පුදේශයෙන් කාය වේදනා චිතත ධමම යන සිහිය පිහිට විය යුතු ගොචරයන් සතිපට්ඨාන වශයෙන් දක්වා වදාළහ.

''කායො උපටඨානං නොසති, සති උපටඨානං චෙව සතිච''

ශරීරය එළඹ සිටින තැනයි. ස්මෘතිය නොවේ. ස්මෘතිය එළඹ සිටින්නේ ද ස්මෘති ද වේ. මෙයින් කායාදී සතර සිහිය එළඹ සිටින තැන් හෙවත් ''ගොචර'' බව දක් වේ.

# ිදුසසමාදහං භගවා යදීදං චිතතනති''

''පතිටඨාති අසමිනති පටඨානං'' මෙහි පිහිටානුයි පට්ඨාන නම් වේ.

''කා පතිටඨාති'' - කවරක් පිහිටාද?

''සති'' - සමෘති චෛතසිකයයි.

"සතියා පටඨානං සතිපටඨානං" සිහිය ගේ පිහිටීම සතිපටඨානය යි.

''පධානං ඨානනති වා පටඨානං'' සිහිය පිහිටුවන පුධාන තැනයි, හෝ පටඨාන නම් වේ.

"සතියා පටඨානං සතිපටඨානං" මෙහි පුධාන තැන නම් වැඩිපුර හැසිරෙන තැනයි. ඇතුන් වැඩිපුර හැසිරෙන (ගොචර) තැන "හත්ථිටඨාන" යැයි වෳවහාර කරන්නා මෙනි. සිහිය පුධාන වශයෙන් හැසිරෙන්නේ කායාදී සතර ආරමමණයන්හිය.

(ii) පටිසානුනය වීතිවතතතා සතිපටඨානය''කයෝ සතිපටඨානා යදරියෝ සෙවති''

යනාදී සළායතන විභඞග සූතුයෙහි තුන් සතිපටඨානයෙකැයි දේශනා කර වදාළේ ශාසතෲ දේශනය මනාව නො අසන පිරිස කෙරෙහිද, අසන-නො අසන පිරිස කෙරෙහිද, මනාව අසන පිරිස කෙරෙහිද, ශාසතෲන් වහන්සේ ඓෂයෙනුත්-ස්නෙහයෙනුත් තුරන් වැ සිහිය පිහිටුවා වසන බවයි.

'පටඨපෙතබබතො පටඨානං''

පැවැත්විය (පැවතිය) යුතු හෙයින් පටඨාන නම් වේ.

''කෙන පටඨපෙ තබබතො'' - කුමකින් පැවතිය යුතු ද?

''දුසසමාදහං වාපි සමාදහනති - ඉනිුයුපසමෙරතා''

''සතියා'' - සිහියෙනි.

''සතියා පටඨානං සතිපටඨානං''

ඉහත සඳහන් තුන් පිරිස් කෙරෙහි සිහියෙන් යුතුව (පුතිඝානුනයට නොබැස) පැවතීම එම සූතුයෙහි දක්වෙන ''සතිපටඨාන'' යන වචනයෙහි තේරුමයි.

#### (iii) සති-සතිපට්ඨානය

''චතතාරො සතිපට්ඨානා භාවිතා බහුලීකතා සතත-බොජ්ඣඩෙග පරිපුරෙනතී තී''

වඩනා ලද බහුලව වඩනා ලද සතර සතිපට්ඨානයෝ සත් බොජ්ඣඔගයන් සම්පූර්ණ කෙරෙත්. මේ දේශනාවෙහි සමෘති චෛතසිකයම සතිපටඨාන යැයි දෙසූ සේක. කායාදී සතර අරමුණෙහි වඩන ලද සතියම බොජ්ඣඔග, මගගඔග වශයෙන්ද වැඩෙන හෙයිනි.

''පතිටඨා තීති පට්ඨානං උපට්ඨාති ඔක්කණ්ණා පකබණ්ණා පවතතතීති අභෝ''

පිහිටානුයි පටඨාන නම් වේ. එළඹ සිටියි. (අරමුණට) නැග පැන පවතී යන තේරුමය.

''සතියෙව පට්ඨානට්ඨෙන සතිපටඨානං''

සමෘති චෛතසිකය ම එළඹ සිටින අභ්ථියෙන් සතිපට්ඨාන නම් වේ.

''සරණටෙඨන සති, උපටඨානට්ඨෙන පට්ඨානං'' සමරණාථ්යෙන් ස්මෘතිය. උපසථානාථ්යෙන් පුසථානය. ''පටිගචෙවව තං කයිරා - යං ජඤඤා හිතමතතනො''

''සතිචසා පට්ඨානඤචාති සතිපට්ඨානං''

ස්මෘති ද පුසථානද ඕම නුයි. සමෘති පුසථාන නම් වේ. මෙයම ''සතිපට්ඨාන'' සූතුයෙහි අභිපේූතය.

#### නිගමනය

සතිපට්ඨාන යන වචනය දේශනාවෙහි කුමන ධම්යන් අරමුණු කොට ඇත්තේද යන වග මෙයින් තේරුම් ගත යුතුය. සතිය හෙවත් ස්මෘති චෛතසිකය යමක් අරමුණු කොට හැසිරවිය යුතු නම් එම ගොචරස්ථානයෝ සතිපට්ඨාන නම් චෙත්. දෙවනුව ඇහුම් කන් නොදෙන, ඇහුම්-කන් දෙන-නොදෙන, මනාව ඇහුම්-කන් දෙන, යන තුන් අයුරින් පිළිපත් ශුාවකයන් කෙරෙහි ඓෂ-ස්නෙහ දෙකින් තොරව එකසේ සිහිය පැවැත්ම හෙවත් සිහියෙන් පැවතීම වූ (ශාසතෲ) සතිපට්ඨානය යි.

තුන් වෙනුව, ඉහත සඳහන් කාය වෙදනා චිතත ධමම යන ගොචරයන්හි හැසිරෙන එකම සතිය යි. ස්මෘති චෛතසිකය යි. ඒ වනාහි සිහිකිරීම යන අදහසින් ''සති'' නම් වේ. ඒ ඒ ගොචරයන් කරා එළෙඹ සිටුනා හෙයින් හෙවත් අරමුණට නැවත නැවත නඟිමින් පනිමින් පවත්නා හෙයින් පට්ඨාන නම් වේ. ''සතිය'' ම ''පටඨානය'' ලෙස එකණියෙන් ගෙන සතිපටඨාන යැයි කියන ලදී. සතිපටඨාන සූතුයන්හි දේශනාකර වදාළේ, මෙම එකම ''සති'' චෛතසිකය බව වටහාගත් කල, සතිපටඨාන භාවනාව නම් මේ එකම සතිය කායාදි ඒ ඒ අරමුණු උඩ මනාව පවත්වමින් දියුණු කර ගැනීම බව සම්පූර්ණ නිගමනයට පැමිණිය හැකිය.

#### **ස**තියගේ හැටි

යෝගීන් විසින් ඒ ඒ ධම්යන් අවබෝධ කරන ආකාර සතරකි. එනම් ලකඛණ, රස, පච්චුපටඨාන, පදට්ඨාන යනුයි. ''චරෙයහාදිනන සීසොව - නත් මචවුසසනාගමො''

''සරනතී එතාය සයං වා සරති සරණ මතතමෙවවා සති''

මෙය කරණ කොට ගෙන සිහි කෙරෙත් නුයි, තමා මැ හෝ සිහි කෙරේනුයි, සිහි කිරීම් මාතුයම හෝ වූයේ නුයි සති නම් වේ. ලක්ෂණය.

ලකෂණය නම් ස්වභාව ලකෂණ යයි.

''සසස අතතනො භාවො සභාවො'' තමන්ගේ හැටියි.

සතිය = "අපිලාපණ ලකඛණාව සති, උපග්ගණ්හන ලකඛණාව"

පිලාපන යනු පාවීමයි. අපිලාපන යනු පා නොවී ස්ථීරව තිබීමයි.

'අනුපවිසන සඞ්ඛාතෙන ඔගාහණටෙඨන අපිලාපන භාවො''

නැවත නැවත පිවිසීම් සඞ්ඛාහත වූ බැස ගැනීම සතියගේ අපිලාපන භාවයයි. ජල පාරක් ගලා යන්නා සේ චිතත සන්තතිය නිරතුරු ඇතිවෙමින් නිරුදධවෙමින් පවතියි. යම් අරමුණක් ගෙන සිතක් පහළ වූයේ ද, එම සිතෙහි ස්මෘති චෛතසිකය යෙදුණි නම්, එම අරමුණ මැකී යන්නට පාවී යන්නට නොදීම වූ අනු පුවේශය සතියගේ ස්වභාව ලක්ෂණයයි. සිත හා චෛතසික එකවර බිඳෙති. කලින් අරමුණු ගත් සිතෙහි ''සතිය'' හට ගත්තේ නම් සිත වෙනින් අරමුණකට යා නොදී නැවත නැවතත් කලින් ගත් අරමුනට පුවේශ කරවීම, සිතවීම මෙහි අපිලාපනය යි. ඒ බව භාවනානුයෝගියා යම් අරමුණක සිහිය පිහිටවූයේ නොබෝ වේලාවකින් බාහිර අරමුණක් ගෙන සිතක් පහළ වුවද එහි සතිය වැඩ කරමින් කලින් අරමුණ කරා යලි ඉක්මණින් පමුණුවන බව අවබෝධ වීමෙනි.

## ''ආරහථ ! නිකඛමථ ! - යුඤ්ජථ ! බුදධසාසනෙ''

"උපගණ්හන" ලක්ෂණය නම් අරමුණ දඩිව ගැනීමයි. අරමුණ කරා එළෙඹ සිටීමයි. උපගමණයයි. පිහිටීමයි. මෙසේ ස්මෘතිය ලක්ෂණ වශයෙන් හඳුනාගත යුතුය. භාණ්ඩාගාරිකයා රාජධනය සිහිකර දෙන්නා සේ සිහිය "සතිපට්ඨාන ඉන්දිය බලා" දී ධම්යන් මතුකර දියුණු කර දෙයි. ස්ථීරව පිහිටයි.

සතියගේ කිුයාකාරිත්වය ''අසමෙමාහ රසා'' නුමුලාවයි. රස නම් කෘතාපය හෝ සම්පත්ති යයි. මෙහි දක්වා ඇත්තේ කෘතාපයයි. අරමුණ ස්වභාව වූ ආකාරයෙන් ගැනීම නුමලාවීම් කෘතාපය යි.

පචචුපට්ඨාන නම් වැටහෙන ආකාරය යි. සිතු කෙණෙහි බුද්ධියට ඒත්තු ගැනෙන අයුරුයි. "ආරකෘධ පචචුපට්ඨානා" සතියගේ වැටහෙන ආකාරය නම් ආරක්ෂා කිරීමයි. යම් අරමුණක සිහිය පිහිටුවන ලද්දේ නම් සිත එහිම රැක ගැනීමයි.

තවද "විසයාභිමුඛභාව පචචුපට්ඨානා" අරමුණු විෂයයෙහි අභිමුඛ භාවය ද සතියගේ වැටහෙන ආකාරයකි.

"පදට්ඨාන නම් ඉතා ළංවූ හේතුවයි. "ථීර සඤඤා පදට්ඨානා කායාදි සතිපට්ඨාන පදට්ඨානාවා" අරමුණෙහි ස්ථීර බව හැඟීම හෝ කායාදී ගෝචර සතිපට්ඨානයන් සතියගේ ඉතා ආසන්න හේතුන් හෙවත් ආධාරයන් බව මෙයින් දක්වන ලදී.

මෙසේ ''සතිය'' වටහාගෙන එය (නාම-රූප) අරමුණෙහි පිහිටුවා සිහි කිරීම්, නැවත නැවත සිහිකිරීම්, පුබලව සිහි කිරීම්, සිහි කරණ බව, දරණ බව, නො පාවන බව, නොමුළාවන බව, මෙසේ සතිපට්ඨාන විසින් දියුණුව ඉණ්ඩිය බල සමමාසති සතිසමෙබාජ්ඣහග බවට පැමිණ ඒකායන මාගීය වූ ආයාහී අෂඨාඞ්ගික මාගීය සම්පූර්ණ කරමින් ශාන්ත සුවය ලබාගත යුතුය.

ඒ බව මහා නිද්දේස පාළියෙහි සතිය හඳුන්වන අයුරෙන්ම පැහැදිලි වෙයි. "යා සති, අනුසසති, පටිසසති, සති සරණතා, ධාරණතා අපිලාපනතා අසම්මුසසන තා, සති, සතින්දියං, සතිබලං, සමමා සති, සති සමෙබාජ්ඣවෙගා, එකායන මග්ගො, අයං වුතිචච සති"

දත් විදශීතා ගුරුත් විසිත් ''සතිපට්ඨාත, සතිපට්ඨාත භාවතා, සතිපට්ඨාත භාවතා ගාමිණී පුතිපදා'' යන කරුණු පිළිබඳ දේශතා ධමානුකූලව වෙසෙස් දුනීමක් ලබාගත යුතු ය.

සතිපට්ඨානය කුමක්දයි, දන් මනාව තේරුම් යා යුතුය. දෙශනා පෙල (සතිපට්ඨාන සංයුක්තයෙහි)

''සතිපට්ඨානඤච වෝ භිකඛවෙ, දෙසිසසාමි, සතිපට්ඨාන භාවනඤ්ච, සතිපට්ඨාන භාවනා ගාමනිඤච පටිපදං, තං සුණාථ! කතමඤච භිකඛවෙ, සතිපට්ඨානං, ඉධ භිකඛවෙ, භිකඛු කායෙ කායානු පස්සී විහරති. ආතාපි-පෙ-දොමනසසං අයං වුචචති භිකඛවෙ, සතිපට්ඨානං''

භිඤුවරුනි, සතිපටඨානයත් සතිපටඨාන භාවනාවත්, සති පටඨාන භාවනා ගාමිනී පුතිපත්තියත්, යුෂ්මතුන්ට දේශනා කරමි. එය අසත්වා! මහණෙනි, සතිපටඨානය කුමක් ද? මේ සසුනෙහි භිඤුතෙමේ වීය\$යත් මනා නුවණත් සිහියත් යොදවා කයෙහි කය- අනුව බලමින් කාය-ලෝකයෙහි අභිධාන දොමනසායන් දුරු කරන්නේ වාසය කරයි. එසේම චේදනාවන්හි ද සිතෙහි ද ධම්යන්හි ද වීය\$ ඇතිව මනා නුවණැතිව, සිහි ඇතිව, අභිධාන දොමනසායන් දුරු කරන්නේ, ධම්යන් අනුව බලමින් වාසය කරයි. මහණෙනි, මේ සතිපටඨානයැයි කියනු ලැබේ.

ඉහත විස්තර කරන ලද සතිපටඨානයන් අතුරෙන් මෙහි කාය වෙදනා චිතත ධම් යන සතර ගොචරයන්හි පිහිටි, සති සතිපටඨානයම සතිපටඨාන නාමයෙන් දෙසනා කර වදාළ සේක.

### ''කලාහණ මිතතතා සීලානං ආහාරො''

#### සතිපවධාන භාවනාව

''කතමාච භිකඛවෙ, සතිපටඨාන භාවනා ඉධ භිකඛවෙ භිකඛු සමුදය ධමමානු

පස්සී කායස්මිං විහරති, ආතාපි -පෙ-වයධමමානු පස්සී කායස්මිං විහරති, ආතාපී-පෙ-සමුදය වය ධමමානු පස්සී කායස්මිං විහරති, ආතාපී-පෙ-සමුදය ධමමානු පස්සී වෙදනාසු විහරති ආතාපි -පෙ-චිතතස්මිං-පෙ-ධමෙමසු-පෙ-අයං වූචවති භිකබවෙ සතිපටඨාන භාවනා'

භිඤුවරුනි, සතිපටඨාන භාවනා කවරේද? මේ සසුනෙහි භිඤුව වීයාවත් ව, මනා නුවණැති ව, සිහි ඇතිව, කාය ලෝකය පිළිබඳ අභිධාා දොමනසායන් දුරු කරන්නේ කයෙහි හටගැනීම (ඇතිවීම) අනුව බලමින් වෙසේ. කයෙහි විනාශවීම (නැතිවීම) අනුව බලමින් වෙසේ. කයෙහි ඇතිවීම නැතිවීම (උදය වාසය) අනුව බලමින් වෙසේ. මෙසේම චේදනා චිතත ධම්යන්හි උදය වාසයයන් අනුව බලමින් වෙසේ. මහණෙනි, මේ සතිපටඨාන භාවනාව යි.

#### අනුපසසනා

මේ දේශනාවෙහි සතිපටඨාන භාවනාව නම් ''සමුදය ධමම අනුපස්සී, වය ධමම- අනුපස්සී, සමුදය වය ධමම අනුපස්සී' යනුවෙන් දක්වන ලද උදයවහායානු දශීනාවයි. අනුපස්සී යන වචනය භාවනා කිරීම සඳහාම ය.

''අනුපසසතීති අනු අනු පසසති අනෙකෙහි ආකාරෙහි පුනප්පුනං පසසතීති අභෝ''

නැවත නැවත (විදසුන් නැණින්) බලයි. නොයෙක් අයුරින් (සල්ලකඛණ සිතින්) නැවත නැවතත් බලයි යන තේරුම යි. මෙසේ

### ''තසමාහි අණ්කාමෙන - මහනත මභිකඞඛතා''

නැවත නැවත එක අරමුණක සිත පිහිටුවීම; ''භාවනා'' බව පහසුවෙන් වැටහේ. තවද ''එහ' අනුපස්සනාය කමමටඨානං වුතතං'' මෙහි අනුපසසනා යන මෙයින් කම්සථානය කියන ලදී. යන අථකථා නිගමනයෙන් ද භාවනාව බව මනාව ඔප්පු වෙයි.

''අනුපස්සීති, තහට කතමා අනුපසසනා? යාපඤඤා, පජානනා පෙ-සමමා දිටඨී''

යනුවෙන් විදශීනා පුඥාවම අනුපස්සනා නාමයෙන් දක්වූ සේක. සතිපටඨාන දේශනාවන්හි ''අනුපසසනාව'' අවස්ථා තුනක දක්වූ සේක.

- (i) ''ඉධ භිකඛවෙ, භිකබු කායෙ කායානුපස්සී විහරති'' යන සතිපටඨානයන් හඳුන්වන තැන ද හෙවත් නිර්දේශ පාඨයෙහි ද,
- (ii) "ඉති අජඣත්තංවා කායෙ කායානු පස්සී විහරති" යන අධනාත්ම බාහා කායයන් අරමුණු කිරීම පිළිබඳ නිර්දේශයෙහි ද,
  - (iii) ''සමුදය ධමමානුපස්සීවා කායස්මිං විහරති-පෙ-'' යන උදයවාය පිළිබඳ නිර්දේශයෙහිද, අනුපස්සනාව දක්වන ලදී.

එහි පුථම අවස්ථාව දක්වන ලද්දේ සතිපටඨාන භාවනාවගේ පරිකමාවසථාව, මූලාරම්භය දක්වීමටය. එද සතිපටඨාන භාවනා වශයෙන්ම.

''කතමාච භිකඛවෙ චතුන්නං සතිපටඨානානං භාවනා? ඉධ භිකඛවෙ, භිකඛු කායෙ කායානුපස්සී විහරති -පෙ- වෙදනාසු-චිතෙත ධමෙමසු-පෙ-දොමනසසං'' යන සතිපටඨාන සංයුත් දේශනාවෙන් පැහැදිලිය. දෙවනුව දක්වන ලද "අජ්ඣාතතං කායෙ කායානුපස්සී" යන අනුපසසනාවෙන්, සතිපටඨාන භාවනාවගේ වඩා දියුණු (උපචාර) අවස්ථාව ගත යුතුය. ඒ බව

''අජ්ඣත්ත බහිදධා පන සටිතාරමමණං නාම නණී පගුණ කමමටඨානසස පන අපරාපරං සඤචරණ කාලො'' (විහඞග අං)

අාධානත්ම බාහා වශයෙන් වනාහි එකට ගැටුණු අරමුණක් නැත. පුගුණ වූ කම්සථානයට-භාවනා සිතට ඇතුළ පිට (ඔබි නොබ) නාම රූපයන් අරමුණු කිරීම් වශයෙන් හැසිරෙන කාලයයි. පළමු භාවනා අවස්ථාවට පුගුණ වූ දියුණු වූ කම්සථාන භාවනා සිතම ආධානත්ම බාහා වශයෙන් පැවතිය යුතු බව මෙයින් ඔප්පු වෙයි.

එසේම සතිපටඨාන විභඞගයේදී,

''ඉධ භිකබු අජ්ඣාතාං කායෙ කායානු පස්සී විහරති බහිදධා-පෙ-අජ්ඣාත්ත බහිදධා-පෙ-දොමනසසං''

(විභඞාගපාකරණ)

යනුවෙන් මේ දියුණු උපචාර අවස්ථාවෙන් සතිපටඨාන දේශනාව ඇරඹූසේක් තියුණු නුවණැති දෙවියනට පරිකම් භාවනා නොමැති හෙයින් විය යුතුය.

තුන්වෙනුව දේශනාකර වදාළ ''සමුදය ධමමානුපස්සී කායස්මිං විහරති'' යන කොටසෙහි උදයවායඥාන දශීනයේ සිට ආරබධ විදශීක යෝගියාගේ කම්සථාන භාවනාව කියන ලද හෙයින් එ හි අනුදශීනා වශයෙන් ගැනෙන්නේ.

# පටි<del>සම</del>හිදායෙහි

අනුපසසතීති කථඅනුපසසති, අනිචචංතෝ අනුපසසති, නො නිචචතො, දුකඛතො අනුපසසති නො සුඛතො, අනත්තතො අනුපසසති, නො අත්තතො නිබ්බිනුති, නොනන්දති විරජ්ජති නො රජ්ජති, නිරොධෙති නො සමුදෙති, පටී නිසසජ්ජති නො ආදියති"

අනුපසසති යනු කෙසේ අනුපසසනා කෙරේද? යත්, හඬගානු දශීනා ඥානය (භඬගඤාණය) උපදවා ගත් යෝගියා අනිතා වශයෙන් නැවත නැවත බලයි. නිතායැයි නොබලයි. අනිතා හෙයින් දුක් වශයෙන් බලයි. දුක් හෙයින් අනාත්ම වශයෙන් බලයි. අනිතා දුකඛ අනාත්ම වශයෙන් දක්නා ලද, රූපා රූපයන්හි කල කිරෙයි. සතුටු නොවෙයි. වෙන් වෙයි. නො බැඳෙයි. නො ඇලෙයි. මෙසේ නො ඇලෙන්නේ, රූපා රූප නිරුද්ධිය දකියි. සමුදය (හට ගැනීම) නො දකියි. මෙසේ අනිතානනු දශීනාදීන්ගෙන් තදඬගාදී වශයෙන් ස්කන්ධාභිසංස්කාර ක්ලේශයන් පරිතාහග වශයෙන් දුරු කරන්නේ, (පරිචචාග පටිනිසසග්ග) සංස්කාරයන්ගේ දොස් දක, නිවණට නැමුණු හෙයින් නිවණට පැමිණීම් වශයෙන් (පකඛනදන පටිනිසසග්ග) පුතිනිශ්ශුජනය කරයි. නැවත නොගැනීමට අත් හරියි. කෙළෙසුන් නොඉපදීම් වශයෙන් (අනුපපාද නිරෝධය) නොගනියි.

ඔහු මෙසේ අනිතා වශයෙන් අනුදශීනා (භාවනා) කරන්නේ නිතා සංඥාව දුරු කරයි:

දුක් වශයෙන් දක්නේ සැපය යන හැඟීම ද, අනාත්ම වශයෙන් දක්නේ ආත්මය-මමය, මාගේ ය යන හැඟීම ද, කළකිරෙන්නේ, සපුීතික තෘෂ්නාව ද නො ඇලෙන්නේ (රාගය) ඉතිරි තෘෂ්ණා ද නිරුදධ කරන්නේ සමුදය හෙවත් රාගයාගේ ඉපදීම - රූපා රූපයන්ගේ පහළවීම ද, පුතිනිශ්ශුජනය කරන්නේ කෙලෙසුන් නො ඉපදවීම් වශයෙන් නොගණියි. දන් අනුපසසනා (අනු දශීනා) නාමයෙන් ආරබ්ධ විදශීකුළුයේ සිට මාගී ඥාන තෙක් විදශීනා භාවනාව දක්වා ඇති බව අවබෝධ කරගත යුතුයි. මෙසේ කයෙහි ඇතිවීම්, නැතිවීම්, ඇතිව නැතිවීම්, විදශීනා ඥානයෙන් දක ගැනීමට මෙහි විස්තර වන සතිපටඨාන භාවනාව අනුව සැදහැ නැණ ඇතියනට පුළුවන් වේ. නියම වශයෙන් භාවනා නාමයෙන් ගැනෙන්නේ, එසේ දියුණු වූ අවස්ථාව බව ඉහත දක්වූ සතිපටඨාන දේශනාවෙන් පැහැදිලිය. කට පාඩම් කීමෙන් හෝ වාකායන් අනුව සිතීමෙන් නොව ඒ ඒ කායාදි අරමුණෙක සිහිය පිහිටුවා ගුරුපදේශ අනුව, සිත හැසිරවීමෙන්, සිහියෙන් අල්වා දෙනු ලබන, සමාධියෙන් පිහිටවනු ලබන, පුඥාවෙන් විමසනු ලබන ශුදධා-වීයාීයන්ගෙන් ලදුන ලබන, විදශීනා සිතෙහි මෙසේ මේ ඉණිය ධම්යන් ඔවුනොවුන්ගේ කෘතායන්හි මනාව යෙදෙන විට සමුදයාදී අනුදශීන ඥානයන් පහළවන බව සමපුතාකෂ ඥානයෙන්ම, දත යුතුය. බාහිර තර්ක විතකී නිශ්ඵලය.

### කාය අනුපසසනා

මෙම සතිපටඨාන භාවනා කුමය පිළිබඳ ගුරූපදේශ මත පිහිටා මනා පුහුණුවක් ලද තිපිටක ධම්ය පිළිබඳ සෑහෙන අවබෝධයක් ඇති යෝගියෙකුට පෙළෙහි දේශනාකොට වදාළ සතිපටඨාන සූතුයන්ට අනුව මෙය සැසඳී වැටහී යන්නේ ය. අභිධම්ය පිළිබඳ මනා දනුමක් ඇත්තවුනට විදශීනාඥානාදී ගැඹුරු ධම්යන් පිළිබඳ අවස්ථා ද අවබෝධ වෙයි. එබඳු පයණීප්ති ධරණයක් නැති මේ භාවනාව පුහුණු කළ ඇතැම් යෝගීන් අනුන්ට පුහුණු කරවන්නට යෑමේ දී යථාථයන් පැහැදිලි කරන්නට නොහැකි වීමෙන් දුර්මුබ විය හැකි හෙයින් ඇතැම් විට මෙයට පටහැනි මත දරණ උගතුන්ට සවමත තහවුරු කිරීමට ඉඩ ලැබීමෙන් වන ශාසන හානිය වැළැකීම සඳහා ''ගොචර සතිපටඨානයන්'' පිළිබඳ විදශීනා ගුරුවරයා විසින් පරීක්ෂණාත්මක දනීමක් ලැබිය යුතුය.

# ''මෙතතා බලෙනුපභ්දෙධා - රමාමි පවනෙ තදා''

සතර ගෝචර සතිපටධානයන් විස්තර වශයෙන් දක්වා ඇත්තේ දික්සඟි මහා සතිපට්ඨාන සූතුය, මැදුම් සඟි සති පට්ඨාන සූතුය, විහඬගපපකරණ සතිපටධාන විභඬග, පටිසම්භිදා මග්ග, සතිපටධාන කථා, යන දේශනාවන්හි ය. සංයුත් සඟියෙහි සතිපටධාන සංයුක්තයෙහි සතිපටධානයත් වැඩීමෙන් ලැබෙන මහදානාශංසයන් නත් විසිතුරු ලෙස දෙසූ සේක. එහි දික්, මැදුම්, සඟි සතිපටධාන සූතුයන්හි කායානුපසසනාව ආනාපාන, චතුඉරියා පථ චතු-සම්පජඤඤ, පටික්කූල මනසිකාර, චතු-ධාතු වවහටාන, නව සීවථිකා වශයෙන් දසසතරක් කොට වදාළහ.

සතිපටඨාන විභඞායෙහි වතතිංසාකාරය, කායානුපසසනා, වශයෙන් දෙසූ සේක.

පටිසම්භිදා මගග පාළියෙහි

යොච ඉධෙකචෙචා පඨවී කායං අනිචච තො අනුපසසති, ආපො කායං, තෙජො කායං, වායො කායං කෙස කායං ලොම කායං, ඡවි කායං, චමම කායං, රුහිර කායං, නහාරු කායං, අට්ඨි කායං, අට්ඨීම්ඤ්ජ කායං, අනිචචතො අනුපසසති"

යනුවෙන් සතර ධාතුන් හා කොටස් අටක් කායානුපසසනා වශයෙන් දක්වූහ.

''වක්කාදීනි පන පරිචඡින්නතතා කාය ගහණං නාරහනතී''

වකුගඩු ආදීහු පිරිසුන්ව ඇතිහෙයින් කායගුහණයට නුසුදුසු චෙත් යැයි එම අටුවාහි එයි. වේදනා-චිතත-ධමමානුපසසනා සැම තන්හි නොවෙනස් වැ දේශිත ය.

''තූූූූුර ධාතු වසෙන කථිතං විපසසනා කම්මටඨානං හොති පටික්කූල වසෙන කථිතං සමථ කම්මටඨානං''

(විභ : අඃ)

# ''චකබුතො චෙපි නං මාරො උපසඞකමති''

එහි ධාතු වශයෙන් කියන ලද කායානුපස්සනාව, විදශීනා කම්සථානය වෙයි. පුතික්කූල වශයෙන් කියන ලද්දේ සමථ කම්සථානය වෙයි.

#### තීරණය

මෙම සතිපටඨාන විපස්සනා භාවනායෙහි දක්වෙනුයේ ධාතු වශයෙන් කායානුපස්සනා සතිපටඨානත් වේදනා-චිත්ත-ධමමානු පසසනාත් ය. එහෙයින් මෙය ශුදධ විදශීනා කම්සථානයකි. ඒ වනාහී පටිසම්භිදා මග්ගාගත.

"පඨවිකයාං අනුපසසනෙතා කායෙ කායානු පස්සී විහරති ආපො-පෙ-තෙජො-පෙ-වායොකායං අනුපස්සනෙතා කායෙ කායානුපස්සී විහරති"

යන දේශනායෙහි වායො කායය පළමු වැ අනුදශීනා කිරීමයි. වායො කායය ලකුණ-රසාදි වශයෙන් මනාව වැටහුණු පසු පඨවි-තෙජො-කායයන් දයි මෙසේ භූතෝපාදාය රූප හා නාමයන් ද පිරිසිඳ අනිතාහදි ලකුණාවබොධය සිදු වේ.

ඇතැම් නූගත් යෝගීහු මෙය ආනාපාන සති භාවනායෙහි කොටසක් වශයෙන් සිතති. කියති. ඒ වනාහී ආශ්වාසයාගේ ආදිය නාසය, මධාය හෘදය, අවශානය නාභියැ,යි දක්වා ඇති හෙයින් ශ්වාසයාගේ අවශානය අරමුණු කරන්නට කීමකැයි මුළාව ගැනීමකි. සමථයක් වශයෙන් ආනාපානය වඩා ධානන උපදවා විදශීනාවට බැසීම ආනාපානයෙන් කෙරේ. එහෙයින් එය සම්පූර්ණයෙන්ම සමථ භාවනාවක් හා විදශීනාව සමථ පුබ්බංගම වෙයි. ශුද්ධ-විදශීනාව වනාහී "ධම්මුදධචච පුබ්බංගම" යැයි මුල සඳහන් ය.

එසේ ආනාපානයෙහි කොටසක් වශයෙන් මෙය වරදවා ගැනීමට හේතුව, ලංකාවේ ඉතා සුළු යෝගී පිරිස පවා පරමාථ ධම්ය පිළිබඳ මනා පටුණයක් නොමැති වීමත්, විශුද්ධි මාගීයේ දක්වෙන සමථ භාවනා විශේෂයෙන් ආනාපානය හැකි පමණින් භාවිතා කිරීමත් ය. එසේ ආනාපානය වැඩුව ද උපදේශදායක කලාගණ මිතුයන් නොමැති හෙයින් ඇතැමෙක් ''උගුහ පුතිභාග'' නිමිති පවා ලබා ඉන් ඔබ නොයා හැකිවෙති. ඇතැමෙක් අමුතු අත්තනෝ-මතවලට බැස විකාර කරමින් උමතුගති සිරිත් දක්වති. මෙම විදශීනා භාවනා කුමය පිළිබඳ සම්පූර්ණ ගුරූපදේශ ඇති හෙයින් කලාගණ මිතු ආශුයෙන් නොවැරදී මේ මඟ යා හැක. එසේ මේ භාවනා කුමයෙන් දියුණු වූ යෝගීන්ට එම උපදේශම වහල්කොට ගනිමින් සමථ භාවනා ද දියුණුවට ගෙන යාහැකි බව කරුණාවෙන් සිහිපත් කරවමි.

#### වායෝ කායය

මෙම භාවනා නයෙහි පුථමාරම්භය වායෝ කායය අරමුණු කිරීම හෙයින් පුථම කොට වායො යනු කුමක්දැයි විමසා බැලිය යුතුය.

#### වායනක වසෙන වායො

උසුලායෑම් වශයෙන් වාතයැයි කියනු ලබන්නේ ලෝකය ගොඩ නැගී පවත්නා මූල-ධම් සතරෙන් එකකි. ඔව්හු අදෘශාමානයෝය. එක්වීමෙන් දෘශාමානයන් නිපදවන්නෝය. ජලකර-අම්ලකර වායුන් එක්වීමෙන් වතුර සෑදෙන සැටි නවීන විදාාවෙන් උගත්වයි. සෑම දුවාාත්මක තැනෙකම දක්නා ලැබෙන මේ සතර ''ධාකු'' ''භූතරූප'' යනුවෙන් හඳුන්වනු ලැබේ.

''වායතී සහජාත ධමෙම අපතමානෙ කළුා වහනීති වායෝ''

එකට හටගත් ධම්යන් නොවැටෙන සේ උසුලායේනුයි ''වායො'' නම් වේ.

# ''යං, රූපෙ අනිචචානුපස්සී විහරෙයා''

''කතමං තං රූපං වායො ධාතු? යං වායො වායොගතං ථම්හි තතතං රූපස්ස''

වායෝ ධාතු රූපය කවරේද? රූපයාගේ සථම්භනය දඬි බව ඇතිකරවන සහජාත ධම්යන් උසුලන සවභාවය වායෝ ධාතුව යි. දන් අපි වාත යැ, සුළඟයැ යි වාවහාර කරන්නේ සසම්භාර වායෝ ධාතුව යි. ඒ වනාහි වාතසවභාවය අධික වැ ඇති ඉතිරි ධාතුන් හා මිශුව පවතින එකකි.

### ධාතු

''අතතනො සභාවං ධාරෙතීති ධාතු''

' තමන්ගේ සවභාවය දරන්නේ උසුලන්නේනුයි ''ධාතු'' නම් වේ. ඒ ඒ ධම්යෝ තමන්ට විශේෂ වූ ස්වභාවයක් දරති. වාතය තමනට හිමි ඉසිලීම් පැතිරීම් ස්වභාවය දරන හෙයින් ''වායො ධාතු'' යැයි සිදධ ය. පඨවි ආදිහු ද එසේ මැයි.

චකබු-ධාතු, රූප ධාතු, චකබු-විඤඤාණ- ධාතූන් යනුවෙන් හඳුන්වන්නේත් ඇස තමන්ට හිමි දශීන ස්වභාවය දරණ-හෙයින් "චකබු ධාතු" යයි ද මෙසේ අටළොස් ධාතූන් ද වටහා ගත යුතුය. ලෝක-ධාතු කාම-ධාතු ලෝකසවභාවාදිය දරණ හෙයින් ධාතු නම් වේ. ශාරීරික හෝ මානසික මූල ධම් ද ධාතු යනුවෙන් ගැණෙකි. ශාරීරික ධාතු යනුවෙන් බුදධාදී උතුමන්ගේ ශරීර මූල පුකෘතීන් ද "මනො ධාතු" යනුවෙන් මානසික මූල-ධම් ද ගනු ලැබේ. හූ-භූ ආදී මූල ශබ්ද පුකෘතීන් ද ධාතු නාමයෙන් වාවහෘතය.

''ධාතුසො භිකඛවෙ සතතා සන්සනුනති සමෙනති''

යනාදී දේශනාවන්හි කුශලා කුශල චෙතනා හා එයින් හටගත් පථවාාදී ධාතුන් ද ගත හැකි ය.

# ''යං රූපෙ දුකඛානුපස්සී විහරෙයා''

සියල්ල නිසසත්ව, නිර්ජීව, සුනානා, සමභාවාථියෙන් හෙවත් සතෙක්, ජීවිතයක්, නොව සූනා සමභාව ධම් මාතුයක් ය, යන අරුතින් ධාතු නම් වෙති. ''නිබබාණ ධාතු'' ''අමත ධාතු'' යනු අසඹබත නිවණයි. මෙසේ වාතය ස්වකීය ස්වභාවය දරන හෙයින් ද සත්තව පුද්ගල ජීව නොවන හෙයින් ද ධාතු නම් වේ.

### භූත

''භවනති පාතුභවනතී ති භූතානි''

වෙත්, පහළ-වෙත් නු යි, භූත නම් වේ.

"එතානිහි මහනත පාතුභාවතො මහාභූත සාමඤඤතො මහා පරිහාරතො මහා විකාරතො මහනත භූතතතාචාති මහා භූතානීති වුචවන්ති" (අපථ : අ:)

පඨවි, ආපො, තේජො, වායෝ, යන මොහු වනාහී පොළෝ පව්ත ගස් වැල් ආදී අවිඤඤාණක ව හෝ යොදුන් ගනන් විශාල මත්සාාාදී සවිඤඤාණ ව මහත් ව පහළවන හෙයින් ද;

''යානීධ භූතානි සමාගතානි'' යනාදී දෙසුම් හි අමනුෂායන් භූත නාමයෙන් ගැනෙන හෙයින් ඔව්හු වනාහී නැති ආත්මභාවයන් (වේසයන්) මවා ගනිමින් අභූතයන් (නැතියන්) භූතයන් (ඇතියන්) සේ දක්වන්නාහු ය. එමෙන් මේ පථවාාදීහු ද පරමාථ් වශයෙන් නොමැති ස්තී-පුරුෂාදීන් ඇතියන් සේ දක්වන හෙයින් ද,

භූතාත්මක වූ ශරීරය කෑම් පීම් හැඳුම් පැළැඳුම් ආදී මහත් පුතායන් රැසෙකින් පරිහරණය කළ යුතු, පැවැත්විය යුතු, හෙයින් ද පොළෝ කම්පාවීම් මහා වාතයන් හැමීම්, ගිනි කඳු පිපිරීම්, වළතැන් ගොඩවීම්, ගොඩ-බිම් මුහුදු වීම්, අමුතු දූපත් මතු වීම්, කල්පවිනාශයෙහි සියල්ල අනේක විනාශයන්ට මුහුණ පෑමෙන් අනුපාදින්න භූතයන් ද සජීාදීන් දෂ්ඨකිරීමෙන්, සෘතු

# ''යං රූපෙ අනතතානුපස්සී විහරෙයා''

විපයැවීාශාදියෙන්, හා නොයෙක් රෝගයන්ගෙන්, සඳව ශරීර සඞ්ඛානත උපාදින්න (තෘෂ්ණායෙන් ගත්) භූතයන්ගේ ද, මහත් විකාර ස්වභාවයන්ට පත්වන හෙයින් ද?

මේ සතර මහා භූතයන් වටහා ගැනීම, අරමුණු කර ගැනීම මහදුත්සාහයකින්, පුබල වසායාමයකින් කළ යුතුය. නුවණට අගපත් සැරියුත් අගසව්වන් වහන්සේගෙන් පුශ්න විචාරණ සව්ඥයන් වහන්සේ බුදුනුවණටම විෂය වන පුශ්නය විචාල කල්හි එහි ළැගෙනු දක ''භූතමිදං සාරිපුතක'' යනුවෙන් වදාළ නයින් මහත් වෑයමකින් වටහා ගත යුතු හෙයින් ද, මෙසේ සතර මහා ධාතුන්ට මහාභූතයැයි දේශනා කර වදාළ සේක.

තවද,

"එකං මහාභුතං තින්ණන්නං මහාභුතානං සහජාත පච්චයෙන පච්චයො තයො මහාභුතා එකසස මහාභුතසස සහජාත පච්චයෙන පච්චයො ඬෙ මහාභුතා ඬින්නන්නං මහා භූතානං සහජාත පච්චයෙන පච්චයො"

(පටඨාන පාළි)

එක් මහාභුතයෙක් ඉතිරි තුන්මහා භූතයනට සහජාත (එක්ව හට ගැනීමේ) පුතායෙන් හේතු වේ. තුන් මහා භූතයෙක් එක් මහා භූතයෙකුට ද, දෙ-මහාභූතයෙක් දෙ-මහාභූතයෙකුට ද, සහජාත පුතායෙන් පුතාය වෙති. සහජාත නම් එක්ව හට ගැනීමයි. එකක් හටගන්නා විට ඉතිරි තුනත්, තුනක් හට ගන්නා විට ඉතිරි එකත්, දෙකක් හටගන්නා විට ඉතිරි දෙකත්, එක්ව හට ගැනීමේ, හේතුවෙන් මෙන්ම අඤඤ මඤඤ තිසසය යන හේතුන්ගෙන් ද පුතාය වන හෙයින් මේ මහා භූතයෝ ඔවුනොවුන් වෙන් කළ නොහැක්කාහු ය.

#### ''සො නෙකුබමමං භාවෙනෙකා රමති''

# අවිනිර්භෝගය

තවද, ''කාල ඝසො භූතො'' යන තැන්හි ක්ෂීණාශුවයන් වහන්සේ ගැනෙති. ඒ උන්වහන්සේ ''භවාය'' හෙවත් මතු ඇති නොවන හෙයිනි.

දන් ''වායෝ'' ධාතු වශයෙන් ද ''වායෝ'' භූත රූප වශයෙන් ද කායානුපසසනායෙහි ''වායෝ'' කායය වශයෙන් ද ගණන් ගනු ලබන්නේ එකම ස්වභාව ධම්යෙකි.

''වායො'' කායයාගේ හැටි.

"වායෝ" ධාතු විභ්මහණ ලකඛණ, සමුදීරණ රසා, අභිතීහාර පචචුපටඨාතා, සෙසතතය, පදටඨාතා.

විසතමහණය හෙවත් පිම්බී තදවීම (ශක්තිමත් වීම) ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ වායෝ ධාතුව යි. රබර නළ ආදියට සුළං පිරවූ විට පැතිරී තදවී සිටිනා බව පැහැදිලිය. සමුදීරණ (සං-උදීරණ) ය හැමීම, හෙවත් පැතිරීම, වායෝ ධාතුවගේ කෘතාය යි. ඉදිරිපත් කිරීම, ඉදිරියට දීම වූ අභිනීහාරය වාතයාගේ වැටහෙන ආකාරයයි.

''අභිනීහරති තන්නිනතං තපපානං කරොති''

අභිනීහරති යනු එයට නැමුණු, එයට ඇලවුණු, ඉදිරිපත් වුණු, යන තේරුම යි. පෘථුවි, අප්, තේජස් යන අවශේෂ භූතතුය ය. ආසන්න හේතුව චෙයි. මෙහි දක්වන ලද ලඤණාදී සතර ආකාරයන් අතුරෙන් වඩාත් පහසුවෙන් වැටහෙන ආකාරයකින් පළමුව භූතරූපය අරමුණු කළ යුතු ය. විදශීනා භාවනාගේ පටන් ගැනීම එය යි.

#### කාය ය.

මිනිසුන් සමූහයකට ජනකායක් යැයි කියති. එබඳු තන්හි

# ''කාමචඡනුං පජහනෙතා රමති''

කාය ශබ්දය යෙදෙන්නේ සමුහාථ්යෙහි ය.

''සමූහටෙඨන කායො හන් කායාදයො විය''

සමූහාථියෙන් කාය නම් වේ. හඬ්කාය, අශවකාය යනු මෙනි. ශරීරය ද නොයෙක් ධාතුන්ගේ අඞගපුතාෳඞගයන් ගේ සමූහයකි.

''කුචඡිතානං ආයටෙඨන කායො''

කුණුකොටසුන්ගේ උත්පතතිසථානය යන අරුතින් ද කාය නම් වේ. මේ සතර මහා භුතික ශරීරය නොයෙක් ආකාර අපවිතු දෙයෙහි උත්පත්තිසථාන යයි.

''කුචඡිතානං ආසව ධම්මානං ආයොතිපි කායො''

පිළිකුල් කටයුතු කාමාදී කෙලෙසුන්ගේ උත්පතතිසථානයකි. මේ පඨවි ආදී චතුමහා භූතික සරීරය. මෙසේ ''වායෝ'' සමූහයක් එක්ව ඇති හෙයින් සමූහාත් යෙන් ද, කුණුකොටසුන්ටත් කෙලෙසුන්ටත් අනා ධාතුන් හා උත්පතතිසථාන වීමෙන් ද, වායෝ භූත රූපය ''වායෝ කායය'' යනුවෙන් අවබෝධ කට යුතු ය.

ධම් වාවසථාපනය කළයුතු සතර ආකාරයෙන් වඩා පහසුවෙන් වායෝ කායය අරමුණු කළ හැක්කේ යම් අයුරකට ද මේ භාවනා කුමයෙන් උපදෙස් දෙනු ලබන්නේ ඒ ආකාරයටයි. ඉහත සඳහන් වායෝ ධාතුවගේ ලඤණ වශයෙන් "පිම්බීම තදවීම" ද කෘතා වශයෙන් "හැමීම පැතිරීම" ද එළඹ සිටින අයුරු විසින් "ඉදිරිපත් කිරීම" ද යන තුන් ආකාරයම ඉතා කිට්ටු සම්බන්ධයකින් යුතුය. සතර භූතරූපයන්ගෙන් සෑම දෙනෙකුටම අරමුණු කිරීමට ඉතා පහසුවන්නේ වායෝ රූපය යි. එහි කියාකාරිත්වය පුකට වැ වැටහෙණ හෙයිනි. එනම් ශරීරයේ පැතිරීම පිම්බීම යි. එය වැඩිපුර පවත්නා තැනෙක අරමුනු කළ යුතු ය. ශරීරයේ හිස් තැන උදරය යි. හිස්තැනට වාතය පැතිරීයෑම ස්වභාවයෙකි. එවිට පිම්බී තදවීම්

### ''අවහාපාදං භාවෙනෙකා රමති''

ලකුණය ඇතිවෙයි. එසේම හැකිලී යෑම ද ඇතිවෙයි. මෙය උස්වීම් පහත්වීම යනුවෙන් ද අරමුණු කළ හැක.

මෙසේ විසාමහන ලකුණ විසින් වායෝ ධාතුව අරමුණු කිරීමේදී පිම්බී තදවීම් ලකුණය වඩවඩාත් පකට වන්නට පටන් ගනියි. වායෝ ධාතුවගේ ලකුණ වශයෙන් සම්පූර්ණ අවබෝධයේදී හැකිලීම් නැතිවී පිම්බී තදවීම පමණක් වැටහෙන්නට පටන් ගනියි. ඒ සමගම පුතු පසථාන (එළඹ සිටින) ආකාරය වූ අභිනීහාරඉදිරිපත් කිරීම් වශයෙන් ශරීරය ම ඉදිරියට දෙමින් ශක්තිමත් භාවය ඇති කර දෙයි. මේ වායෝ ධාතුවගේ ලකුණ රස පුතු පසථාන විසින් අවබෝධවීම ය. මේ තණයට දියුණු වූ පසු ආචාර්ය උපදේශ අනුව ඉදිරි "භූතොපදායයන්" අරමුණු කළ යුතු ය.

මෙසේ මෙම භාවනා කුමයෙන් කායානුපසසනාව පුධාන කොට චේදනා චිතත ධමමානුපසසනාවන් දයි චතුසමෘති-පුසථානය පුධාන කොට සදොර නාමරූපයන්ගේ විදශීනාව සිදුවන බව නුවණින් වටහා ගත යුතු ය.

# සතිපටඨාන භාවනා ගාමිනී පටිපදා

දන් සතර සතිපටඨානයත් සතිපටඨාන භාවනාව ත් කුමක්දයි දන්නෙහි ය. ඒ සම්බුද්ධ දේශනාවට සව්කාරයෙන් එකඟ වූ ගුරුපදේශ සහිත වූ මෙම සතිපටඨාන භාවනා කුමය ද ධමානුකූලව විස්තර කළ හැක්කෙහිය. අනතුරුව සතිපටඨාන භාවනා ගාමිනී පුතිපත්ති මාගීය තේරුම් ගන්න.

''කතමාච භිකබවෙ සතිපටඨාන භාවනා ගාමිනී පටිපදා අයමෙව අරියෝ අටඨාගිකො මගෙනා'' සෙයාවී දං? සමමා දිටඨී සමමාසඞකපො සමමා වාචා සමමාකමමනෙනා සමමා ආජිවෝ සමමා වායාමෝ සමමා සති සමමා සමාධී.'' අයංවුචවති භිකඛවෙ සතිපටඨාන භාවනා ගාමිනී පටිපදා''

(සතිපටඨානසංයුතතකය)

# ''වහාපාදං පජහනෙතා රමති''

මහණෙනි, සතිපටඨාන භාවනා ගාමිනී පටිපදා තොමෝ කවරිදයත්, මේ ආය\$-අෂටාඕගික මාගීය මැ යි. ඒ කෙසේද යත්, සමෳග්-දශීනය සමෳග්-කල්පනාව, සමෳග්-වචනය, සමෳග්-කම්ානතය, සමෳග්-ආජීවය, සමෳග්-වීය\$ය, සමෳග්-සමෘතිය, සමෳග්-සමෘධිය යි. මහණෙනි, මේ සතිපටඨාන භාවනා ගාමිනී පුතිපත්තිය යි.

පටිපදා,

''පටිපණ්ති අනෙනාති පටිපදා''

මේ කරණකොට පිළිපදිනු යි පුතිපත්ති නම් වේ පටි පූච් පද-ධාතු ගතාරීයෙහි ය. එහෙයින් පටිපදා යන වචනයෙන් කියැවෙන්නේ පිළිවෙලින් යෑම හෙවත් කියා කිරීමයි. අනුගමනය යි. පැමිණීමේ කුමය යි. හික්මීමේ මාගීය යි. සතිපටඨාන භාවනානුයෝගියා ගමන් කරන්නේ අෂ්ඨාඞ්ගික මාගීයේ ය. හෙවත් සතිපටඨාන භාවනාව ගමන් කරන්නේ අෂටාඞග මාගීයේ ය. පූච්භාග වශයෙන් ගමන් කොට ලෝකොතතර ආයා\$-අෂටාඞ්ගික මාගීයටම බස්නේ ය.

''නිරොධ සාරුප්පගාමිනී පටිපදා, සමමා-පටිපදා, අනුලොම පටිපදා, ධමමානු ධමම පටිපදා මජ්ඣිමා පටිපදා''

යනාදී සෑම දේශනයකම ආය\$-අෂටාඞ්ගික මාගීය එයට බස්නා පිළිවෙත වදාළ සේක.

''යෙසං කෙසඤ්චි භිකඛවෙ චතතාරො සතිපටඨානා ආරුදධා ආරදෙධා තෙසං අරියො මගෙගා සමමා දුකඛකඛය ගාමි''

මහණෙනි, යම් කිසිවෙකුන් විසින් සතර සතිපටඨානය පටන් ගන්නා ලද ද? ඔවුන් විසින් මනාව දුක් නැතිකරණු ලබන මාගීය පටන් ගන්නා ලද්දේ වේ යන දේශනාවෙන් ද ඒ බව වදාළහ.

# ''ආලොක සඤඤං භාවෙනෙතා රමති''

සමමා දිටධී නාමයෙන් විදශීනා පුඥාවත්, සඞකප්ප, යනුවෙන් අරමුණු කරා සිත නංවන ධමී-විතකීයත්, සමමා වාචා-කමමනත-ආජීව යනුවෙන් මනාව පිහිටි සීල විසුදධිය වූ විරති චෛතසිකයත් සමමා වායාම සති-සමාධි යනුවෙන් වීය\$ සමෘති ඒකාගුතා යන චෛතසිකයන් ද යි, මේ සවැදෑරුම් චෛතසිකයෝ මාගී ජවනයෙහි එකවර යෙදී අරි අටඟි මග නම් ගෙන සමෘති පුසථාන භාවනා ගාමිනී පතිපත්තිය සම්පූර්ණ කරන්නෝය.

# අවවාදය

සූතු-අභිධම්-පිටකයන්හි එන සෑම සතිපටඨාන දේශනා පෙළ-අටුවාවන්ට එකඟවන, විශේෂයෙන් මහා-සතිපටඨාන අටුවාවෙහි නියම ව තිබෙන මෙම සතිපටඨාන විපසසනාභාවනාවෙන් සතිපටඨාන-භාවනා-ගාමිනී, පුතිපත්තියට පැමිණිය හැකි හෙයින් තමනුත් ඒ පිළිබඳ අත්දකුම් ලබා, දෙන අවවාදයෙහි පළමුව පිහිටා, යෝගියාගේ තතු සලකා ඔරොත්තු දෙන පරිදි අවවාද කළ යුතු ය. සා-පවසින් පෙළෙන්නෙකුට මිහිරි ආහාරපාන පිරි අවන්හලක් ගීෂ්මයෙන් දවෙන්නෙකුට සිසිල් ජලනල පෙදෙසක් ධන ලෝභියෙකුට සතරමහා නිධානයක් පෙන්වන කාරුණිකයෙකු මෙන් විදශීතා ගුරුවරයා විසින් සැදහැවතුන්ගේ ඡඥාදී ඉදධිපාදයන්, ශුදධාදී ඉණිය ධම්යන්, වැඩි-දියුණුවන පරිදි මූලික අවවාදය ද වරින්වර අනුශාසනා ද පැවැත්විය යුතු ය.

එය බුඬවචනයටම මුල්තැන දෙමින් මාන්නාහඞකාරාදී කෙලෙසුන් බිඳීයන අයුරු, වෙලාවට ගැළැපෙන සේ, සකස්කර ගැනීමට උත්සාහ ගත යුතුය. මෙහි බහාලන සුළු අවවාදය ද විමසා බලන්න.

''බෞද්ධයෙක් වන්නේ නිවන් දකින්ට යි. නිවන් දකීමේ බලාපොරොත්තුවක් නැති, බෞද්ධයා අනා-බෞඛයෙකි. ඔහුගේ

# ''ථීනමිදධං පජහනෙතා රමති''

සරණාගමනය අපිරිසිදු ය. සමමාසම්බුධයන් වහන්සේ අවබෝධ කොට හෙළිකළ නිවණ-පයණීපත්තියෙන් පුකාශවන පුතිවේධ ධම්ය වූ නිවණ-පුතිපත්තියෙහි පිහිටා සඞඝරත්නය අවබෝධ කළ කරණ තිවණ තමනුත් අවබෝධ කර ගැනීමටයි, බුධ-ධමම-සධඝ තෙරුවන් සරණ කොට, පිහිට-කොට ගන්නේ. සරණ-බව පිහිටි-බව අවබෝධ කරන්නේ, තේරුම් ගන්නේ. නිවන් ලැබීමට යන ගමනෙහි, දරණ උත්සාහයෙහිදී ඇතිවන භය, සනතුාස, දුක් වලින් තමන් මුදවා ගැනීම යි. රැක ගැනීමයි. ඒ සරණය, ඒ පිහිට සරණ-ගතයෙක් වන්නේ නිවන් දකින්ට නම් භාවනා කිරීමෙන් ම නිවන් දක්ක හැකි හෙයින් භාවනා කළ යුතුම ය.

විදශීතා භාවතාවක් අනිත් ආගමක නැති නිසා අනිත් ආගමක නිවණකුත් නැත. අබුධොත්පාදයෙහි සවයංසිධ විදශීතාවෙන් පසේ-බුදුවන උතුමන් ඇති වුණත් උන්වහන්සේලාට එම ධම් මාගීය පැහැදිලි නො-කළ හැකි හෙයින් විදශීතා භාවතා අපුකට හෙයින් නිවන් නො-ලද හැක. විදශීතා භාවතා කළ හැකි, එහෙයින්ම නිවත් ලද හැකි සදධම්ය පවත්තා, උපදේශ-දායක කලාාණ මිතුයන් ඇති මේ සම්බුදෝධාත්පාදය අපතේ නො-යැවීම නුවණැති සැදහැතියන් සතු යුතුකමකි.

එසේම ඒ සඳහා කල් නො-යවා උත්සාහ කළ යුතු වන්නේ විනාඩියක් පාසාම ජරාවට යටවන හෙයින්, වාාධියට බිලිවන හෙයින්, මරණයට කැපවන හෙයින් ය.

''සතතියා විය බමටෙඨා - ඩයහමානොව ම**ප**එකෙ සකකාය දිටඨිප්පහාණාය - සතො <mark>භිකබු පරිබබජෙ'</mark>'

කඩු-කිරිච්චි ආදී තියුණු ආයුධයකින් යටිකුරුව දරුණු මාරාන්තික පහරක් ලද තැනැත්තා වහා එම ආයුධය අස්කරවා, බෙහෙත් කරවා, ගැනීමට උත්සාහ ගන්නා සේ හිස ගිනි ගත්තෙකු

# ''චකබුං අනිචචනති, පසසති, සාසසහොති සමමාදිටඨී''

එ-ගිනි නිවා ගැනීමට මහත්සි වත්තාසේ සක්කාය දිටඨි ආදී කෙලෙසුත් නැසීමට උත්සාහ කළ යුතුයි. දරුණු ආයුධ පහරින් එකවරක් මැරෙයි. කෙලෙස් ආයුධ පහරින් සසර අනතත කාලයක් මරණයට කැප වත්තේය. හිස ගිනි ගැනීමෙන් හැඳිවත ගිනි ගැනීමෙන් එකවරක් ම මරණයට පැමිණෙයි. කාම-රාගාදී කෙලෙස් ගිනි ඇවිලීමෙන් අනත්ත අපුමාණ වාරයන්හි මරණයට පත්වෙයි. එහෙයින් ඇනුණු ආයුධ ගිනිගත් සිරුර, නො-බලා විදශීනා වඩා කෙලෙස් ආයුධ, කෙලෙස් ගිනි, නැතිකිරීමට උත්සාහ කළ යුතු බව බුදුරජාණන් වහන්සේ වදාළ සේක.

කළයුතු ඒ උත්සාහයෙහි පුමාණය බුදුවනදා ආදර්ශයෙන්ම දක්වා වදාළ සේක.

''කාමං තචො,ච නහරූ ච අට්ඨි ච අවසුසසතු, උපසුසසතු මංස ලොහිතං''

ඒකානතයෙන් සම් නහර ඇට ඉතුරු වේවා! මගේ ශරීරයෙහි මස්-ලේ වියැලේවා! පුරුෂ-වීය\$ියෙන් පරාකුමයෙන් යම් තැනකට පැමිණිය යුතු ද? නො-පැමිණි වීය\$ියෙහි නැවැත්මෙක් නම් නැත්තේම ය. සම්මා සම්බුදුන් වහන්සේ චතුසසතාය අවබෝධ කිරීම සඳහා ගත් දඩි වීය\$යයි මේ.

ඉතින් ඒ මඟ යන්නවුන් එයට අනුරූපව වීයයිය කළ යුතුය. මෙසේ ශුද්ධා වීයයාදී ගුණ දහම් වැඩෙන පරිදි අවවාද දෙන්න. පඤච පධානියඞග පිළිබඳ කරුණු කියාදී සදධම්-රශය විදීමේ අභිලාෂයෙන් මත්කොට කම්සථානය කියා දෙත්වා! මෙය කමටහන් ඇදුරුවරයාගේ පටිභාණ-ශක්තිය හා වක්තෘතවය දක්විය යුතු තැනෙකි.

# ''චකබුං භිකබවෙ යොනිසො මනසිකරොථ''

# පූව්කෘත සමපාදනය

මෙහි පූච්කෘතාය යනුවෙන් දක්වෙන්නේ භාවනානුයෝගීයෙකු විසින් සපයා ගතයුතු ආහාර පාන විවේකස්ථානාදිය නොවේ. ඒවා කලින්ම සම්පූණි කරගත යුතු, පූච්-කරණය. භාවනා කිරීමට වාඩිවී සිත සකස් කර ගැනීම්, ආරක්ෂා සලසා ගැනීම්, වශයෙන් මෙනෙහි කළයුතු දෑ ය, පූච්කෘතාය.

නියම පුතිඵල ලැබෙන්නේ කුමානුකූල ලෙස සකස් වූ වැඩ පිළිවෙළකිනි. එහෙයින් ආචාය\$ සම්පුදායානුකූලව කුමයක් දැක්වේ.

මේ කරුණු කෙරෙහි සැලකිලිමත් විය යුතු.

- (1) සිරුරත්, ඇඳුම්, පැළඳුම් ආදී වශයෙන් අභාන්තර බාහිර සියල්ලක් ම හැකිතාක් පිරිසිඳුව තබාගත යුතු ය.
- (2) ඒ වෙනුවෙන් ම සතී දෙකක් මාසයක් ආදී වශයෙන් කාලය වෙන්කර ගෙන භාවනා කරන්නෙක් නම්, ලිපි-ලිවීම්, පොත්-පත් බැලීම්, සාකච්ඡා ආදී සියලු බාහිර වැඩකින් ම තොරව භාවනායෙහිම යෙදවිය යුතු ය.
- (3) මේ වනාහී විදශීතා භාවතාවක් හෙයින් සතර ඉරියව්වෙහිදී ම කළ හැකිය. එහෙත් පය්‍රීඞ්කයෙන් වාඩි වී භාවතා කිරීම ඉක්මණින් ප්‍රතිඵල ලබාගැනීමට වීයණීදී ඉනිසිය ධම් දියුණුවට හේතුවන බව පෙනේ. මේ සඳහා එරමිණිය ගොතා වාඩිවීම වූ සුඛාසනය හෙවත් පය්‍රීඞ්කය ද, අනුරාධපුර සමාධි පිළිමවල මෙන්, නැමූ වම්පස මත දකුණු-පය තැබූ වීරාසනයන් හෝ මැනවි.

පද්මාසතාදී ආසත කුම හින්දි හඨයෝගයෙහි දක්වෙන යෝග වාසායාම ය. ගන්ධාර, අමරාවතී, ආදී යුගවල ඉන්දියානු පුතිමා කලාව පද්මාසනාදී යෝගාසනයන්ගෙන් දක්වුව ද, එයට පෙර මිහිඳු මාහිමියන් කල පටන් හැඩගැසුණු අනුරාධපුර සමාධි පුතිමාදිය

# ''චකබුං භිකඛවෙ නතුම්භාකං තං පජහථ''

ග්රූඪ ආසනකුමයෙන් පරිබාහිර සමාධියට ඉතා ගැළැපෙන ආසනයෙකින් නිපදවා ඇති හෙයින් සුව එළවන පරිදි වාඩිවීමෙන් ඉක්මණින් සිත සමාධිගත වනබව මෙනෙහි කළ යුතුය.

සති්-පක්ෂයට වනාහී අධ්-ආසනය බුදුරදහු අනුදන වදාළහ. මේ භාවනා කුමයෙහි මතු අරමුණු සඳහා ද සුබාසනය පුශසතතරය. ශරීරය හැකිතාක් කෙළින් තබා ගැනීමට උත්සාහ ගත යුතු ය. දුව්ලනම්, යමකට හේත්තු වුව ද වරද නැති.

# (4) ශීල-විශුද්ධිය

සමාධි-සංවතතනික (සමාධිය පිණිස පවත්නා ඉතා පිරිසිදු) සීලයක පිහිටීම ශීල-විශුදධිය යි.''

''අවිපපටිසාරකෙ සීලෙ පතිටඨාය'' යනුවෙන් ධම්යෙහි සඳහන් වන්නේ මෙම ශීලයයි. සෑම සීලයක්ම අඞග-අටකින් යුතු ව රැක්ක යුතු ය. ''අඛණඩ'' (අගින් හෝ මූලින් නො-කැඩුණු) ''අචඡිද්ද'' (මැද නො-සිදුරුවුණු) ''අසබල'' (තැනින් තැන සික පද නො-කැඩීමෙන් කබර නො-හැදුණු) ''අකමමාස'' (පුදේශයක් නො-බිඳීමෙන් වන-පැල්ලම් නො-ගැසුණු) ''භූජිසස'' (ණයණැති) 'විඤ්ඤුපපසහථ' (නුවණැතියන් පසස්නා) ''අපරාමටඨ''ු (තෘෂ්ණාවෙන් මිශුනොවූ) ''සමාධි-සංවතතනික'' (සමාධිය පිණිස පවත්තා) යන අඞග අටයි. උපසපත් හෝ සාමණේර ශීලයක පිහිටා මේ අඞග-අටිත් යුතුව රැකීම පැවිද්දන්ගේ ශීල-පාරිශුදධයයි. පන්සිල් අටසිල් දසසිල් ආදී-ශීලයක පිහිටා මේ අඞග අටින් යුක්තව රැකීම උපාසක උපාසිකාවන්ගේ ශීල-පාරිශුදධිය යි. සමාධි-සංවතතනික ශීලය ම අවිපුතිසාර ශීලය යි. මේ උතුම් ශීල-ගුණයෙන් යුත් උතුමාට විපිළිසරවීමක්, කලබලයක්, බියක්, සැකක් නැත. මක්නිසාද යත්; තමන් ස්ථීරව ශීල භූමියෙහි පිහිටි බවට අචල-විශ්වාසයක් පවත්නා හෙයිනි. එබඳු ශීල-ශාසනයෙහි මැනවින් පිහිටි ගිහි-පැවිදි

### ''සොතං අනිචවනතී පසසති, සාසසහොති සමමාදිටඨී''

පින්වතුන්ට භාවනා කරන්නටත් භාවනා කිරීමෙන් උසස් පුතිඵල ලබන්නටත් පහසුය.

තමා රක්නා ශීලය කැඩී සිදුරු වී පැල්ලම්ගැහී පොතු-ගැලවී තිබේ නම්, දූෂිත සිල් ඇති, විපිළිසර ගිහි-පැවිදියනට භාවනා කිරීම නො-කළ හැකිය. එල නො-ලැබිය හැකිය. උපසපත් පැවිද්දෙක් නම්, භාවනාවට වාඩි වී සිල් බලනූහට දුක්කට දුබ්භාසිතාදී සුළු ඇවතකුදු නැතැයි සිහිකරණ විට ඇතිවන ප්රීතිය ශරීරය පිනායන, ඉතා මිහිරි එකකි. එම ප්රීතිය සැපයටත් සැපය සමාධියටත් මුල් වන්නේ ය. එහෙයින් පළමුව තමා රක්නා සතර සංවර සීලයම පිරිසිඳු කරගෙන භාවනා කළ යුතුය.

### (5) ජීවිත පරිතාහාගය

බුදධාදී රත්නතුය ට ජීවිතය පරිතාහාග කළ යුතු ය. කම්සථානාචායා යියන් වහන්සේට ද ජීවිතය පූජා කළ යුතු ය. මෙසේ තමන්ගේ ජීවිතය තමන් ට අයිති නැති මහෝත්තම රත්නතුය සතු එකක් කිරීමෙන් දුක්, වේදනා, භය, සන්තුාස, වේග, ඉසිලීමට හැකි මහත් බලයක් ලැබේ. බාහිර උපදුව දුරු වේ. අදහස් ඉටු වේ. තමන් ගේ දුවල කම් නැති කිරීමට මෘදු මොළොක් හෝ තද කැකුළු අවවාද දීමට කම්සථානාචායා යියන් වහන්සේට බලය දුන්නා වේ. එසේම උන්වහන්සේගේ අනුකම්පාවට අනුගුහයට ඔහු සුදුසු වේ. ජීවිත පරිතාහාගය සඳහා මේ වාකාය භාවිතා කර දීම මැනවි.

"භගවනතං භනෙත ජීවිතං පරිචචජාමි, දුතියම්පි භනෙත (තුම්හාකං) ජීවිතං පරිචචජාමි, තතියම්පි භනෙත තුම්හාකං ජීවිතං පරිචචජාමි."

කලාහණ මිතු ආචාය්‍යීයන් වහන්ස, මහෝතතම රත්නතුයට ද, ඔබවහන්සේට ද, ජිවිතය පරිතාහග කරමි. දෙවනුව ද, තෙවනුව ද, මෙසේ ජීවිත පරිතාහගය කරවා පැවිදි උපසමපදා ලබන අවස්ථාවලදී මෙන් යෝගියා දුව්ලයෙකු නො-වේ නම් නව-වැඳුන් වæුවා මේ වාකායෙන් කම්සථාන ආයාචනය කරවනු.

# (6) කමටහන් ඉල්වීම

"භනෙත! සංසාර වට්ටදුක්ඛතෝ මොචනත්ථාය කම්මටඨානං යාචාමි දුතියම්පි භනෙත සංසාර වට්ටදුක්ඛතෝ මොචනත්ථාය කම්මටඨානං යාචාමි. තතියම්පි භනෙත සංසාර වට්ටදුක්ඛතෝ මොචනත්ථාය කම්මටඨානං යාචාමි"

සවාමීනි, සසර වට දුකින් මිදීම සඳහා කමටහන් (භාවනාවක්) ඉල්ලමි. (දෙවනුව ද, තෙවනුව ද) මෙසේ කම්සථාන ආයාචනයෙන් පසු පහත සඳහන් පරිදි කුමා කරවනු රත්නතුය සමාකරවා ගැනීම නොවරදවා ම කළ යුතු ය. නො-දනුවත්ව හෝ ආය\$-උපවාදාදී බලවත් අකුශලයන්ගෙන් පවා සමාකරවා ගැනීමෙන් නිදහස් වේ.

# (7) සමා කැරවීම

'ඔකාස, ඔකාස, ඔකාස, කායකම්, වාග්කම්, මනඃකම් යන තුන්දොරින් සිදු වූ, සියලු දෝෂ සියලු වැරදිවලින් මිදීම පිණිස ද, මාගීඥාන-එලඥාන නිවන්සැප ලබා-ගැනීම පිණිස ද බුදධ, ධමම, සඞස තෙරුවන් ද, ගුරුවරුන් හා ගුණයෙන් වයසින් වැඩිහිටි උතුමන් ද නමස්කාර කරමි. වඳිමි පුදමි.

අතීත සංසාරයේ පටන් දැන් මේ දක්වා මාගෙන් සිදු වූ- කය වචන සිතින් කළ, වැරදි-කම්-දෝෂවලට සමාව අයදිමි, සමාවේවා! මට ද සිදු වූ සියලු වරදට මම ද සමාවෙමි.

# (8) චතුරා රක්ෂා

මෙසේ සමාකරවීමෙන් පසු චතුරාරක්ෂාව පිළිබඳ පහත සඳහන් පරිදි මෙනෙහි කරවනු. චතුරාරක්ෂා නම් බුදධානුසසකි,

# ''කායං අනිචවනති පසසති''

මෙතතා, අසුභ, මරණසති, යනු යි.

විශේෂයෙන් භාවනානුයෝගියාගේ ආරක්ෂාව මෙයින් සලසා දෙන හෙයින් මේ සතර ආරක්ෂා භාවනා නම් වේ.

එහි බුදධානුසසතිය අරමුණු කිරීමෙන් අසසදධා විචිකිචඡා ආදී ක්ලේශ මාර-ධම්යන් නැතිකොට ශුදධාදී ඉණිය ධම්යන් දියුණුවන නිසාත් එහෙයින්ම භූතෝපදුව ආදියක් වේ නම් එයින් ද ආරක්ෂාව සලසා දෙන බැවින් පුබල ආරක්ෂාවෙකි.

මෙත්-වැඩීම විහිංසා වාහපාද නීවරණාදී ක්ලේශ-මාර-ධම්යන්ගෙන් සිත රැක දෙමින් අමනුෂහාන්, දරුණු තිරිසන්ගත සතුන් පවා තමන් වෙත මෘදු-මොළොක් වනුවාත් සමගම දෙවියන්ගේ විශේෂ ආරක්ෂා-බැල්ම ඇතිවෙයි.

එසේ-ම ''තුවටං චිතතං සමාධියති'' යන දේශානුකූල වැ ඉක්මණින් ''සමාධින්දිය'' ඇතිවීමට ද හේතු වෙයි.

එහෙයින් ම උදධචච-කුක්කුචච නීවරණාදියෙන් ආරක්ෂාව සැලසෙයි.

මරණය මෙනෙහි කිරීමෙන් සංවේගය පිළිලැබ ''විරියිනිසුය'' දියුණුවීමෙන් ටීනමිදධ නීවරණයෙන් ආරක්ෂාව සැලසේ.

''සංවිගෙගා යොනිසො පදහති'' සංවේග ඇත්තේ නුවණින් උත්සාහ කෙරේ.

අසුභ-මනසිකාරයෙන් කාම-විතකී, කාමචඡනු නීවරණාදී ක්ලේශ-මාරධමීයන්ගෙන් සිත ආරක්ෂා කර දෙයි.

මේ සතර සබබහ්ක කම්සථාන මෙන් ම, මූල කම්සථාන ද ආරක්ෂක කම්සථාන ද වෙති. චතුරාරක්ෂා වශයෙන් වෙන්කොට

# ''මනං අනිචවනති පසසති - සාසස හොති සමමාදිටඨී''

දක් වූ පෞරාණිකාචායාීවරයන් වහන්සේලා මරණ-සතිය අගට යොදන ලද්දේ ගාථ-බනධ-සුඛය සඳහා විය යුතු ය. මක්නිසාද යත්, ඉහත සඳහන් අයුරු ධණිනුකූලව කරුණු සැලැකීමේ දී සමාධියට කෙළින්ම විරුද්ධ වන්නේත්, නිතර සහ බෙහෙවින් පළමුව පැමිණෙන සතුරාත් කාමචඡනුය යි. එහෙයින් අසුභ මනසිකාරයෙන් දියුණු වන විරාග සහගත සිත් පරම්පරාවෙන් අරමුණ අල්වා ගැනීම හෙවත් කම්සථාන අරමුණෙහි සිත පිහිටුවීම පහසුය. පුතිඵල සහිතය. එහෙයින් මෙම කම්සථාන-උපදේශානුසාරයෙන් අශුභානුසමෘතිය අවසානයට යෙදෙයි.

# (9) බුදධානුසසති

බුදුගුණ සිහි-කිරීම, තමා දන්නා පමණ සම්බුද්ධගුණයන් ස්වකීය ශුද්ධා-භක්තිය දියුණු තියුණු වන පරිදි යෝගියා ලවා මෙනෙහි කරවිය යුතුය. නොතේරෙන ගාථා කීම ''බුද්ධානුසසතිය'' නො වේ. ලොව යම්තාක් ගුණ-පක්ෂයෙහි ලා ගැණෙන ලෞකික, එසේම ලෝකෝතතර, පුහුදුන් විසින් නොසිතිය හැකි-වූ අගසවු-මහසවුවන් විසිනුත් කෙළවරට ගිය නොහැකි, මහා ගුණයෙකි, සම්බුද්ධ රත්නය. ඒ මහා-ගුණ ජාතය නව-අරහාදී බුදු ගුණ වශයෙන් පුකටය. එහි ඒ ඒ චරිතවත් පුද්ගලයනට ගැළැපෙන බුදු ගුණය. එහෙයින් යම් බුදු ගුණයක් අරමුණු වන විට යෝගියාගේ සිත අල්වා ගනියි ද, ශුද්ධාදී ඉන්දිය ධම දියුණු වෙයි ද, ඒ බුදු ගුණයම දියුණු කරගන්නා ලෙස අවවාද දිය යුතුය. එහෙත් බුදු ගුණ නුපුහුණු අය සඳහා මෙහිද සැකෙවින් බුදුගුණ සිහිකිරීමක් දක් වේ. (ඇස් පියා මෙනෙහි කරණු)

- i මාගේ ස්වාමිදරු වූ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ අනන්ත වූ අපුමාණ වූ මහත් ගුණ ඇති සේක........,
  - (සතර පස් වරක් සිතනු)
- i සිතා නිමකළ නො-හැකි වූ කියා අවසන් කළ නො-හැකි වූ බුදු-නුවණින්ම දත-යුතු වූ අසිරිමත් ගුණ ඇති සේක.......,

# ''සමමා පසසං නිබ්බිනුති''

- ii සියලු කෙලෙසුන් පාපයන් දුරින් දුරු කළා වූ ද සියලු පිණෙන් හා ගුණයෙන් ද සම්පූර්ණ වූ සේක.......,
- iv සියලු ආමිෂ-පුතිපත්ති පූජාවන්ට බඳුන් වූ සේක......,
- v සියල්ල තමන් වහන්සේම නො-ඉතුරුව අවබෝධ කොට දෙසූ සේක.....,
- vi සෘදධි විධාදි (ඉර්දි-දක්වීම්) විද හාඥානයෙන් හා ශීලාදී ධම්යන්ගෙන් ද දිලිසෙන සේක.......,
- vii සුනුර වූ රූපයෙන් හා සියලු ලෝකය මනාව දත් නුවණින් ද බබලන සේක ......,
- viii දමනය කළ යුතු වූ උගු-තේජස්වී දිවා බුහ්ම යක්ෂ නර නාගාදීන් අනුතතර ගුණයෙන් දමනය කළ සේක........,
- ix තිලෝගුරු වූ සතර සතාප-ධම්යන් අවබෝධ කළා වූ සියලු යසසිරි සම්පත් හා මාගීඵල නිවාණ ධම්යන් භජනය කළා වූ, අසම වූ, අසම සම වූ මහ-කාරුණික වූ, ඒ මාගේ සම්මා සම්බුදු අමා මෑණියන් වහන්සේට මාගේ ජීවිතය පූජා වේවා පූජා කරමි පූජාම වේවා......,

නවලොවුතුරා ධම්රත්නයට ද මාගේ ජීවිතය පූජාවේවා .., මහා-ආය\$-සඞඝ රත්නයට ද මාගේ ජීවිතය පූජාවේවා ,

# (10) මෙතතා භාවනා

මෛතී-භාවනාව මේ කාලයෙහි බොහෝ දිග පාළි හෝ සිංහල වාකායන් කිය-කියා හෝ සිත-සිතා ඉදීමට සීමා වී තිබේ. එය භාවනාවක් නො-වන බව කෙළින්ම කිව යුතුව ඇත. මෛතී භාවනාවට අරමුණු තමන් ඇතුළු සියලු සත්ත්වයෝ යි. ඕදිසොඑරණ අනොධිසො-එරණ දිසාඑරණ ආදී වශයෙන් හා මනසිකාරය පැවැත්විය යුතු සතරාකාරයක් ද දක්වා ඇත. එනම් අවෙරාහොනතු,

### ''නඥිකඛයා රාගකඛයෝ''

අඛාහපජාධා-හොනතු, අනීඝා-හොනතු, සුඛී-අතතානං පරිහරනතු, යනුයි. මේ සතරම වෙන-වෙනම අජීණා සඳහා පවතී. ඒ ඒ සත්ති-කොටස් වශයෙන් හෝ පුද්ගල-වශයෙන් ගෙන මේ එක-ආකාරයකින් අරමුණු කිරීමෙන් අපීණා ඉපද විය හැකි හෙයින් මෛතී විහරණ තරම් අජ්ණා කරා යන කුම ඇති අනා සමථ භාවනාවක් නො-මැත. ඉතින් කුම සතරෙන්ම සියලු සත්ළුයන් පිළිබඳ දීඝී-වාකායක් සිතීමේදී අනේක සිත් පහළ වන හෙයින් සමාධිය දියුණු විය යුතු සිතක් නො ලැබේ. හුදෙක් එය භාවනා කටපාඩම් කීමකි. අරමුණු කළ යුතු කුම සතරෙන් එකක් ගෙන තමනුත් ඒ ඒ සතුනුත් කුමයෙන් අරමුණු කළ යුතුය. අරමුණු කළ යුතු ඉතා පහසු - ''සුබී-අතතානං පරිහරනතු'' ''සුවපත් වෙත්වා'' ... යන කුමයයි. එහෙයින් ''මම සුවපත් වෙම්වා'' ''මාගේ හිතවත්තු සුවපත් වෙත්වා'' ආදී වශයෙන් එක මනසිකාරයකින් සියළු සතුන් අරමුණු කළ යුතුය. එවිට එම මනසිකාර වශයෙන් එක සිතක් පවතිමින් - එම සිතෙහි ඉනිුය ධමාදීන් දියුණුව ධාානයන් කරා ගමන් කරන බව භාවනා කළ පුරුදු අයට තේරුම් යා යුතුය. මෙයට වැඩි විස්තරයකට මේ නො-තැනි. එම කුමය අනුව මෙහි දක්වෙන පරිදි ඉතා පහසුවෙන් මෛතී භාවනාව දියුණු කරගත යුතුය.

- i මම සුවපත් වෙම්වා......, (තුන්හතරවරක් තමන් පෙණෙනසේ අරමුණු කරනු.)
- i මට හිතවත් සියළු සත්තවයෝ ද සුවපත් වෙත්වා...... (වැඩි වාර ගණනක්)
- iii මට මැදහත් (මධාෘස්ථ) සියලු සත්ජවයෝද සුවපත් වෙත්වා.......,
- iv මට අහිතවත් සියලු සත්ළුයෝ සුවපත් වෙත්වා......,
- v මගේ ආරක්ෂක දෙවියෝ ද සුවපත් වෙත්වා.......,
- vi මේ ස්ථානයෙහි අරක් ගත් දෙවියෝ ද සුවපත් වෙත්වා.......,

## "රාගකධයා නන්දිකඛයො"

vii ශකු-බහම-සුයාම-සනතුසිතාදි දෙවියෝද සුවපත් වෙත්වා ......,
 viii සියලු මාර කායික දෙවියෝ ද සුවපත් වෙත්වා .....,
 සියලු සතවයෝම සුවපත් වෙත්වා, සුවපත් වෙත්වා......,

අාදි කම්මිකායාහට මේ පමණි. සුවපත් වෙත්වා! යන මනසිකාරයෙන් ඒ ඒ දිසාවන්හි සත්තවයන් අරමුණු කිරීමෙන් ද, කුමයෙන් මෛතිය දියුණු කළ හැකිය. මෙතතා භාවනාව දියුණුවත්ම ඒ ඒ අරමුණු කරන සත්ත්වයන් පෙනී යන්නා සේ වැටහෙණු ඇත.

## මරණානුසසති

පූව් කෘතා වශයෙන් මරණානුසසතිය වඩන යෝගියා, ''මරණං භවිසසති ජීවිතිඥියං උපචඡිජ්ජිසසතීතිවා, මරණං මරණනති වා'' යොනිසො මනසිකාරො පවත්තෙ තබෙබා''

මරණය පැමිණෙයි. ජ්විති සිය සිඳෙයි හෝ මරණය. මරණය යැයි හෝ මෙනෙහි කළ යුතු යැයි විශුදධි-මාගීයෙහි දක්වන ලද අයුරු යි. හිතවතුන්ගේ මරණය සිහිකිරීමේදී ශෝකයද, අහිතවතුන්ගේ මරණය සිහිකිරීමේදී සත්ව ද, තමන්ගේ මරණය සිහිකිරීමේදී සත්වාසය ද, ඇතිවිය නොදී තමන් දුටු මරණයන් හා පෙර සැපත්හි පිහිටියන්ගේ මරණයද මෙනෙහි කොට සතියත්, සංවේගයත්, නුවණත් යොදා මරණය මරණය යනුවෙන් ඒ ඒ අය සහ තමන්ගේ ද මරණයෙහි නුවණින් සිත පිහිටුවා මරණය, මරණ යැයි භාවනා කළ යුතුය.

- i ජීවිතය අනියතයි, මරණය නියතයි, මරණය මරණය .....
- i හුලත් කපොල්ලක පහත නිවි නිවී යන්නාසේ සියලු සත්තියෝද මරණයට පැමිණෙති මරණය මරණය ......,
- iii මහ සැපත් විඳි සත්හු ද මළාහුය. මම ද මරණය කරා පැමිණෙමි. මරණය මරණය....

# ''නන්දිරාගකඛයා චිතතං - සුවිමුතතනතී වුචවති''

- iv ඉපදීමෙහි සිට මෙතෙක් පහළ වන්නාවූ ද නාම රූපයෝ ඒ ඒ ඇසිල්ලෙහිම මැරෙති. එසේම ජීවිතින්දියය බිඳීමෙන් මේ භවයෙන් වෙන්වීම වූ මරණයට පැමිණෙමි. මරණය-මරණය......
- v විදුලියක් දියබුබුලක් පිණිබිඳක් දියෙහි ඇඳි ඉරක් නැතිවන්නා මෙන් වහ වහා මරණය පැමිණෙයි. මරණය - මරණය .........
- vi මහත් යස තෙද පිණින් ඉර්ධියෙන් දිඑණු බුදු පසේ බුදු මහ රහත් උතුමෝ ද මළාහ. මට ද මරණය පැමිණෙයි.

මරණය මරණය .....

vii ආහාරාදිය නොදිරවීමෙන් රෝගයෙන් ද බාහිර සතුරු උපකුම ආදියෙන් ද ආයුෂාදිය ගෙවීමෙන් ද මරණය පැමිණෙයි. මරණය මරණයැ යි. මෙසේ සති නුවණ උපයා මරණ සති වඩා සංවේගය පිළි ලැබ මේ මරණයෙන් මිදීමට භාවනා කළ යුතු යැයි වීයාශීය උපදවා ගත යුතුය.

### අසුභානුසසති

- i දෙතිස් මහා කුණු ගොඩකින් යුක්ත වූ මේ ශරීරය මහා අසුභයක්ම ය. අසුභය අසුභය .........
- මැරී එක් දිනක් දෙතුන් සතර දිනක් ගත වූ නව දොරින් ම කුණු ඕජා වැගිරෙන මළ සිරුරක් මෙන් මේ ශරීරය ද අසුභයකි.
  අසුභය අසුභය ......
- අසූචියෙහි පණුවකුමෙන් මව්කුස හටගත් මේ සිරුර ඇතුළතද
  අසූචි පිරී ඇති අසුභයකි.

අසුභයි අසුභයි .......

iv ඒ මේ තැන ගැහුණු නිල්වුණු ගිතෙල් කළයකින් මෙන් මේ සිරුර නවදොරින් නිති අසූචි වැගිරෙන අසුභයකි.

අසුභයි අසුභයි ......

# ''සුබා භිකබවෙ වෙදනා දුකබතොදටඨබබා''

v නොයෙක් පණුවන් නලියන පැසුනු කුණු අසූචි සැරව පිරුණු ගෙඩියක් වණයක් පිළියම් කළ නොහැකි රෝගයක් මෙන් මේ ශරීරය අතිශය පිළිකුල් කට යුතු අසුභයකි.

අසුභයි අසුභයි .....

මෙසේ තම සිරුර අරමුණු කරමින් අසුභය අසුභයැයි භාවනා කොට දියුණු වූ විරාග සහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෙන් පිම්බීම් -හැකිලීම් ආදි අරමුණු වලට බැසීමෙන් ඉක්මණින් සමාධිය ඇතිවන බව යෝගියාට වටහා දිය යුතුය.

#### පඨම පධානය

අපේ කය (ශරීරය) චතුමහා භූතිකය. සතර මහා භූතයන්ගෙන් සෑදුණේ ය. අභාන්තරගත සතර මහා භූතයන්ගේ පැවැත්මට බාහිර සතර මහා භූතයන් නිරතුරුවම අවශාය. මහා භූතයන් සහජාත පුතායෙන් ඔවුනොවුනට උපකාරී බව.

''එකං මහාභූතං තිණ්ණනතං මහා භූතානං සහජාත පච්චයෙන පච්චයො මහාභූතා

චිතත සමුටධානානං රූපානං-පෙ-සහජාත පච්චයෙන පච්චයො. බාහිරං එකං මහා භූතං - පෙ - සහජාත පච්චයෙන පච්චයො."

යන පටඨාන දේශනාවෙන් පැහැදිලි ය. වාතය ආහාර පාන ජීවත්වීමට අතාවශා බව කවුරුත් දනිති. මේවා ද සතර මහා භූතිකම ය. මෙයිනුදු ආහාර පානාදිය වෙලාවෙන් වෙලාවට අවශා වුවද වාතය නම් නිරතුරුව ම අවශා ය. බාහිර වායෝ ධාතුව ආස්වාස වශයෙන් ඇතුළුව අභාන්තරයෙහි පැවැති වායෝ ධාතුවත් සමග මුළු ශරීරය පුරා පැතිරීයෑම් වශයෙන් නිරන්තර කි්යාකාරිත්වය පැහැදිලි වේ. මේ අවස්ථාවෙහි අනිකුත් ධාතුන්ට වඩා වායෝ

# ''දුකඛා වෙදනා සලලතො දටඨබබා''

ධාතු ව, පුකට ව වැටහෙන හෙයින් ශරී්රය ''වායො ධාතු කාය''ය. එහි පුකට ව පවත්නා ලක්ෂණ රසාදී විසින් අරමුණු කළ යුතු ය.

පිම්බී-තදවීම හැකිලී-තදවීම වායෝ ධාතුවගේ විභථමහණ ලක්ෂණය යි. එසේම සමුදීරණය හෙවත් හැමීම පැතිරීම වායෝ ධාතුවගේ කෘතාපය යි. මේ දෙයාකාරයම ඉතා කිට්ටු සම්බන්ධයකින් යුක්තය.

වාතය වඩාත් පැතිරී යන්නේ හිස්තැන් බලාය. ශරීරයේ හිස්තැන නම් උදරය යි. එහෙයින් එහි වැඩිපුර වාතය කියාකරනු නිතරම අපට දනේ. වාතයේ කියාකාරිත්වය හැමීම, පිම්බීම, තදවීම, උස්වීම, පහත්වීම, බුරුල්වීම ආදි වශයෙන් මුළු ශරීරයටම පොදු වුවද අපට වැඩිපුර දනෙන්නේ උදරයේ ය. එහෙයින් වායො කායානුපස්සනාව කරනු ලබන යෝගියා වායෝ කායය අරමුණු කළ යුත්තේ උදරයේ චලනය අනුවයි. එම උදරයේ චලනය උස්වීම පහත්වීම වශයෙන් හෝ පිම්බීම හැකිලීම වශයෙන් හෝ තදවීම ළිහිල්වීම වශයෙන් හෝ තමන්ට වැටහෙන කැමති වාවහාරය (පුඥප්තිය) කින් අරමුණු කළ යුතුය.

බඩ තද කොට පටියකින් බැඳ හෝ තිබේ නම් එය බුරුල් කොට පරීක්ෂාකාරී විය යුතුය. එවිට නිරායාසයෙන්ම හුස්ම ගැනීම සමඟ උදරයේ චලනය දතේ. උදර චලනය වඩාත් දනෙන්නේ පෙකනිය හරියේ ය. එහෙයින් එතැනම සිත තබා ඉහත කී තමන්ට ඉතා ඉක්මණින් වැටහෙන වචන යුග්මයකින් අරමුණු කරවිය යුතු. ඇස් පියා උදරයේ පිම්බීම සමඟම පිම්බීම යැයි ද, හැකිලීම සමගම හැකිලීම යැ යිද අරමුනු කරවන්න.

පූචිකෘතායන්ගේ අවසානයට ඇති අසුභ-මනසිකාරය මද වේලාවක් මෙනෙහි කොට උදරයේ පිම්බීම හැකිලීම ඇද්දයි විමසා දනේ නම් යලි අසුභයම මෙනෙහි කොට එකඟවන සිතින් 'අරමුණු'' ගන්වනු. පිම්බීම් හැකිලීමෙහි සිත තබවනු.

# ''අදුකබ මසුබා වෙදනා අනිචවතො දටඨබබා''

### උපදේශ - (අ)

ඉහතින් සඳහන් වූයේ මෙම භාවනා කුමය පිළිබඳ වායෝ කායය ස්වභාෂා වාවහාරයෙන් පුඥප්තිය අනුව මෙනෙහි කිරීමට තියම වූ පුථම උපදේශය යි. මෙතැන් සිට තම මුළු යෝග ජීවිතයම භාවනාවක් බව සති-චෛතසිකයෙන් තුරන්ව, සිතක්, කියාවක් නො-පැවැත්විය යුතු බව තරයේ යෝගියාට ඒත්තු ගැන්විය යුතුය.

# උපදේශ - (ආ)

දන් ඇස් පියා වායෝ-කායය අරමුනු කරමින් භාවනායෙහි යෙදෙන යෝගියාට ඇස් අරින්නට සිතුන හොත් වෙනදා මෙන් වහාම ඇස් නො-හැර ඇස්-අරින්නට සිතෙනවා. ඇස්-අරින්නට සිතෙනවා යනුවෙන් පළමුව ඒ සිත කීප වරක් අරමුණු කැරවිය යුතු. ඇස් අරිමින් ඇස්-අරිමි ඇස්-අරිමි......යි හෙමින් ඇස් අරමින් එම සිතත් කියාවත් දෙකම අරමුණු කරවනු. යමක් දෙස හෝ වට-පිට බලන්නට සිතක් උපන්නොත් බලන්නට සිතෙනවා.....යි ඒ සිත අරමුණු කොට සෙමින් බලමින් බලමි බලමි....යි සිතත් කියාවත් දෙකම අරමුණු කරවනු. දන් යමෙක් හෝ යමක් පෙනෙතෙතත් පෙනෙනවා පෙනෙනවා......යි අරමුණු කරවනු.

ඇස් පියා භාවතා කරද්දී ද තාතාවිධ රූපයන් දශීන-පථයට පැමිණිය හැක. බෙහෙවින් තාතාවිධ ආලෝකයන් ද සිත ඇලෙන, බැඳෙන, පිය-රූප ද, ගැටෙන රිදෙන, අපිය රූප ද තව තොයෙක් දේව-තාගාදීන් හා බිහිසුණු පේත පිසාචාදී රූප ද ඇතැම් විට පෙතෙත හැක. එකෙණෙහිම පෙතෙනවා පෙතෙනවා......යි එම රූප තැතිව යනතුරු මෙතෙහි කරවනු. තැතිවූ පසු මූලික අරමුණු ගත්වනු. භාවතානු යෝගියා අනිත් වැඩ කටයුතුවල යෙදෙන විටත් සක්මණේදීත් ඇස් හැරීම්, බැලීම්, පෙනීම්, පියැවීම්, අරමුණු කරවා සමෘතිය යොදවා කරන්නට උත්සාහ කරවනු.

### ''අවිකෙඛපං භාවෙනෙතා රමති''

### උපදේශ - (ඉ)

මෙසේ භාවතායෙහි යෙදෙනවිට කණට නොයෙක් ශබ්ද ඇසෙන්නට හැක. සතුන්ගේ, මිනිසුන්ගේ කෑගැසීම්, යාන-වාහන, යන්තු-සූතු ආදී නානාවිධ ස්වභාවික ශබ්ද හා තමන්ට පමණක් ඇසෙන යම් යම් ස්වභාවික ශබ්ද ද ඇතිවිය හැක. ඒ සියලු ශබ්දයන්ම ඇසෙනවායැ යි, ශබ්දය පවත්නා තුරු අරමුණු කරවනු. ශබ්දය නැති වූ පසු මූලික භාවනායෙහි යොදවනු. ඉදින් නො-නැවතී දිගටම පවත්නා ශබ්දයක් නම් ටික-වේලාවක් මෙනෙහි කර එම ශබ්දය සිතට හුරු-පුරුදුව, ශබ්දය මත සිත එක්තැන් වන තත්ත්වයට පැමිනි පසු, යලි මූලික කමටහණ ගත යුතුය. නැවතත් එම ශබ්දය අරමුණුව එතොත් නැවත එසේම මෙනෙහි කොට මූලික භාවනාවට බැසිය යුතුයි. මෙසේ උත්සාහ දරීමේදී නිරන්තර පවත්නා ශබ්දය ද සමාධියට බාධා නොවනු ඇත. සක්මන් භාවනාවේදී ශබ්දයක් ඇසුණු විට සක්මන නවතා එය අරමුණු කොට නැවත සක්මණෙහි යෙදිය යුතු. අනිත් සෑම අවස්ථාවකදීමත් ශබ්දය අරමුණු කරන්ට යෝගියා උත්සාහ කැරවිය යුතු.

## උපදේශ (ඊ)

නාසිකාවට නොයෙක් ගඳ-සුවඳ දනෙන්නට පුළුවන, ගඳයි, ගඳයි.. සුවඳයි, සුවඳයි යනුවෙන් දනෙන හැටියෙන් ඒවා පවත්නා තුරු අරමුණු කරවනු, ගඳ-සුවඳ නො-දනී ගිය පසු මූලික අරමුණට බසිනු.

# උපදේශ (උ)

දිවට රස-විරස දනෙයි. භාවනානුයෝගීව ඉන්නා විටත් ආහාර-පානාදිය ගන්නා විටත් එසේ මිහිරි කටුක තිත්තාදී යම් රසයක් වැටහුනොත්, එය එපරිදිම අරමුණු කැරවිය යුතු. භාවනා

# ''උදධචවං පජහනෙතා රමති''

කරනවිට කෙළ ගැසීමට සිතුනොත් එය එසේම අරමුණු කරවා හිස පහත් කිරීම, කෙළ ගැසීම, හිස එසවීම, ආදී සෑම අවස්ථාවක්ම අරමුනු කරමින් පැවැත්විය යුතු. යමකු සමඟ කථාවට සිතුනොත් කථා කරන්නට සිතෙනවා...... යි ඒ සිත අරමුණු කරවා කථා කරමියි අරමුනු කරමින් අවශාම දෙයක් සෙමින් කථාකරණ ලෙස යෙදවිය යුතු. සෑම අවස්ථායෙහිම මෙම කුමය අනුගමනය කිරීමෙන් වාග්-සංවරය ද ඇතිවෙයි.

# උපදේශ (ඌ)

කයට බාහිර යම් දෙයක හැපීමක් දනුණහොත් හැපීම හැපීම....යි මෙසේ එය දනෙන තුරු මෙනෙහි කරවනු. ශීත සුළං, උෂ්ණ රශ්මීන් වැදුනොත් ශීතයි, ශීතයි......යි උෂ්ණයි, උෂ්ණයි..... යනුවෙන් මෙනෙහි කරවනු. මෙසේ ශරීරයට දනෙන ස්පර්ශයන් නැතිවූ පසු මූලික අරමුණ ගත යුතු.

# උපදේශ (එ)

මනස (සිත) ට අතීතානාගත වර්තමාන නොයෙක් අරමුනු පහළ වනු ඇත. රූපාදී අරමුණු ඇසට පෙනෙන්නා සේ, ශබ්ද ඇසෙන්නා සේ, දූනෙනු ඇත. ඉහත සඳහන් පරිදි එම අරමුණ ද පෙනෙනවා ඇසෙනවා යනාදීන් මෙනෙහි කරවනු. එසේම නො-එක් විදියේ කල්පනා සිතිවිලි ඇතිවුනොත් කල්පනා කරනවා සිතනවා, සිතනවා යනුවෙන් දනෙන හැටියෙන් ඒවා වහා අරමුණු කරවනු. ඇතැම් විට පෙර ගිය පූජාස්ථාන, ගෙදොර දොර, ආදිය කරා සිත ගමන් කළා වැනි වැටහීම් ඇතිවිය හැකිය. එවිට සිත ගමන් කළා සිත ගිහින් යනුවෙන් මෙනෙහි කරවනු. සිතට ඒ කිසිත් අරමුණු නො-ලැබෙන විට මූලික භාවනාවට බසිනු.

### ''ධමම වවಋානං භාවෙනෙතා රමති''

# උපදේශ (ඒ)

මෙසේ ස-දොරට හමුවන සියලු අරමුණු විදශීතා කරමින් මූලික වායෝ-කායානු පස්සනායෙහි යෙදී හැකිතාක් වේලා ගතකොට නැගිටිනු කැමති සිතක් ඇතිවුව හොත් නැගිටිනු කැමතියි, නැගිටිනු කැමතියි යනුවෙන් ඒ සිත අරමුනු කොට නැගිටිමි, නැගිටිමි යි කියාවත් සිතත් දෙකම අරමුණු කරමින් සෙමින් නැගිටනු. නැගිට සිටියායින් පසු සිටිමි, සිටිමි යි එම ඉරියව්ව අරමුණු කරවනු. ඊළඟට ගමන් කරණු සිතක් පහළ වෙයි. යනු කැමැත්තෙමි යනු කැමැත්තෙමි......යි එම සිත අරමුණු කරවනු.

#### 1. සක්මන් භාවනාව

ගමන් කිරීම වනාහී හිඳීම, සිටීම, නිදීම, සක්මන් කිරීම යන සතර ඉරියව්වෙන් සක්මන් කිරීමෙහි වැටේ. විදශීකයාගේ සක්මන් භාවනාව විශුද්ධිමාගීයේ දක්වෙන සවැදෑරුම් කුමය විස්තර වශයෙන් ඉහත දක්වන ලදී. එයින් මෙහි එන උපදේශානුසාරයෙන් පළමුව ගනු ලබන්නේ ''සන්නිකඛිපණය'' හෙවත් තැබීම යි. සක්මන් කරණු හෙවත් ගමන් කරණු කැමති සිත අරමුණු කළ යෝගියා ''වම් පය තබමි,'' ''දකුණු පය තබමි''..යි පත්ලෙහි සිත පිහිටුවා, පා-''තැබීම'' පමණක් අරමුණු කරමින් සක්මන් භාවනා කළ යුතු ය. සක්මන් මළුවක සක්මන් කරන්නේ නම්, කෙළවරට පියවර සත-අටක් තියා නවතිනු කැමැත්තෙමි...... නවතිමි, නවතිමි....යි කිට්ටුවෙන් පියවර තබමින් ගොස් නවතිනු. නැවතුණාට පසු සිටීමේ ඉරියව්වයි. සිටිමි, සිටිමි..... යනුවෙන් සවරක් පමණ සිටීම, අරමුණු කොට හැරෙනු කැමැත්තෙමි.....හැරෙමි, හැරෙමි....යි හැරීමේ, සිතත් හැරීමත් අරමුණු කරමින් එකවර ආපසු නො-හැරී ගමනින්ම ආපසු හැරිය යුතු ය. මේ සක්මන් භාවනාවට ''උදාන'' අටුවාහි දක් වූ පරිදි තුන්රියන් හෝ අඩුගණනේ අඩි තුනක්වත් පළල සක්මනක් විය යුතුය. නැවත සක්මන් කරණු කැමැත්තෙමි. වම් පය තබමි...

#### ''විචිකිචඡං පජහනෙතා රමති''

දකුණු පය තබමි යි සක්මන් කළ යුතුය. නිකම් මිදුලක හෝ ශාලාවෙක සක්මන් කරන විට ද මෙම කුමයට අරමුනු කරනු. පය ''තැබීමේ'' කියාවත් සමඟම එය අරමුණු කරමින් පයත් සමගම සිත හැසිරවිය යුතුය. සක්මන් කරනවිට ද රූප-ශබ්දාදී අරමුනු එතොත් සක්මන නවතා පෙනෙනවා, ඇසෙනවා.... යනාදීන් ඒවා අරමුණු කර නැතිවූ පසු නැවත භාවනා කරනු. ගමන් බිමන් යන එන විටත් මේ සක්මන් භාවනාවෙන් ම යෑම්, ඊම්, කළ යුතුය. මෙසේ නියමිත චේලාවක් සක්මන් කොට වාඩිවන්නට සිතුන විට වාඩිවෙන්ට සිතෙනවා....යි, ඒ සිත අරමුණු කොට වාඩිවෙමි, වාඩිවෙමි.....යි, සිතත් කියාවත් අරමුණු කරමින් වාඩිවෙනු. අත-පය සුදුසු ලෙස තබා-ගැනීම ද අරමුණු කරනු. ඉන්පසු උදරයෙහි චලනය අනුව පිම්බීම් හැකිලීම් මෙනෙහි කරවනු.

යම් වේලාවක නිදාගන්ට සිතුණොත් නිදාගන්ට සිතෙනවා නිදාගන්ට සිතෙනවා... යි ඒ සිත අරමුණු කොට නිදාගනිමි නිදාගනිමි......යි. නිදාගෙන ද පිම්බීම් හැකිලීම් අරමුණු කරවනු.

මෙසේ ඉරියව් පැවැත්වීමේදීත් ස්වකීය පඤචස්කන්ධයෙන් පිටතට සිත නො-යවා එයම අරමුණු කරවිය යුතු.

# උපදේශ (ඔ)

වාඩිවී (පයාීඩකයෙන්) භාවතා කරන යෝගියාගේ ශරීරය ඉදිරියට ද පිටුපසට ද නැමෙන්නට පුළුවන. ඇලයකට ඇලවෙන්නටද පුළුවන. නැවීම හෝ ඇලවීම පටන්ගන්නාවිට ම නැවෙනවා ඇලවෙනවා... යි, නැමීම, ඇලවීම පවත්නා තුරුම මෙනෙහි කරවනු. එවිට නැමීම ඇලවීම නවතිනු ඇත. නැමී ඇලවී එසේම ශරීරය පවතීනම් පිම්බීම හැකිලීම අරමුණු කරණු. ශරීරය සෘජුව නැගේනම් නැගෙනවා නැගෙනවා......යි නැගීම පවත්නා තුරු මෙනෙහි කොට සෘජුව පිහිටි පසු මූලික භාවනාව කරනු.

### ''සබෙබ ධමමා පඤඤතති පථා''

ඇස් හැරීම, ඉදිරි බැලීම, අවට බැලීමාදිය ද සිතත් සිත හා කිුයාත් අරමුණු කරමින් ම කළ යුතුය. ඇසිපිය ගැසීම, පවා සිහිය යොදවා කරන්ට උත්සාහ කැරවිය යුතු ය.

අත්-පා හැකිළීමට සිතේ නම්, අත හකුලුවන්නට සිතෙනවා සිතෙනවා..... යි සිත අරමුනු කොට හකුලුවම් හකුලුවම්...... යි සිත හා කියාව අරමුණු කරමින් සෙමින් හැකිලීම් දිගහැරීම් කළ යුතු. හැඳීම, පැළැඳීම්, පාතු-සිව්රු දරීමාදියෙහි ද හඳින්නට සිතෙනවා. සිව්රු පොරවන්නට සිතෙනවා..... යි, පළමුව සිත් අරමුණු කොට, හඳිම් පොරවම්...... යි හෙමින් හඳිමින් පොරවමින් සිත් හා කියාවන් අරමුණු කරවිය යුතු.

බත් ආදී අනා-වළඳනු ලබන දයත් කැඳ ගිලන්පස ආදී බොන දෑත්, කැවිලි වගී ආදී කඩා කන දෑත් ගිතෙල් පැණි ආදී ලෙයා වගීත් යනාදී සෑම ආහාරයක්ම කනු බොනු කැමති සිත් පහළ වූ විට කනු කැමැත්තෙමි. බොනු කැමැත්තෙමි.....යි, යනාදීන් ඒ සිත් අරමුණු කොට, පිළිගතිමි පිළිගතිමි..... යි පිළිගෙන අනමි, අනමි....යි, අනා පිඩුකරමි, පිඩුකරමි..... යි පිඩුකොට මුඛයට ගෙනයමි, ගෙන යමි.....යි, ගෙන ගොස් කටේ තබමි, තබමි...යි, තියා; විකමි විකමි යි, විකා රසයක් දතේ නම්, රස දතෙනවා රස දතෙනවා..යි, රසය ද අරමුණු කොට ගිලිමි, ගිලිමි...යි ගිලිනු. මේ සමඟ අත පහත දමීම, නැවත ඇනීම, ආදී සෑම කියාවක්ම මෙනෙහි කරමින් කරනු. මුලදී සියලු කියා සිහියෙන් මෙසේ අරමුණු කිරීම දුෂ්කර වනු ඇත.

ශුදධාවත් වීර්ෂයත් යොදවා දින කීපයක් උත්සාහ දරීමෙන් සියලු කිුියාවන් අරමුණු කිරීමට හැකිවීමෙන් මහත් සතුටක් ලද හැක. එසේම පුතාවෙක් ද උසස් අන්දමින් මෙයින් සම්පූර්ණ වන්නේය. (පරමාර්ථ (ඔ) කොටස බලනු.)

වැසිකිළි කැසිකිළි කිස කිරීමේ සිත් පහළ වූ විට ද ඒ සිත්

### ''ඤාණං භාවෙනෙතා රමති''

අරමුණු කොට නැගිටීම, යෑම, දිය ගැනීම, සිවුරු දමීම, වාඩිවීම, කිස කිරීම, සේදීම, නැගිටීම, සිව්රු පෙරවීම, සිතත් කිුයාත් අරමුණු කරමින් ඉතා සෙමින් කරනු.

යෑම, සිටීම, හිඳීම, නිදීම, නො-නිදීම, කථා කිරීම, තුෂ්ණීම්භූතවීම යන සෑම අවස්ථාවකදීම ඒ ඒ සිත් හා කිුියාත් අරමුණු කරමින් පැවැත්විය යුතු.

තවද මුහුණ සේදීම, තුවාය ගැනීම, පිසදමීම, ස්නානය, ඇමදීම, වත-පිළිවෙත, ආදී කුදුමහත් සෑම කියාවකදීම පළමුව සිතත් දෙවනුව සිත හා කියාත් අරමුණු කරමින් මෙම උපදේශ කෙරෙහි ඇදහිලිමත් වැ ගරු සරු ඇති වැ මුල් කාලයේ ඉතා සෙමින් ඒ ඒ කටයුතුවල යෙදීමට භාවනානුයෝගියා මෙහෙයවනු. භාවනාවෙන් උසස් පුතිඵල ලැබීම මෙසේ සතිසමපජඤඤයෙන් කියා කිරීම මත රඳා පවත්නා බව ඒත්තු ගැන්විය යුතු ය. දියුණු වූ පසු ඉක්මණින් වුව ද සිහිය යොදවා කියා කළ හැක. වඩන ලද සිත අනිත් සෑම දෙයකටම වඩා කම්නා ය.

# උපදේශ (ඕ)

මෙසේ සදොරෙහි පහළවන සික් අරමුනු හා කිුයාවන් ද සිහියෙන් අල්වමින් නුවණීන් විමසමින්, මූලික වශයෙන් වායොකායය අරමුණු කොට වැඩි වශයෙන් පය්‍රීඩකයෙන් වාඩිවී භාවනායෙහි යෙදෙන යෝගියාට ශරීරයේ සෑම තැනෙකම නොයෙක් විධියේ වේදනාවන් රිදීම්, හිරිවැටීම්, දනෙන්නට හැකිය. හිස්මුදුන හිල් කරන්නා වැනි, කන්වල උල් අනින්නා වැනි, උගුර දෙ-පැත්ත හිර කරන්නා වැනි, බඩ කොර වෙන්නා වැනි, කකුල් හිරි වැටෙන්නා වැනි, බලවත් වේදනා ඇතිවිය හැක. ඇතැම් විට නාසය කැසීම, මුහුණ නලියෑම, උරපතුයට විදීම, පපුව හිර කිරීම වැනි වේදනා ද දනෙන්නට හැක. වැඩි වේලාවක් පය්‍රීඩකය නො-

### ''අවිජජං පජහනෙතා රමති''

බිඳ භාවතා කිරීමේදී මේ වේදතාවත් හොඳින් බලාගත හැක. මේ ලැබෙන දුක්ඛ-වේදතාවත් පටත් ගත්තා කොටම ශරීරයේ ඒ වේදතා ගෙත දෙත තැත අරමුණු කරතු. එතැත සිත තබා රිදෙනවා රිදෙනවා..... හිරිවැටෙනවා, හිරිවැටෙනවා..... කකියනවා, කකියනවා..... දුක්ඛ වේදතා දුක්ඛ වේදතා......යි, මෙසේ වැටහෙත දනෙත තේරෙන අයුරිත් එම වේදතාවත් මෙතෙහි කරනු. වේදතාව තිබෙන තුරුම මෙතෙහි කරනු. ඉරියව්ව වෙතස් තොකරණු. මෙසේ ඒ වේදතා දුතෙත තැතම සිත තබා මෙතෙහි කිරීමේ දී සමාධිය දියුණු වත් මැ වේදතා විෂ්කම්භණය වත්තේය. එවෙලාවට තැතිව යන්තේ ය. එවිට මූලික අරමුණට බසිතු.

මැසි-මදුරු ආදී සතුන්ගේ පීඩාවක් දුනේනම්, එතැන සිත තබා කසනවා, කසනවා .....යි වේදනාව, අරමුණු කොට කසනු කැමති සිතක් පහළ වුවහොත්, එය ද අරමුණු කොට අතගණිමි.....යි, හෙමින් අතගෙන අත ඔසවමි, අත ඔසවමි යි හෙමින් අත-ඔසවා, කසම් කසමි.....යි, කසා ගණිමි, ගණිමි.....යි එතැනින් අතගෙන, පහත් කරමි.....යි, හෙමින් අත පහත් කොට තබමි....යි කලින් තිබූ තැන අත තබා, මූලික භාවනාවට බසිනු. තවද ශරීරයේ බර අඩු සැහැල්ලු ගති, වාතයෙන් එසවෙන්නා මෙන් දනෙන්නට පුළුවන. එසේ දනෙන විට සැහැල්ලුයි, සැහැල්ලුයි.... යනුවෙන් අරමුණු කොට මූලික භාවනාවට බසිනු.

ඇතැම් විට ශරීරය නළවන්නා වැනි, මුළු ඇඟ පුරා පැතිරී යන පීතියක් දනෙන්නට පුළුවන. එය ද පීතිය පීතිය ... යනුවෙන් අරමුණු කොට නැති වූ පසු මූලික භාවනාවට බසිනු.

ඇතැම් විට ශරීරය පුරා දනෙන සැප සහගත බවක් ඇති විය හැක. සැපයි සැපයි .... යනුවෙන් එයද අරමුණු කොට භාවනා කරණු.

# "පාමුජජං භාවෙනෙතා රමති"

# උපදේශ (ක)

මෙසේ භාවනායෙහි යෙදෙන විට, රාග-ළෙෂ මොහාදී අකුසල් බලපවත්වන සිත් ඇතිවිය හැක. රාග-සහගත සිතක් පහළ වුවොත්, රාගය රාගයැ....යි එය සංසිදෙනතුරු අරමුනු කොට, භාවනා කරණු. තරහ හෙවත් වෙෂ-සහගත සිතක් නම්, තරහව තරහව ..... හෝ ළෙෂය, ළෙෂය...... යනුවෙන් ද මුළා වූ ආකාර සිතක් නම් මුළාවීම මුළාවීම හෝ මෝහය මෝහය ...... යනුවෙන් ද සිත හැකිලුණු වැඩෙහි නො-යෙදෙන මැලි-අයුරක්-කාන්සියක්, දැනේ නම්, කාන්සියි කාන්සියි...... කම්මැලියි, කම්මැලියි...... යනුවෙන් ද සිත විසිරී අවුල් වී ගියේ නම් අවුල් වුණා....... විසිරුණා......ආදී වශයෙන් ද අරමුනු කොට ඒ සිත් නිරුද්ධ වූ පසු මූලික භාවනාවට බසිනු.

# උපදේශ (කා)

- හාවනානුයෝගියා ගේ සිත බලවත් කාම අරමුනු සහ ඓතනා වලින් මැඩ-පැවත්වී යන අවස්ථා ද ඇතිවිය හැක. ඒ වනාහි කාමචඡනදය යි. එය ද කාමචඡන්දය හෝ කාමය කාමයැ....යි මෙනෙහි කරණු. කාම සහගත සිතිවිලි නිරුද්ධ වී එයින් හටගත් චිත්තජ රූපයන් ද නිරුද්ධ වූ බව බලමින්-පවත්නා සිත් ඇති වන තුරු මෙනෙහි කරණු. ඉක්බිති මූලික කමටහනට බසිනු.
- i ඇතැම් විට බලවත් නොරිස්සුම් ගති, කෝධ සහගත හෙවත් වහාපාදයන් සිතෙහි පහළවිය හැකිය. ඒවා ද කෝධය කෝධය...... හෝ වහාපාදය, වහාපාදයැ..... යි නැතිවන තුරු අරමුණු කරණු.
- iii සිතෙහි ඇති බලවත් අලස බවක්, කිුයායෙහි නොයෙදෙන බවක්, නින්දට යන බවක්, දනුණොත් නිදිමතයි, නිදිමතයි..... අලසයි, අලසයි.... යනාදීන් ඒ ගතිය දුරුවන තුරු මෙනෙහි කොට මූලික භාවනාවට බසිනු.

### ''අරතිං පජහනෙතා රමති''

- iv නොසන්සුන් ඇවිස්සුණු විපිළිසර ගතිය සිතෙහි ඇතිවීමෙන් කම්සථානයෙන් වේගයෙන් ගිළිහී යන්නට පුළුවන. එවිටම තත්ත්වය තේරුම්ගෙන සිත ඇවිස්සුණා...... ඇවිස්සුණා....හෝ නො-සන්සුන් වුණා...... වෙනස්-වුණා...... විපිළිසර වුණා..... ආදී වැටහෙන අයුරකින් අරමුණු කරන්න. එය ඇතිව පැවති බව, නැතිවන බව, නැති වුණ බව, වැටහුණු පසු නැවත මූලික භාවනාවට බසිනු.
- v නොයෙක් ආකාර බලවත් සැක පහළ වී සිත අරමුණෙහි නො-පිහිටා යන්නට පුළුවන. රත්නතුය පිළිබඳ, තමන්ගේ ශීලය හා කම්සථානාචාය්‍රීයන් පිළිබඳ, තමන්ගේ අතීතාදී ආත්ම භාවයන් හා තවත් නො-යෙක් කරුණු ගැන ද සැක පහළ විය හැක. කාමචඡඥාදී සියල්ලටම වඩා මේ සැකය විෂ සහිත ය. එබඳු සැකයක් පහළ වූ වහාම සැකය සැකය යනුවෙන් වහා අරමුණු කරනු. එම සල්ලකඛණ සිත් පරම්පරාවට සැක සහගත සිතිවිලි බිඳීගිය බව වැටහීමෙන් නිසැකව මූලික කමටහණ ගත හැක.

යම් හෙයකින් හටගත් සැකයක් අරමුණු කිරීමෙන් දුරුකර ගැනීමට යෝගියාට නො-හැකි නම් කම්සථානාචායා වරයා විසින් සැකයෙහි මුල් හේතුව "අයොනිසො මනසිකාරය" බව හා සැකයෙහි ආදීනව දක්වා අවවාද කිරීමෙන් යෝගියා නිසිමගට ගත යුතුය.

## පුඥප්තිය හා පරමාර්ථය

පුඥප්තිය නම් පණවා ගැනීම් බව කලින් විස්තර කරන ලදී. පරමාර්ථ නම් වෙස් මාරු නොවන, අවිපරීත, ඊට වඩා නො-බෙදිය හැකි සේ සියුම්ව ගිය උතුම් වූ අථිය යි. පුථම ''උපදේශයෙහි'' පිම්බීම් හැකිලීම් යනු පුඥප්තිය (පණවා ගැනීම්) ය. සිතට වහා වැටහීයන වචනයක සිත පිහිටන්නේය. ඒ ඒ ජාතීන්ට ස්වභාෂාව තරම් වහා වැටහෙන්නක් නැත. එසේම වාවහාරයේ පවත්නා

### ''අනිච්චානුපසසනං භාවෙනෙතා රමති''

වහා වැටහෙන වචනයකින් විනා අමාරු නොවැටහෙන වචනවලින් ද සිත පිහිටුවා එකඟ කර ගැනීම අපහසුය. එහෙයින් ස්ව-ජන්ම භාෂාවෙන් අරමුණු කිරීමට උපදෙස් දෙනු ලැබේ. දන් මේ උපදේශයන් පරමාථ්යට වැටෙන අයුරු විදශීනා ගුරුවරයා විසින් වෙසෙසින් උගත යුතු ය.

### පරමාථ (අ) වායො-කායානුපසසනා

පිම්බීම = චිතතජ වායෝ රූපයකි හැකිළීම = චිතතජ වායෝ රූපයකි

පිම්බීම-හැකිලීම අරමුණු කරන සිත් නාම ධම් යි. චිත්තජ වායෝ රූපය එම වායෝ රූපයාගේ විපර්මභණ ලක්ෂණ වශයෙන් පිම්බී-තදවීම හැකිලී -තදවීම අරමුණු කැරවීම යි. මෙසේ පිම්බීම් හැකිලීම් වශයෙන් අරමුණු කරන්නේ නාම-රූප ධම්යන් බව භාවනානුයෝගියාට මූලික පාඩමක් වශයෙන් කියා දිය යුතුය. විදශීනාවට අසුවන පරමාථ් ධම් වනාහී නාම රූපයෝය. රූපය ඕළාරික බැවින් පළමුව අරමුණු කැරවිය යුතුය. සිත එකඟ වීමේදී එම රූපය අරමුණු කරණ සිත් හෙවත් නාම ධම්යන් ද වැටතේ. මෙසේ පිම්බීම් හැකිලීම් වශයෙන් අරමුණු කරන්නේ "වායෝ කායය" - "වායෝ රූපය" බවත් එය අරමුණු කරමින් පවත්නා සිත් නාම-ධම් බවත් එහෙයින් මෙම භාවනාව සතර සතිපටඨාන විෂයයෙහි "කායානුපසසනා සතිපටඨාන" භාවනාව බවත් මුල සිටම නාම-රූපයන් අරමුණු කරන හෙයින් ශුද්ධ-විදශීනා බවත් පැහැදිලි කළ යුතුය.

# පරමාර්ථ (ආ) චකබුළාර-විපසසනා

පරමාථ වශයෙන් (ආ) උපදේශ කොටසින් චකුමු<mark>ුුවාර විදශීනාව</mark> දක් වේ. ඇස-හැරීමට සිතක් පහළ වූ විට එම නාම ධම්ය හා ඇස-

### ''නිචචසඤඤං පජහනෙතා රමති''

හැරීම වශයෙන් පවත්නා චිතතජ-රූප-ධම්යන් ද විදශීනාවට නැගීම පළමුව දක් වේ. තවද මුලින් ඇස-හැරීමට හටගත් සිතෙහි සති-සමාධි-පුඥා-නො-යෙදිණ. නැවත නැවත අරමුණු කිරීමෙන් ඇතිවන සිත්හි සති-චෛතසිකය පිහිටුවීමෙන් අරමුණ අල්වා ගැනීම, සමාධියෙන් විසිරයා නො-දීම, පුඥාවෙන් විදශීනාව සිදුවෙයි.

බැලීමට පහළ වූ සිත නාමය යි. බැලීම් කිුිිියාව, එයින් හට ගත් රූප-ධම්ය, මෙසේ මේ නාම-රූප-ධම්යන්ගේ විදශීනාව ද දක් වේ.

### ආයතන

ඇස චකබායතනය යි. රූපය රූපායතනය යි. චකබු විඤඤාණය මනායතනය යි. එහි යෙදෙන චේදනාදී චෛතසික ධම් ධම්මායතනය යි. මෙසේ මේ උපදේශයෙන් ඉහත දක්වූ ආයතන ධම්යන්ගේ අනිතාහදී ලක්ෂණයන් කුමයෙන් එකඟවන සිතට අරමුණු කොට භාවනා කිරීම ද චේ.

### ධාන

ඇස චකබු ධාතුව යි. රූපය රූප ධාතුව යි. දකීම චකබු විඤාඤාණ ධාතුවයි. එය හා යෙදෙන චේදනාදීහු ධම්ම ධාතුව යි. මෙසේ මේ උපදේශයෙන් ධාතුන් අරමුණු කොටද විදශීතා කරන්නේ වේ.

#### සහස

මෙහි ස්කණාදී වශයෙන් අරමුණු කළ සියල්ල දුක් ය. ඒ දුක් හට ගැනීමේ හේතුව වූ තෘෂ්ණාව සමුදය සතාය යි. මෙසේ දුකබ සමුදය සතායන් අරමුණු කොට භාවනා කිරීම ද වේ.

## ''දුකඛානුපසසනං භාවෙනෙතා රමති''

### පුත්සය

ඇස ''නිසසය'' පුතාය යි. රූපය ''ආරම්මණ'' පුතාය යි. ආවජිනය අනනතර, සමනනතරාදී පුතාය කොට ඇත්තේය. ආලෝකය උපතිසසය පුතාය යි. වේදනාදීහු සහජාතාදී පුතායෝය. මෙසේ මේ උපදේශය ගෞරවයෙන් පිළිපැදීමෙන් ස්කන්ධ, ධාතු, ආයතන, සතා, පුතාාකාර වශයෙන් ද විදශීනා කරන්නේ වේ.

පෙනීමක් සිදුවීමට චක්ෂු-පුසාද රූපය, හා විෂය රූපයත් නිසා පහළවන චක්බු-විඤඤාණ සිතක් ඇතිවිය යුතුය.

ඇසට රූපයක් හමුවීයැයි සිතනු. එවිට සිත වෙන යම් අරමුණක පැවතුණේය. එම පළමු අරමුණෙහි පැවති සිත නිරුද්ධ විය. නැවත හටගත්තේ භවඞග සිත්ය. ඒ අතීත භවඞගයැ යි (තී) ගැණේ. දූන් යම් ඉන්දියයකට අරමුණක් ලැබී ඇති හෙයින් එම අරමුණ ගැනීමට සිත උනන්දු වෙයි. එවිට අතීත භවඞග සිත් පරම්පරාවගේ චලනය වෙයි. එය භවඹග චලන (න) යයි. දූන් භවඞග සිත නිරුදධ වෙයි. එය <mark>භවඞග-උපචෙඡ ද</mark> (ද) යයි<mark>. ද</mark>න් මේ අරමුණ පැමිණියේ කුමන දොරටුවෙන් දයි බලන සිත පඤචඬාරාවජඡන (ප) යයි. ඉක්බිති චකබුඬාරයෙන් බව දනිමින් චකඛු-විඤාඤාණ (ච) සිත පහළ වෙයි. ඒ සමගම අරමුණ පිළිගන්නා සමපටිචඡන (සං) සිත ද අරමුණෙහි හොඳ නරක තීරණය කරන සනතීරණ (ණ) සිත ද හොඳ නම් ගැනීමට ඇලීමට හෝ නරක නම් විරුද්ධ වීමට හෝ වාවස්ථා කරණ වොන්පන (වො) සිතද ඇතිව නිරුද්ධ වීමෙන් පසු ජවන් (ජ) සිත් සතක් අරමුණු රස විඳිමින් පහළව බිදෙයි. ඒ ජවන්ම අරමුණු කරමින් තදාලම්බන (ත) දෙසිතක් පහළ වැ බිඳී සිත භවඞග ගත වෙයි. එක අරමුණක ඇතිවෙමින් බිඳෙමින් ඉතාමත්මැ කෂණික වැ දිවූ මේ දිගම සිත් වෙය මෙසේ සටහන් කළ හැකියි.

### ''සුඛසඤඤං පජහනෙතා රමති''

2 4 5 7 8 9 10 11 12 13 14 15 ප. ච. සං. ණ. චො. ජ. ජ. ජ. ජ. ජ. ජ. ජ. 000, 000, 000, 000, 000, 000, 000, 000, 000, 000, 000,

මේ චිත්තකෂණ 17ක් ආයු ඇති රූපාරමමණයක් චක්ෂු පුසාදයට ගැටීමෙන් පහළවන චක්බුළාර ''අති-මහනතාලමබණ'' චිතත වීටීයකි. මේ එක චිතතකෂණයකට කුඩා චිතතකෂණ තුනෙකි. ඇතිවීම, පැවතීම, බිඳීම යනු ඒ චිතතකෂණ යි. මෙසේ ඉතා ශීසු චේගයකින් බිඳි බිඳී යන චිතතකෂණ 17, අවසන් වන විට රූපාරමමණයත් චක්ෂුපුසාද රූපයත් බිඳී යති. මෙසේ චිතතකෂණ 17කට වඩා ආයු ඇති රූපාරමමණයක් නො-ලැබෙන හෙයින් රූපයාගේ ආයුෂ චිතතකෂණ වලින්ම මැන්න යුතුය. චිතතකෂණයක ආයු කාලය මැතිය යුත්තේ චිතතකෂණයකින්ම පමණි. එතරම් චේගයෙන් ඇතිව බිඳෙන දෙයක් මේ ලෝකයෙහි තවත් නො-මැත. එබඳු චිතතකෂණ 17කින්ම පමණක් සීමා කරගත යුතු හෙයින් සිත ළඟට ඉතා වේගයෙන් ඇතිව නැතිවන්නේ රූප ධමී යි. මෙසේ එක සිත් පෙළක් බිඳුණු පසු නැවත භවඹගයට බැස එම රූපාරමමණයම හෝ අනිකුත් අරමුණක් හෝ ගණීමින් නොකඩවා ඇති-වෙමින් බිඳෙමින් පවත්නා නාම-රූප ධමී සමූහය සංසාරයයි.

පෙනීම, පෙනීම ... හෝ දකීම..... දකීම..... යන උපදේශයෙන් මෙනෙහි කරවමින් සිහිය පිහිටුවන්නේ, සිත යොදවන්නේ භාවනා කරවන්නේ, චඤුපුසාද රූපය, රූපාරමමණය යන රූප ධම් හා චක්ඛු විඤ්ඤාණ සිත හා එක්ව යෙදෙන චෛතසිකයන්දයි, නාම-ධම්ත්, ඒවායේ ලකුණ රසාදී විසින් අරමුණු කොට අනිතාහදී ලක්ෂණ කරා ගමන් කරවීමට සති-සමාධි-පුඥාවන් යොදා ගැනීමයි.

### සකනධ

- (i) චකුෂු-පුසාද රූපය හා රූපාරමමණය රූප සකන්ධය යි.
- (ii) චකබු-විඤඤාණ සිත්හි යෙදෙන වේදනා චෛතසික **වේදනා** ස්කන්ධය යි.

## ''අනතතානුපසසනං භාවෙනෙතා රමති''

- (iii) එම සිත්හි යෙදෙන සඤඤා චෛතසික සංඥා ස්කන්ධය යි.
- (iv) එසසාදී ඉතිරි චෛතසික සංසකාර ස්කන්ධය යි.
- (v) චකඛු-විඤඤාණ සිත් විඥාන සකන්ධය යි.

මෙසේ පෙනීම පෙනීම හෝ පෙනෙනවා දකිනවා.......යි, වැටහෙන අයුරින් මෙනෙහි කරන්නට තියම කළ උපදේශයෙන් ඇතිව පවත්නා පඤචස්කන්ධයම අරමුණු කොට එකඟවන සිතින් අනිතාහැදී ලක්ෂණ භාවනා කිරීම බව වටහා දිය යුතුය.

තවද බිපපාභිඤඤ බාහිය හිමියනට වදාළ සඞ්ක්ෂිප්ත චක්ෂුද්වාර විදශිනාව "දිටෙඨ දිටඨ මතතං භවිසසති" යනුයි. "දුටු, දෙය දකීම" පමණයි යන තේරුමයි. මෙහි දුටුදෙය නම් චක්බු විඤඤාණයෙන් චක්ෂුපුසාදය එක්ව ගත් රුපාරමමණයයි. දිටඨමතත භෙවත් දකීම් මාතුය නම් චක්බු විඤඤාණය ළඟට පහළ වන "සංපටීචඡන සන්තීරණ චොන්පන" සිත් තුනයි.

පෙනීම පෙනීම හෝ දකීම දකීම යන උපදෙස අනුව මෙනෙහි කිරීමෙන් මේ සිත් වලින් එහාට එම චිතතවීරීය ගමන් නොකරන්නේය. ජවන් සිත් නො-ලැබෙන බැවිනි.

"න රජජති න දුසකති නමුග්හති" (68 පිට උදාන-අටඨ කථා) රාගයෙන් නො-ඇලෙයි. වෙෂයෙන් දූෂිත නොවෙයි. මෝහයෙන් මුළා නොවෙයි. නියම වශයෙන් සල්ලකඛණ සිත්ති සති සම්පජඤඤයන් යෙදී ඉණිය සංවරය රැකී විදශීනාව සම්පූර්ණ වන්නේය.

මෙම උපදේශයන් පයාීඩකයෙන් හිඳ භාවනා කිරීමේදී මෙන් හා සක්මනේදී හා අනිත් සෑම අවස්ථාවකද ගෞරවයෙන් පිළිපැදීමට යෝගියා උත්සාහවත් කරවනු.

## ''අතතසඤඤං පජහනෙතා රමති''

සෑම විටම ඇස් පියා භාවනා කරනු. ඇස් පියා සිටි විට දශීනය වන රූපයන් වනාහි ''පඤචඬාරානුඛණා'' මනොඬාරයට අරමුණු වන හෙයින් ඒ වනාහි පෙනීම දන ගැනීමකි. එයද පෙනීම පෙනීම හෝ දකීම දකීම යැයි මේ උපදෙස අනුව අරමුණු කරවීමෙන් එම අරමුණු කරවන (සල්ලකඛණ) සිත්හි සති සමපජඤඤයන් යෙදී විදශීනාවට නැගෙන්නේ ය. (මෙසේ පවත්නා නාම-රූපයන් අරමුණු නො-කොට ''චක්ඛුං අනිචචං දුකඛං අනතතා''යි සිය දහස් වර කිය කියා සිටියද අරමුනු වන නාම රූපයක් තමාම නැති හෙයින් කුමන අනිතාහදී ලක්ෂණ අවබෝධයක්ද? කුමන විදශීනා භාවනාවක් ද? හුදෙක් කටපාඩම් කීමෙකි.)

## පරමාථ (ඉ) සොතළාර විපසසනා

කණට ලැබෙන අරමුණ ශබ්දය යි. ශුොතපුසාද රූපයත් ශබ්දාරමමණයත් නිසා සොත විඤඤාණ සිත පහළ වෙයි. මෙසේ පළමු පරිදි සොතළාරික සිත් පරම්පරාව හට ගණියි. විශේෂය චක්ඛු-විඤ්ඤාණය වෙනුවට සොත-විඤ්ඤාණය යෙදීම යි. ශබ්දාරම්මනය ශුොතපුසාදය සොත-විඤ්ඤාණය සිත එක් වන විට දනෙන්නේ ඇසීමකි. වහා එය අරමුණු කළ හැක්කේ පකටව දනෙන හැටියෙන් එය අරමුණු කිරීමෙනි. ඒ වනාහි එක්ව යෙදෙන ධම් සමඟ සොත-විඤ්ඤාණයාගේත් ශුොතපුසාද ශබ්ද රූපයන්ගේත් ලක්ෂණ රසාදී වශයෙන් මෙනෙහි කැරවීමයි. විදශීනායෙහි යෙදවීම යි.

දත් ''ඇසීම'' ඇසීම හෝ ඇහෙනවා ඇහෙනවා යනුවෙන් විදශීතා කරන්නේ = ශුොතපුසාද ශබ්ද යන රූප ධම් හා, එක්ව යෙදෙන ධම් සහිත සොත-විඤ්ඤාණය යන ටාාම ධම් යි.

ස්කන්ධ ආයතන ධාතු සතා පුතායාකාර

(i) ඉොත-පුසාද ශබ්ද = රූපස්කන්ධය යි.

### ''නිබ්බිදානු පසසනං භාවෙනෙතා රමති''

- (ii) සොත-විඤ්ඤාණ සිත්හි පහළ වන වේදනා = වේදනා ස්කන්ධය යි.
- (iii) එහිම පහළ වන සඤ්ඤා චෛතසික = සංඥා ස්කන්ධයයි.
- (iv) එසසා දී ඉතිරි චෛතසික = සංස්කාර ස්කන්ධය යි.
- (v) සොත-විඤාඤාණ සිත් = විඥාන ස්කන්ධය යි.

මෙසේ මේ උපදෙසින් පඤචස්කන්ධයම විදශීනා වන්නේය. ආයතන ධාතු සතා පුතාහකාරයෙන් විදශීනා වන අයුරු ඉහත . කීලෙස දත යුතුය.

### පරමාර්ථ (ඊ) ඝාණ-ළාර විපස්සනා

නාසයට අරමුණු වන්නේ ගන්ධය යි. එය සුවඳ දුගඳ (ගඳ) වශයෙන් වාවහාර වෙයි. දනෙන්නේ සාණ-විඤ්ඤාණ සිතටයි. සුවඳ යි. සුවඳ යි. ගඳයි. ගඳයි. ආදී වශයෙන් දනෙන යම් සුගන්ධ දුගීන්ධාකාරයක් වෙයි නම් එය එසේම අරමුනු කිරීමෙන් සුාණ-පුසාද ගන්ධ යන රූප ධම් හා එක්ව යෙදෙන ධම් සහිත සාණ විඤ්ඤාණය යන නාම ධම් ද ලක්ෂණාදී විසින් විදශීනා කිරීම යි.

ස්කන්ධ, ආයතන, ධාතු, සතා, පුතාහාකාර

- (i) සාන-පුසාද ගන්ධය  **රූපස්කණ්ධය යි.**
- (ii) සාණ-විඤ්ඤාණයෙහි එක්ව යෙදෙන වේදනා **= වේදනා** ස්කන්ධය යි.
- (iii) සඤඤා චෛතසික **= සංඥා ස්කණධය යි.**
- (iv) ඉතිරි එසසාදී මෛතසික = සංස්කාර ස්කණධය යි.
- (v) සාණ විඤ්ඤාණ සිත් = **විඥාන ස්කණ්ධය යි.**

## ''නනිදිං පජහනෙතා රමති''

මෙසේ පඤ්චස්කන්ධය ද ආයතන, ධාතු, සතාා, පුතාාකාරයන් ද විදර්ශනා කරන්නේ වේ.

## පරමාර්ථ (උ) ජිව්හාඬාර විපසසනා

ජිව්හා-පුසාදයත් රසයත් ජිව්හා-විඤඤාණයත් එක්වීමෙන් පැණිරස තිත්ත රස ආදිය දනෙයි. ඒ දනෙන අයුරින් මෙනෙහි කරවීම ජිව්හාවාරික නාම-රූප විදශීනය යි.

ස්කන්ධ, ධාතු, ආයතන, සතෳ, පුථෳාකාර

- (i) ජිව්තා පුසාදය රසය = **රූපස්කන්ධය යි.**
- (ii) ජිව්තා විඤඤාණයෙහි යෙදෙන චේදනා **වේදනා ස්කණධය යි.**
- (iii) එහිම යෙදෙන සංඥා = **සංඥා ස්කෘධය යි.**
- (iv) ඉතිරි එසසාදීනු = සංස්කාර ස්කන්ධය යි.
- (v) ජිව්හා විඤාඤාණ සිත් = **විඥාන ස්කණ්ධය යි.**

මේ උපදේශයෙන් මෙසේ පඤචස්කන්ධය ද ආයතන, ධාතු සතා, පුතාාකාරයන් ද විදශීනා කිරීමයි.

# පරමාථ් (ඌ) කායළාර - විප<del>සස</del>නා

කාය පුසාදයත් ස්පශීයත් කාය විඤඤාණයත් යන නාම රූපයන්ගේ පහළවීම හැපීම...හැපීම... යනුවෙන් අරමුණු කරවන මෙම උපදේශයෙන් එම නාම රූපයන් ලඤණොදීන් විසින් මෙනෙහි කරවීම මැයි. ශරීරයේ දවීම්, දහඩිය දමීම්, සීතලවීමාදිය ද උෂ්ණාදීස්පශී හෙයින් ඒවා ද එපරිදි අරමුණු කරවනු.

ස්කන්ධ, ආයතන, ධාතු, සතා, පුතායොකාර

(i) කායපුසාදය ස්පශීය **- රූපස්කන්ධය යි.** 

## ''කත්ව භිකඛවෙ සදධි**නිුයං දට**ඨබබං - චතුසු සොතාපතතිය**වෙ**ගසු''

- (ii) කාය විඤඤාණයේ යෙදෙන වේදනා **වේදනා ස්කන්ධය යි.**
- (iii) සංඥා **= සංඥා ස්කන්ධය** යි.
- (iv) සංස්කාර **= සංස්කාර ස්කන්ධය යි.**
- (v) කාය විඤාඤාණ සිත් = **ව්ඥාන ස්කන්ධය යි.**

මෙම උපදේශ කොටසින් මෙසේ ස්කන්ධ, ආයතන, ධාතු, සතා පුතායාකාරයන් විදශීනා කිරීමයි.

### පරමාථ් (එ) මනොළාර විප<del>සස</del>නා

මන නම් සිත යි. සිත ත් ධමමාරමමණත් ඒ නිසා හට ගත්තා මනො-විඤඤාණ සිතුත් එක්වීමෙන් දන ගැනීම කල්පතාවීම අවබෝධවීම සිදු වෙයි. සිතට මන හෝ මනසැයි කියනු ලබන්නේ අරමුණ මනිමින් මෙන් දනගන්නා නිසයි.

''ආරම්මණං මිනමානං විය ජානාතීති මනො'' යනුවෙන් ඒ බව දක්වා තිබේ. තවද ''මනතීති මනො'' (මන-ඤාණෙ) දන ගණිනු යි, තේරුම් ගණිනු යි ''මන'' නම් වේ.

මනොළාරය නම් භවඞග-චිතත සනතතිය යි. එ ද වනාහි ආවජිනයට නැඹුරු වූ භවඞගය බව ආචායයී නියමය යි.

මනොළාරයට ලැබෙන අරමුණ නම් ධණිළමඛණය යි. ඒ වනාහි පුසාද-රූප, සුබුම-රූප, චිතත, චෛතසික, නිව්ාණ, පුඥප්ති යනුවෙන් සවැදෑරුම් ය. (චකබුප්පසාදාදී පස්වැදෑරුම් පුසාද රූපයි. ආපො-රූපය, භාව, (2) හදය, ජිවිත, ආහාර, ආකාස, විඤඤතති (2) විකාර (3) ලකඛණ (4) යනු සුබුම රූප 16 යි.) මනො-ධාතුවත් මේ ධමමාරමමණත් නිසා මනොවිඤඤාණ සිත් 76 හැත්තෑ හයක් (චක්ඛු-විඤඤාණාදී විපඤච විඤඤාණය හා පඤ්චළාර වජජන, සමපටිචඡන දෙක යන මනො ධාතු තිුකයත් හැර) පහළ වෙති.

### ''විරියින්දියං-චතුසු සමමපපධානෙසු''

ධමමාරම්මණයන් වනාහි පස්-දොරින් පෙර ගන්නා ලද අරමුණු වශයෙන් එයට සමාන අරමුණු ගැනීම් ලෙසින් ද ශුැතියෙන් හෙවත් නොයෙක් දේ ඇසීමෙන්, ඒ සමාන වූ දෑ සිත්හි පහළවීමෙන්, ඇැහීම්, බලාපොරොත්තු වීම්, නොයෙක් විතක්-වශයෙන් දෘෂ්ටිකම්-බල, සෘද්ධි-බල, දෙව-බල, ධාතු-කිපීම් කැළඹීම් අනුබෝධ පුතිවේධ මේ ආදී නානාකාරයෙන් ඉදිරිපත් වන බව ධම්යෙහි දක් වේ. මෙසේ මනසත් ධම්ාළම්බණත් නිසා මනො-විඤඤාණ සිත් පහළවීමෙන් නොයෙක් ආකාර පෙනීම්, දකීම්, ඇසීම්, කල්පනාවීම්, හැඟීම්, අවබෝධවීම් වශයෙන් වැටහි යයි. එසේ වැටහෙන අයුරින් මෙනෙහි කිරීමෙන් මනොළාරික නාම-රූපයන් විපසසනා කැරවීම සිදු වෙයි.

## ස්කන්ධ, ආයතන, ධාතු, සතා, පුතාාකාර

- (i) ධමාළමබනයෙහි පසාද, සුබුම රූප = **රූපස්කණ්ධය යි.**
- (ii) මනොවිඤඤාණ සිත්හි වේදනා = **වේදනා ස්කන්ධය යි.**
- (iii) සඤඤා = **සංඥාස්කන්ධය යි.**
- (iv) එසසාදී ඉතිරි සංඛාර = සංස්කාර ස්කන්ධය යි.
- (v) මනො, මනො-විඤඤාණ සිත් = **විඥානස්කන්ධය යි.**

මෙසේ උපදේශ (එ) කොටසින් පරමාථ ධම් විසින් පඤ්චස්කන්ධයද ''මනායතන (මනො-ධාතු තිකය යි) ධම්මායතන'' යන් ද මනො-ධාතු, ධම්ම-ධාතු, මනො-විඤඤාණ ධාතු ''වශයෙන් ද, දුක්ඛ සමුදය සතා වශයෙන් ද, අනන්තර සමනනතරාදී හා ආරම්මණාදී පුතාවශයෙන් ද විදශීනා වේ.

### ''සතින්දියං-චතුසු සතිපටඨානෙසු''

සිත ගමන් කිරීම,

සිතෙහි මකුළු-හුයක් පමණකුදු දුර ගමනෙක් නැත. දුර තිබෙන අරමුණු ගැනීමේදී දුරගියාමෙන් වැටහෙයි. ''දූරං, ගමං'' යනාදී දේශනාවන්හි ද අන්ථිය එයයි. (ධම්ම සංගණී අටුවා)

එසේ දුර යැමෙක් මෙන් වැටහුණොත් සිත ගමන් කළා හෝ ගමන් කිරීම යනුවෙන් මෙනෙහි කිරීමෙන් එම අරමුණු ගනු ලබන මනො විඤඤාණය විදශීනා කිරීම සිදු වේ.

## පරමාථ් (ඒ) ඉරියාපථ-කායානු පසසනා

උපදේශ (ඒ) කොටසින් ''පුනචපරං භිකඛවෙ භිකඛ ගචඡනෙකාවා ගචඡාමීනි පජානාති'' යනාදීන් වදාළ ඉරියාපථ කායානුපස්සනාව විදශීනාවට නැඟීමයි. ඒ ඒ ඉරියවු පවත්වනු කැමති සිත් හා එම සිත් වලින් උපන් රූප-ධම්යන් ඒවායේ ලකුණෙදී විසින් අරමුණු කිරීමෙන් නාම-රූප වශයෙන් විදශීනා කිරීම එම උපදේශයන්ගෙන් දක් වේ. විදශීනා යෝගියාගේ සක්මන් භාවනාවද මේ කොටසට ඇතුළත් ය.

සක්මන නම් ගමන් කිරීමේ ඉරියව්ව යි. මෙහි වනාහි "සන්නිකබිපණය" හෙවත් පය "කැබීම" පළමුව අරමුණු කරන්නට උපදෙස් ලැබේ. ගමනෙහි දී වඩාත් ඕලාරිකව වැටහෙන්නේ පය කැබීමයි. පය තැබීමේ ඡඥය යෙදුණු සිතත් ඒ සිතින් නිපන් රූපයන් වූ තැබීම් කියාවත් පුථමයෙන් අරමුණු කිරීම ඉතා පහසුය. මෙහිදී වම්පය දකුණුපය හැඳිනීම ද නොවරදවා ඇති කැරවිය යුතු.

මේ වනාහි සිත එකතු කර ගැනීමේ ලොකුම උපකුමයකි. මරණයට ගමන් කරන යුධ හමුදාවන් පවා සිත එම භයානක මොහොතින් වෙන්කොට ඉදිරියට ගමන් කරවීමේ ශක්තියක් ගෙන දෙන එකඟ කමක් ඇති කිරීමට යුදෙධාපදේශකයින් මෙම කුමය

## ''සමාධින්දියං-චතුසුඣානෙසු''

පුයෝජනයට ගනු ලැබේ. බුදු රජාණන් වහන්සේ මෙයට අවුරුදු දෙදහස් පන්සියයකට පෙර කෙලෙස් සටනට පුහුණු වන යෝගී යුද්ධ භටයාගේ සිත එක්තැන් කිරීමෙහි පරිපූණි මෙම ඉරියාපථ භාවනාව දක් වූ සේක. පය්‍රීඩකයෙන් හිඳ භාවනා කිරීමේදී විතක්‍රීදේන් නො-නවත්වා ඒ නම් හොඳින් එම උපදෙස් අනුව සක්මන් භාවනා කොට වාඩිවෙනු. සිත වහා එකඟ වේ. සෑම විටෙකම භාවනා කිරීමට, පය්‍රීඩකයෙන් වාඩිවීමට පෙර විසිරීගිය සිත සක්මන් භාවනාවෙන් එක්කොට ගන්න. එසේ සක්මන් භාවනා කරන විට වාඩිවීමට අවශා බව ශරීරයට දනෙන හෙයින් ඒ වේලාවේ වාඩිවීම සුඛ සහගත වන හෙයින් වහා සිත එකඟ වෙයි.

### පරමාථ් (ඔ) චතුසමප ජඤඤ කායානුපස්සනා

උපදේශ (ඔ) කොටසින් ''පුනචපරං භිකබවෙ, භිකබු අභික්කනෙත පටික්කනෙත සමපජාන කාරී හොති.'' යනාදීන් වදාළ චතුසමපජඤඤ කායානුපස්සනාවයි. එහි වනාහි ''අභික්කනත පටික්කනත'' යනුවෙන් වාඩිවී භාවනා කරණ යෝගියාගේ ශරීරය ඉදිරියට නැමී යෑම, පසුපසට නැමී ඇලවී යෑම, ගත යුතුයි. පුකෘති ගමන් කිරීමේ ඉරියව්ව ''ගතෙ යීතෙ'' යනුවෙන් දෙසා ඇති හෙයිනි. එහෙත් ඉතා සියුම්ව සිවු ඉරියව්වෙහිම අභිකුමණය ලැබේ.

මෙහි සමපජඤඤය නම් විදශීනා ඥානය මැයි. චතුසමපජඤඤයක් අටුවායෙහි දක්නා ලැබේ. එයින් පුධාන වන්නේ අසම්මොහ සමපජඤඤය යි. අසම්මොහ නම් නුමුළා වීමයි. සිහියෙන් තොරවූයේ මුළාවීම වෙයි. මෙම උපදේශයන් අනුව ඒ ඒ සිත් හා කිුයා-සිදුවීම්හි සිහිය යොදන විට ඒ සමඟ සමපජඤඤයද යෙදෙමින් අභිකුමණ පුතිකුමණාදී වශයෙන් පවත්නා නාම රූප ධම්යන් දකියි. මම හෝ සඬවයෙක් පුද්ගලයෙක් නොවන බව හුදෙක් නාම-රූප සමූහයක් බව වැටහේ. නාම-රූප බව නො-වැටහීම අවිදුහවයි. සම්මොහය යි. "දුකෙබ අඤඤාණා අවිජජා"

### පඤඤ්ණිුයං-චතුසු සචෙවසු''

මෙසේ අසම්මොහ සමපජඤඤය යෙදෙත් ම සාභ්‍ය සපපාය ගොචර සමපජඤඤයන් නි්රායාසයෙන් ම කි්යාවට නගන බව වැටතේ. ඉදිරියට භාවනා කරගෙන යෑමේදී සමපජඤඤ භාවනා, ''මේ'' ම යැ යි යෝගියාම ශාක්ෂි දරනු ඇත. අභික්කනත පටික්කනත ආලොකිත විලොකිත සම්මිඤ්ජිත පසාරිත යනුවෙන් ශරීරය ඉදිරියට යෑම පිටුපසට යෑම ඉදිරි බැලීම දිසා බැලීම අත් පා හැකිලීම දිග හැරීම යන සෑම අවස්ථාවකම ඒ ඒ අයුරින් මෙනෙහි කිරීමෙන් පළමුව එසේ කරණු කැමති සිතත් දෙවනුව එසේ කරමින් ඒ සිත හා චිතතජ රූපත් යන නාම-රූපයන් අරමුණු වීමෙන් අසම්මොහ සමපජඤඤය සම්පූර්ණ වේ.

### සැළකිය යුත්තක්

යම් රූපාදී ධම්යන් ලඤණාදී වශයෙන් මෙනෙහි කොට විදශීනා අභිනිවේෂය හෙවත් විදශීනාවට බැසගත් යෝගියෙකුට විනා, දඩබ්බර කාමභෝගීනට මේ උපදෙස් අනුව මෙනෙහි කිරීම, නාමරූපයන් ගේ අවබෝධය පිණිස පැවතිය නොහැක. හුදෙක් ''කෝලිත්තමක්'' විය හැකි. වටිනා මුතු මැණික් ආදී හසතාාභරණයෙන් සරසන ලද මඟුල් ඇතා වනේ කන වල් අලින්ට ''කෝලිත්තමක්'' විය හැක. එහෙත් රාජාදී උතුමන්ගේ පරිභෝගයට යෝගාවන ලෝක වාසීන්ගේ මඞාල සම්මත වස්තුවකි. මතු සඳහන් වන පරිදි මෙම උපදේශානුසාරයෙන් පුතාවෙකාව සම්පූර්ණ වන්නේ ද, නාම රූපයන්හි අභිනිවේෂය ලබන හෝ ලැබූ යෝගීන්ට මිස ''භතත නිකබිතත වායස'' සදෘෂ සිහි නැති පුද්ගලයින්ට නොවේ.

### කම්ස්ථාන-කම්ස්ථාන ශිෂී

1.සිවුපස පුතාවෙක්වෙ චතුසමපජඤඤය වශයෙන්;

"නෙව දවායාති ආදිනා නයෙන වුතෙතා අටඨවීධොපි අපෝා අහෝ නාම. තසසවසෙන සාභ්ක සමපජඤඤං වෙදිතබබං"

### ''විරාගානුපසසනං භාවෙනෙතා රමති''

නෙවදවාය, (සෙල්ලම් පිණිස නොවේ) ආදී අටවැදෑරුම් අථ්ය අථ නම් වේ. ඒ අයුරින් ''සාථික'' සමපජඤඤය දත යුතු ය.

සැප නොසැප බව සලකා ගැනීම සපපාය සමපජඤඤය යි.

''කමමටඨානාවිජහන වසෙනවච ගොචර සමපජඤඤං වෙදිතබබං''

කමටහණ අත් නොහැරීම් වශයෙන් ගොචර සමපජඤඤය දත යුතුය.

''තසමා බන්ධ, ධාතු, ආයතන, කම්මටඨානිකෙහි අතතනො කම්මටඨාන වසෙනෙව, කසිණාදි කම්මටඨානිකෙහි වා කම්මටඨාන සීසෙනෙව..... කාතබබං''

එහෙයින් විදශීනා කම්සථානිකයන් විසින් කම්සථාන වශයෙන් ද, කසිණා දී ''සමථ'' කම්සථානිකයා කම්සථාන ශීෂී වශයෙන් (පුධාන වශයෙන්) කළ යුතුය.

අසම්මොහ සමපජඤඤය ද ධාතු ආදීන්ගේ වශයෙන් බැලීම හෙයින් මේ උපදෙස් අනුව පිළිපැදීමෙන් පුධාන වශයෙන් ගොචර අසමෙමාහ සමපජඤඤයන් සම්පූර්ණ වන බව ද සාත්ථ-සපපාය සමපජඤඤයන් තදනුගත බවද නිසැකව ගත යුතු ය. .

### පුතනවෙකෂා

සිල්වත් භික්ෂුව විසින් සිවුපසය පුතාවෙක්ෂණයෙන් පරිභොග කටයුතුය. නොඑසේවුව සතර සංවර සිල් අසම්පූර්ණය. ණයට ගැනීමක්ද වෙයි.

''සක්කචචං පිණඩපාතං භුඤ්ජිසසාමීති සිකබා කරණියා''

### ''රාගං පජහනෙතා රමති''

යනුවෙන් ආහාර ගැනීමේදී පිඩක් පාසාම සිහි එළවිය යුතු බව, පුතාවෙක්ෂා කළයුතු බව නියම කළ සේක.

"සක්කචචනති සතිං උපටඨපෙනවා" සක්කචචං යනු සිහි එළවා යන තේරුමයි. සිහිය යම් තැනෙකද එතැන සමපජඤඤය ද යෙදෙයි. පචචවෙකඛණ යන වචනය (පති-අවෙකඛණ) නැවත නැවත නුවණින් සලකා බැලීම, තුළුාකාරයෙන් බැලීම, එයම මෙනෙහි කිරීම යන තේරුම් දෙයි.

මෙම පුතාවෙසාව පුයෝජන වශයෙන් හා ධාතු වශයෙන් බැලීම යයි දෙයාකාරය.

"පටිසංඛායොනිසො චීවරං පටිසෙවාමි යාවදෙව සීතසස පටිසාතාය" යනාදීන් දක්වූයේ පුයෝජනය සලකා පරිභොග කිරීම යි.

"යථාපපච්චයං පවතතමානං ධාතු මතත මෙවෙතං" යනුවෙන් පතාය සහ පාරිභෝගිකයා විදශීනාවට නැගීමය. පතාවෙස හියක් නියම කර වදාළේ එම පතාය පරිභෝගයේදී "ඉචඡා ලෝහ මද මානාදී" කෙලෙසුන් නො-ඉපදවීම සඳහාය. අද බොහෝ දෙනා කරන්නාක් මෙන් නුවණින් නොවිමසා එම වාකායන් වාකායන් ඔහේ කියැවීමෙන් පතාවෙස හියක් සිදුවේදයි සිතීම දුෂ්කරය. එහෙත් මෙම භාවනායෙහි යෙදෙන යෝගියා එම උපදෙස් මනාව පිළිපදිමින් අහර ගැනීම් සිවුරු වැළඳීම්, ආදිය කරනවිට ඔහුගේ සිත එකඟවන තරමට ඒ උපදින සිත් හා කියා පරම්පරාවත් නාමරූප ස්කන්ධ-ධාතු වශයෙන් විදශීනා භාවනාවට නැගෙන බව පතාස වශයෙන් ඔහුටම අත් දක්ක හැකි හෙයින් ශුද්ධා ගෞරවයෙන් මෙම උපදෙස් අනුගමනය කිරීම උසස්ම පතාවෙසාව බව කිව යුතු ය.

''සංඝාටි පත්ත චීවර ධාරණෙ සම්පජාන කාරීහොති අසිතෙ පීතෙ බායිතෙ සායිතෙ සමපජාත කාරීහොති''

## ''නිරොධානුපසසනං භාවෙනෙතා රමති''

සඟළ පා සිවුරු දරීමෙහි ආහාර පාන බාදන සායනයන්හි සම්පජානකාරී වීම නම් ඒ සඳහා දී තිබෙන උපදෙස් අනුව නාම-රූප-ධම්යන් අරමුණු කැරවීම යි. මෙය මෙම භාවනායෙහි ශීල පාරිශුද්ධියත් අවඬක ශුද්ධාවත් ඇතිව යෙදීමෙන් අත් දකිය හැකි කරුණු විනා තර්ක කිරීමෙන් තේරුම් ගත නොහැකි බව සැලකිය යුතුය.

තවද පිණ්ඩපාත පුතාවෙක නෙය පුතාසන්නිශිත ශීලයට පමණක් නොව පාතිමොක්ෂ සංවරශීලයටත් අයත් බව ඉහත සඳහන් ශික්ෂාපදයෙන් සිතා ගත හැකිය. එහෙයින් අතීත පුතාවෙක වෙන් අනිත් තුන් පසය පිළිබඳ පාරිශුද්ධිය ලැබෙතත් පිණ්ඩපාතය පිළිබඳ නො හැකි බව හැඟේ. මෙසේ මෙහි දක්වූ උපදෙස් විදශීනාවෙන් යුතුව සිවුපස පාරිභෝගයෙන් සම්පූර්ණ පුතාවෙක ණය සිදුවීමෙන් ශීල-පාරිශුද්ධිය ලැබේ. එසේම මෛතී භාවනාදී අනා භාවනාවෙක යෙදී වුවද පුතා පරිභෝගයෙන් ඇවැත් නොවේ. නුවණින් සම්පූර්ණ කළ යුතු ශීලය සම්පූර්ණ වන හෙයිනි.

## පරමාථ් (ඕ) වේදනානු-පස්සනා

(ඕ) උපදේශ කොටසින් ඇතිව පවත්නා සුබ-දුකබාදී වේදනාවන් අරමුණු කොට භාවනා කැරවීමයි. කය නම් සතර මහා භුතික ය. ඉන් එකක් හෝ කිහිපයක් අරමුණු කොට භාවනා කරන යෝගියාට විශේෂයෙන් තමන් අරමුණු කළ මහා භුත රූපයේ හෝ රූපයන්ගේ සහ ඒ සමඟ පවත්නා අනිකුත් රූප ධම්යන්ගේත් නොයෙක් ආකාර එළෙඹ සිටීම් වැටහීම් විකාරවීම් දවීම් තදවීම් ඇතිවිය හැකිය.

''තසස කායෙ කායානුපස්සිනො විහරතො කායාරමමණො වා උපපජනි කායස්මිං පරිළාහො''

(සංයුතත නිකාය)

## ''සමුදයං පජහනෙතා රමති''

කායානුපසසනාවෙහි යෙදෙන යෝගියාට කයම අරමුණු කොට හෝ දවිලි පරිදාහයන් ඇති වේ. මේ චතුමහාභූතික සරීරය දුකඛ සතාසයයෙහිය. පෙළෙන (පීඩනාථ්) සකස්වෙන (සඬඛතටඨ) තවන (සනතාපටඨ) වෙනස්වන (විපරිණාමටඨ) යන සතර දුකඛ ලඤණයෙන් යුක්තය. මේ දුකඛ-සතාසයාගේ පෙළීම් ආදී ආකාරයන් අපි නිතර නිතර ඉරියව් වෙනස් කිරීමෙන් වසන්කර ගනිමු. යෝගියා වනාහි බොහෝ වේලා එකම ඉරියව්වෙන් භාවනා කරන හෙයින් මේ දුක්ඛ සතාසයාගේ සවාකාර වැටහීම් වේදනා දවීම් තැවීම් හිරිවැටීම් පෙළීම් ලැබේ. ඒවා ඒ ඒ වැටහෙන අයුරින් උපදෙස් අනුව මෙනෙහි කොට වේදනානුපස්සනාව වඩනු.

පළමුවත් වැඩි වශයෙනුත් මුලදී ලැබෙන්නේ දුකඛ වේදනායි. එවිට අනිත් අරමුණක සිත යෙදීම උගහට ය. එහෙයින් එයම අරමුණු කිරීමේදී ''වේදනා පරිගුහය'' හෙවත් වේදනාවන් නිරුද්ධ වන තුරු වේදනායෙහි පහසුවෙන් සිත පිහිටුවීම පුහුණු වෙයි. එය දියුණු වූ පසු, කැමති වේදනාවක් විෂ්කම්භණය කොට භාවනා වැඩිය හැකි යි. පෙර වහසුයා විසින් මස් කඩා කද්දී පවා වේදනා විෂ්කම්භණය කොට රහත් වූ යෝගීන් පිළිබඳ ධම්යෙහි සඳහන්ය. සුඛාදී වේදනාවත් ද යෝගියාට දනේ. ඒවා ඒ ඒ දනෙන අයුරින් උපදෙස් අනුව අරමුණු කොට විෂ්කම්භණය හෙවත් දුරුවූ පසු නැවත පළමු භාවනායෙහි යෙදෙනු.

මෙහි 'වසථුං ආරම්මණං කළුා වේදනං වේදිය තීති'' යනුවෙන් ශරීරය අරමුණු කොට වේදනා විඳිනු ලැබේ. වේදනාවක් එම වේදනාව යෙදෙන අරමුණු කරන සිතුත් වස්තු හෙවත් මහා භුත රූපස්කණුධත් අරමුණු වීමෙන් මෙසේ වේදනානුපස්සනාවෙන් පළමුව අරූප-වශයෙන් විදශීතාවත් පසුව රූප-අරූප හෙවත් නාම- රූප වශයෙන් විදශීතාත් සිදු වෙයි.

කායානුපස්සනාදී එක සතිපටඨානයක් වඩද්දී වේදනානුපස්සනාදී අනිකුත් සතිපටඨානයන් වැඩීම සම්බුද්ධ ධම්යට එකඟදයි, විමසිය යුතුය. වේදනා සංයුතනකයෙහි = ''කථඤච භිකඛවෙ භිකඛු සතො හොති? ඉධ භිකඛවෙ භිකඛු කායෙ කායානුපස්සී විහරති-පෙ-තසස චෙ භිකඛුවෙ! භිකඛුනො එවං සතසස සමපජානසස උපපජජති සුඛා වේදනා සො එවං පජානාති උපපනතා බො මෙ අයං සුඛා වේදනා''

''කායානුපසසනායෙහි යෙදෙන භිකුෂුවට සුබාදි වේදනා ඇති වන බවත් එවිට එම වේදනාව අරමුණු කිරීමෙන් මේ සැප වේදනාවක් උපන්නා (සැපයි..සැපයි) යනුවෙන් දන ගනු ලබන බව'' එහි තේරුමයි. මෙයින් කායානුපසසනාව වඩත් දී වේදනානුපසසනාදී අනිකුත් අනුපස්සනාවන් වැඩීම සම්බුද්ධ ධම්යට එකඟ බව පැහැදිලිය.

## පරමාථ (ක) චිතතානුපස්සනා

(ක) උපදේශ කොටසින් චිතතානුපස්සනාව කිුිියාත්මක වේ.

"ඉධ භිකඛවෙ භිකඛු සරාගං වා විතතං සරාගං චිතතනති පජානාති" යනුවෙන් සතිපටඨාන සූතුයෙහි වදාළ සරාග, සදොස, සමෝහ, සඞ්ඛිතතාදී සිත් භාවනානුයෝගියාට ඇතිවිය හැක. සරාග හෙවත් ලෝභ සහගත සිත් අට ද මෙසේ ඓෂ සහගත මෝහ සහගතාදී සිත් පහළ වූ බව හැඟුණු විට "රාගය රාගය" යනාදී උපදෙස් අනුව මෙනෙහි කිරීමෙන් රාගය දුරුවී සිත පිරිසිදු බව වැටහුණු පසු මූලික කම්සථානයට බසිනු. මෙසේ රාගාදී සිත් වහා දුරුවීමට හේතුවන්නේ දියුණුවන විදශීතා නුවණින් "රාගය රාගය යැයි - වරක් දෙකක් අරමුණු වෙන විටම රාගසිත් නිරුදධ වූ බව හා ඒ අරමුණු කරන විදශීතා සිතුත් වහ වහා නිරුදධවී යන බවත් සිත් පහළවීමට උපනිශ්ශය වූ වස්තු රූපයද චිතතජ රූප ද නිරුදධ

වන බවත් වැටහීමෙනි. මෙසේ මේ උපදේශානු සාරයෙන් පළමුව අරූප-කම්සථානයත් ඉන්පසු රූප-අරූප විදශීනයත් සිදු වන බව වටහා ගත යුතුය.

## පරමාථ් (කා) ධමමානු පස්සනා

සතිපටඨාන දේශනාවෙහි නීවරණ, බන්ධ, ආයතන, බොජාධාන චතුසචව, වශයෙන් ධමානු දශීනා දර්ශිතය. මෙහි පුධාන වශයෙන් උපදෙස් ලැබෙන්නේ නීවරණ ධමමානුපසසනාව සඳහායි. ඒ උපදෙස් ඉතා පැහැදිලිය. නීවරණ අරමුණු කිරීම් වශයෙන් පළමුව ශුද්ධ අරූප විදශීනායි. පසුව වස්තු රූපාදීන්ගේ අරමුණුවීමෙන් නාම-රූප විදශීනාව ලැබේ. බන්ධායතනාදී විදශීනාවන් කලින් විස්තර කළ අයුරුයි.

## අවවාදයක්

ඉහත දක්වූ දොලොස් වැදෑරුම් ඡෙදයන්ගෙන් දක්වන ලද උපදේශයන් සතිපටඨාන දේසනාවන්ට හා අභිධමීයට සම්පූර්ණයෙන් එකඟ බව වටහා ගත යුතුය. හැමතින්ම එකබඳු දෙදෙනෙකුන් නො-ලැබෙන බැවින් භාවනා-මාගීය හා උපදේශ දානයත් නො-එක් අයුරු විය හැකි හෙයින් ම කම්සථානාචාය\$ වරයෙකු ඇසුරු කළ යුතුම ය.

සනාතන විදශීනා ගුරු පොත වූ විශුදධි මාගීයෙහි ද මෙබඳු උපදෙස් ඇත. දිටඨී විසුදධි නිද්දෙසයෙහි

"එකස්ස තාව පඨවිධාතු කකබල ලකබණාති ආදිතා නයෙන ධාතුයො පරිගණ්හනතස්ස" යන පාඨයෙහි ධාතුන් පරිගුහණය පිණිස දී ඇති උපදේශයෙහි පඨවිධාතු පරිගුහණය අපේ වාවහාරයට නැගුවහොත් කකීශයි, කකීශයි, හෝ තදයි තදයි යනාදීන් අරමුණු කළයුතු නො-වේද?

### ''පටිනිසසගගානු පසසනං භාවෙනෙතා රමති''

චුල්ලපන්ථක හිමියන්ට (රජො-හරණං) රජොහරණය රජොහරණයැ (දූවිලි පිස්නය දූවිලි පිස්න යැ) යි ඒ සුදු රෙදි කඩ අරමුණු කරන්නට දුන්සේක් වාාවහාරයට හෙවත් පුඥප්තියට අනුව බවත් එයින්ම සමථයත් එයින්ම විදශීනාත් සම්පූර්ණ වූ බවත් ධමානුකූලව පැහැදිලිව පෙනේ.

මග පැහැදිලිව ඇත. ඇස් නොපෙනීම හෝ අඳුරුවීම මගෙහි වරදෙක් නොවේ.

ඒ ඒ අවසථා පිළිබඳ කලක් ලත් අත්දකීම් අනුව ආචාර්ය උපදේශයන් පිළිබඳ පුථම පුධානය මෙසේ කොටස් කරන ලද නමුදු යෝගියාගේ ඒ ඒ අවස්ථාවන්හි වැටහීම් අනුව දියයුතු උපදෙස් තව බොහෝ හෙයින් විදශීනා ගුරුවරයෙකු සේවනය කළ යුතුමය.

### ධමම විතක්ක

සදොරට පුසඹගයෙන් පැමිණෙන අරමුණු ද, ඉරියාපථ, සමපජඤඤ කායයන් හා චේදනා චිතත-ධමම යන අනුපස්සනාද ලැබෙන ලැබෙන අයුරින් අරමුණු කරමින් මූලික වශයෙන් දන් වායො-කායානුපස්සනාව වඩන යෝගියාට සිත එකඟවීම අනුව මුල්දින සිටම හෝ දවස් කීපයකින් හෝ ආලෝකාදී විදශීතා උපක්ලේශයන් හෙවත් විදශීතා නුවණ කිලිටි කරන අරමුණු ලැබේ. ශුදධ-විදශීකයාට ලැබෙන එම ආලෝකාදිය දුවීලය. සමථ-විදශීකයාට බලවත් වූයේ ද බොහෝ චේලා පවත්තේ ද චේ.

# ආලෝක

මුලින් මුලින් කුඩාවට පටන් ගනු ලබන නා නා වර්ණ මිශු ආලෝක ද සමාධිය වැඩෙත්ම දොඩම් වෙඩිලි වැනි වූ ද ඇතට විනිවිද යන්නා වූ ද, ඇසට යටින් නික්මී යන්නා වැනි වූ ද, නා නා ආලෝකයන් දශීනය වනු ඇත. ඒවා ද, ආලෝකයක් ආලෝකයක්

### ''ආදානං පජහනෙතා රමති''

.... හෝ එළියක්..... යනුවෙන් මෙනෙහි කොට නිරුදධ වූ පසු මූලික කමටහණෙහි යොදවනු.

### පුති

මුලු ශරීරය පිනායන්නා වැනි, ඇතුළත පුණීත, පුණීත රූප පැතිරෙමින් පවත්නා වැනි, සිරුර ඉතා සියුම් ව නලවන්නා වැනි අයුරු දනෙන්නට හැක. ඒ වනාහී පීතිය යි. එය පීතිය පීතියැ.... යි අරමුණු කරවා භාවනා කරවනු.

## පස්සදධි

ශරීරයෙහි දරදඬු ගතිය බර බව දුරුවී සැහැල්ලු නො-බර ගති, උඩට එසවෙන අයුරු හෝ වාතයෙහි රැඳුණු ගතිය, වැටහෙන්නට හැකි ය. එයද සැහැල්ලුයි සැහැල්ලුයි.. ආදී වශයෙන් වැටහෙන අසුරකින් අරමුණු කොට භාවනා කරවනු.

## අධිමොකෂාදිය

ඇතැම්විට පමණ ඉක්මවා යන සැදහැයක් පිහිටීම හා දඩිව ගැනීම්, ස්වභාවයක් ද සැපය ද දනෙන දනෙන අයුරු සියල්ලම අරමුණු කරවනු. නාම-රූපයන් පිළිබඳ කල්පනා, විදශීනා සිතිවිලි, චින්තාමය ඥානයන් ඇතිවන්නට පුළුවන. ඇතැම්විට එබඳු සිතිවිලි තමන්ට මිස අනිකෙකුට, ආචාර්යවරයාට පවා නැතැයි යන මානයක් පවා හටගැනෙන්නට පුළුවන. එබඳු අවස්ථාවන්හිදී යෝගියා උගතෙක් නම් සමහර විට අකීකරු වන්නට ද බලයි. මෙම භාවනා කුමය මනාව පුහුණු කළ උගත් විදශීනාචාර්යවරයාට චින්තාමය පුඥාවගේත් භාවනාමය පුඥාවගේත් වෙනස=චින්තාමය පුඥාව නම් නාම-රූප ධම් පිළිබඳ හටගැනෙන කල්පනාවන්ගෙන් සිතීමෙන් ලැබෙන නුවණයි. භාවනාමය පුඥාව නම් නාම-රූප ධම්යන් අරමුණු කරනු ලබන සල්ලකඛණ සිත් පරම්පරාවෙහි

### ''ඛයානු පසසනං භාවෙනෙතා රමති''

යෙදෙන විදශීතා පුඥාවයි. මෙසේ වෙත්කොට කියා දිය හැකි හෙයිත් මෙබඳු අවස්ථාවත් නිසාම ය උගත් පුහුණු විදශීතාචායාඵීවරයෙකු ඇසුරු කළ යුතු වත්තේ.

අප මෙබඳු අවස්ථාවකදී ලද අවවාදයක් නම් = ගසක් හැදී නිසි කලදී පලදරා පැසී ඉදුණු පළතුරකින් නියම රසය ලැබෙනවා මිස, පැලගසේ අතු කොල වත්, මල්-ගැටවත්, නරක් වූ ගෙඩිවත්, නියම රසය නොදෙන බවත් එහෙයින් එම චින්තාමය ඥානයන් ද කල්පනා කරනවා..... සිතනවා.... වැටහෙනවා..... ආදී වශයෙන් අරමුණු කොට විදශීනා කළ යුතු බවත් ය. මෙහි චින්තාමය පුඥාව පැලගසේ දළු කොල මල් නරක් වූ ගැට ආදියෙන් ලැබෙන රසය මෙනි. භාවනාමය පුඥාව හොඳට පැසී මෝරා නිසිකල ඉදුණු ඵල රසය මෙනි. එහෙයින් ඉවසිලිවත් විය යුතු බව සමාග්-වාායාමයෙන් තමන් අරමුනු කරන සිත් පරම්පරාව සමව පවත්වා ගැනීමෙන් එම සිත්හි සමාධිය මෝරා විදශීනා පුඥාව පැසී ඉදී ධම් රසය ලබාගත යුතු බව කියා දිය යුතුය. මෙසේ නියම උපදෙස් අනුව යෝගියාගේ ඉදිරි ගමන සලසනු. දියුණුවන මැදහත් ගති ද එකඟණයෙහි ඇලීම, භාවනා කිරීම පිළිබඳ ආකාර-පරිවිතකීයන් ද දනෙන ලැබෙන අයුරින් අරමුණු කරවා මූලික භාවනායෙහි යොදවනු.

අප යටතෙහි භාවනා පුහුණු කළ නාම-රූප ධම් විෂයෙහි සෑහෙන දැනුමක් ඇති ඉතා කීකරු පැවිදි යෝගියෙක් විදශීනා භාවනායෙහි සැලකිය යුතු දියුණුවකට පත්වූවාට පසු දිනක් උපදෙස් ගැනීමට පැමිණියේ තදෙන්ම සිනාසී ගෙනය. ඇස දල්වාවත් නොබලන සංසුන් පුද්ගලයාගේ මේ විකෘතිය පුදුම සහිත එකක් විය. මම නිශ්ශබ්ද වීමි. ඔහු පැමිණ සිනාසෙමින් ම වැඳ පත්කඩ එලා වාඩිවී ශබ්ද නගා සිනාසෙමින්ම සිටියේය. කලින් තිබූ පුශාන්ත ගතිය අතුරුදන් විය. ස්වල්ප-වේලාවක් ගැඹුරු නිශ්ශබ්ද බවක්

### ''ඝන සඤඤං පජහනෙතා රමති''

ංපත්වා තෙද ගැන්වෙන අයුරින් කරුණු විචාළෙමි. එදින භාවනා කිරීමේදී මුළු සිරුරත් සිතත් පිනායන විදියේ පීති වේගයක්, සොම්නස් සුබ සහගත තාවයක් ඇතිවූ බවත්, එවේලේ සිට නිතරම සිනහ යන බවත්, එය නවතා ගත නො-හැකි බවත් සිනහ වෙමින්ම කීවේය.

සිනහව නම් කුමක්දයි විමසා සිනහ පහළකරවන සොම්නස් සහගත සිත් හා ඒ සිත්වලින් පහළ වූ රූප ධම් රාශිය මිස සිනාවක් හෝ සිනාසෙන්නෙක් නැති බව, ප්රීතිය ඒ අවස්ථාවේදීම අරමුණු කොට විදශීනා කොට නිරුද්ධ නොවීමෙන්, එය සොම්නසට හැරී, සොම්නස ඒ අවස්ථායෙහිම අරමුණු කොට විදශීනා කොට නිරුද්ධ නොවීමෙන්, සිනහ පහළ වන්නට වූ බව ඒත්තු ගැන්වීමෙන් හා ජාති ජරාදි ගින්නෙන් හා අපාය ගින්නෙන් ගිනියම් වන්නේ කොයි මොහොතේදයි නොදන සිනාසීම පිස්සුවක් බව (කොනුහාසො කිමානනෙදා) කියා අවවාද දීමෙන් සිනහව නවත්වා භාවනා මාගීයෙහි ඉදිරි ගමනට බැස්සේය.

මේ ප්රිත හැදිය මෙසේ අරමුණු කොට විෂ්කම්භණය පිණිස උපදෙස් නො-දත් ඇතැම් යෝගීහු එම ප්රිතියම හෝ එයින් ලැබෙන පුණිත සුබ සහගත බවම භාවනාවෙන් තමන් ලැබූ උසස් ඵලයෙකැයි රැවටී ඒ මගැයි ගෙන එහිම දැඩිව පිහිටියාහු ඇතැම්විට ධම්-ධාරී සද්ගුරු අවවාදයට ද නො-නැමෙති. මේ වනාහි ධම්මුදධචච නාමයෙන් ද, පුකටය.

(ධම්මුදධචව පුහාණය බලනු)

### වායො කායය එළෙඹ සිටීම.

මෙසේ සදොර නාමරූප විදශීනා කෙරෙමින් වේදනා-චිතත-ධමමානුපසසනා ද, ඉරියාපථ සමපජඤඤ කායානුපසසනා ද, වඩමින් පුධානාභිනිවේෂ වශයෙන් ''වායො-කායානුපසසනා'' යෙහි

### ''වයානු පසසනං භාවෙනෙතා රමති''

යෙදෙන යෝගියාට සියලු පළිබෝධ දුරළා භාවතායෙහි යෙදෙනොත් ඇතැමෙකුට දවසෙන්, දෙකෙන්, හෝ සතියෙන් හමාරෙන් හෝ වායො-කායයාගේ විසථම්භණ ලක්ෂණය කුමයෙන් පුකට වන්නේය. මුලින් වේගයෙන් පිම්බීම්, හැකිලීම් ලක්ෂණ අරමුණු විය හැක. පසුව හෙමින් හෙමින් හා ඇතැම්විට නැවත ඉක්මණිනුත් අරමුණුව පිම්බීම් පමණක් වැඩිපුර අරමුණුව හැකිලීම් නැතිව යන්නා සේ පිම්බී තදවී සිටින ආකාරය ද සමග යටි බඩේ සිට මදක් පෙරළෙන, කොරවෙන, තදවෙන, ගතියක් දනී බඩේ සම්පූර්ණ පිම්බී තදවුණු ගතිය දක්වමින් බඩ පපුව දිගහැරී සෘජුව පිහිටන්නේය. මෙසේ බඩෙහි පිම්බීම්, හැකිලීම් නැවතුන ඇතැමෙකුගේ පපුවෙහි පිම්බීම හැකිළීම ගතිය වේගයෙන් ඇතිවිය හැකිය. එය ද සිත-තබා පිම්බීම හැකිළීම යැයි අරමුණු කරවනු. එය ද කුමයෙන් නවතිමින් තව තවත් සිරුර සෘජු වෙමින් පවතී. දන් බඩ පපුව තදවී ශක්තිමත් ගතියකින් ශරීරය සෘජුව ඇත. නාසිකායෙහි ඉතා සියුම්ව හුස්ම ගැනීම හෙලීම පවතී. එය අරමුණු නොකළ යුතුය.

මේ වනාහී වායෝ කායයාගේ සම්පූර්ණ විතරම්භණ ලකඛණ විසින් එළඹ සිටීමයි. වැටහීමයි. වායෝ ධාතුව ශරීරය ඇතුළත හා පිටත සැලෙන පෙරළවන පැදෙන ගතිය සමුදීරණ කෘතා විසින් වැටහීමයි. ඉදිරියට දෙන සෘජුව යන ගතිය අභිනීහාර වශයෙන් එළෙඹ සිටීමයි.

## පුඥප්තිය වැටහීම

වායෝ කායය විත්රම්භණාදී ආකාර විසින් සම්පූර්ණයෙන් එළෙඹ සිටීමට ආසන්නව පිම්බීම් හැකිලීම් වශයෙන් අරමුණු කරන යෝගියාට සිතෙහි තරමක ඒකාගුතාවයක් හෙවත් සමාධියක් ද හටගන්නේ ය. එයට හේතු වූයේ සතියගේ දියුණුවයි. එයින්ම දියුණුවන පුඥාවෙන් සවභාව ලක්ෂණ වශයෙන් වායෝ ධාතුවගේ වැටහීම අනිතාහාදී සාමානා ලක්ෂණ විසින් වැටහීමටද උපකාරීය.

## ''ආයුහනං පජහනෙතා රමති''

ඇතැම් යෝගීන්ට පෙකණිය පුදේශය පිපී එන මල් කැකුලක හෝ අවානක අයුරින් වැටහෙන්නට ද පුළුවන. මෙසේ පිම්බීම් හැකිලීම් ඉතා පිරිසිදුවත් මනා කාල වේලා සහිතවත් අරමුණු වීමේදී මෙහි පිම්බීමක් හැකිලීමක් යැයි යමක් නො-මැති බව, එය පණවා ගත් දෙයක් බව, හුදෙක් මෙය වායො-රූපයාගේ හැටියක් බව වැටහෙන්නේය.

### නාම-රූප වෙන්ව වැටහීම

වායො කායය රූපය බවත්, එය අරමුණු කරන සිත නාමය බවත් මෙසේ පුකටව වැටහීමේදී පිම්බීම් හැකිලීම් පුඥප්තිය, හා ''මගේ උදරය මගේ ශරී්රය මම'' යනාදී පුඥප්තීන් ද යම්තමකට දුරුවන්නේය. මෙහි පිම්බීම් ආකාරයෙන් පැවැති වායෝ-රූපය හා එය අරමුණු කරන සිත නාමය ද හැකිලීම් ආකාරයෙන් පැවැති වායො-රූපය හා එය අරමුණු කරන නාමය ද වෙන් වෙන්ව, ඉඩක් පරතරයක් ඇතිව පවතින අයුරු අවබෝධ විය හැකිය. ඒ වනාහී මේ කම්සථානය අනුව නාම-රූප පරිචෙඡදය පිළිබඳ ඒකදේශ අවබෝධයකි. මේ කාලය වන විට සිහියෙන් ඉරියවු පැවැත්වීම හොඳින් පුගුණ විය යුතුය. රූප ශබ්දාදි අරමුණු මෙනෙහි කිරීම ද තියුණු විය යුතුය. චේදනා පරිගුහය දියුණු විය යුතුය. ඒ ඒ රූප ශබ්දාදීන් අරමුණු කිරීමේදී නාම-රූපයන් පිළිබඳ හෙවත් සිතුත් කියාත් පිළිබඳ නිරවුල්ව පැහැදිලිව වැටහෙන සිහිය හා නුවණ පෙරට වඩා සියුම්ව ගිය අයුරු ඇතිවිය යුතුය. මූලික වායො රූපය පිළිබඳ ඇතිවූ නාම-රූප වෙන්ව දකීමේ වැටහීම සෑම අරමුණක් පාසාම බලවත් වනු ඇත.

''අන්' කායොති වා පනසස සති පචචුපටඨිතා හොති''

මෙසේ විතරම්භණ ලකුණ විසින් වායො කායය මනාව එළෙඹ සිටීමේදී පුඥප්තිය ඒකදේශකින් බිඳී යෑමත් නාම-රූප පිරිසුන්

### ''විපරිණාමානු පසසනං භාවෙනෙතා රමති''

නුවණ ඒකදේශයකින් වැටහී යෑමත් සමඟ මේ වායෝ කායයක් ඇත. සත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් ස්තියක් පුරුෂයෙක් ආත්මයක් ආත්මයට අයිති දෙයක් නොවේ. මම නොවෙමි. මගේ ද නොවේ. කිසිවකුත් කිසිවකුගේවත් දෙයක් නොවේ යැයි මෙසේ මේ යෝගියාගේ සිහිය එළෙඹ සිටුනේ ය.

# "යාවදෙව ඤාණ මතතාය පතිසසති මතතාය"

අනිත් අනිත් මතු මතු ඥාන පුමාණයන්, ස්මෘති පුමාණයන් සඳහා පවතී.

# ''සතිසමපජඤඤානං වුදධනථායාති අනෙථා''

සිහි නුවණ වැඩීම සඳහාය යන තේරුම යි. මෙහි මේ ''වායෝ කායයා''ගේ ලඤණාදීන් විසින් එළෙඹ සිටීම මතු මතු උසස් උසස් ලෙස සිහි නුවණ දෙක වැඩීම සඳහා පවත්නා බව දෙසූ අයුරු යි. මතු මතු උසස් උසස් ලෙස සිහි නුවණ දෙක දියුණුවීම නම් ඉණිය බල බොජඣඔග මග්ගඞගයන්ගේ දියුණුවීම යි. ඉහත දක්වන ලද අයුරු නාම-රූප වවත්වාන ඤාණයෙන් පටන් ගන්නා පචචය පරිගගහාදී වශයෙන් දශ-විදශීනාඥානයන්ගේ කුමානුකූල දියුණුවීමයි.

### ''අනිස්සිතොච විහරති''

රූපාදී ස්කන්ධයන් නිතර එක්ව පවත්නා හෙයින් තෘෂ්ණා දෘෂ්ටීන් දෙදෙනා නිශ්ශය ධම නම වෙති. මෙසේ ''වායොකායයා'' ගේ එළෙඹ සිටීමත් නාම-රූප වවත්ානය හෙවත් චෙන්ව වැටහීමේ පටන් අනිතාහදී ධම්යන් පුකටව යෑමත් නිසා තෘෂ්ණා දෘෂ්ටී නිශ්ශයයන් කුමයෙන් දුරුවය යි. එහෙයින් එම යෝගියා පූච්භාග වූ සතිපටඨාන මාගීයේ ගමන් කරමින් තෘෂ්ණා දෘෂ්ටීන්ගෙන් නොකෙළෙසෙමින් වාසය කරන්නේ වෙයි.

## ''ධුව සඤඤං පජහනෙතා රමති''

### ''නච කිඤ්චි ලොකෙ උපාදියති''

ලෝකයෙහි කිසිවක් තණ්හා-උපාදාන දිටයී-උපාදාන වශයෙන් දඩිව නොගණීයි. මෙහි ලෝකය නම් "ස්වෙව කායො ලොකො" ඒ තමන් අරමුණු කළ එළෙඹ සිටි වායො කායය මැයි. එහිද නාම රූපයන් වෙන්ව වැටහී ඇති බැවින් ලෝකය නම් පඤචස්කනායම ය. "පඤච පි උපාදානකාබනො ලොකො"

මෙයින් වටහා ගත යුත්තේ ලඤණාදීන් විසින් එළෙඹ සිටි කායයත් එය සමගම නාම ධම්යන් ද යි. මෙසේ පඤචස්කණ සඬබහත ලෝකයෙහි අනිතහාදී වශයෙන් ඥාන-දශීනා පහළවීමෙන් තෘෂ්ණා-දෘෂ්ටීන්ගෙන් දඬිව නොගනියි. අනිතහ අශුභ දුෘඛ දශීනය නිසා තෘෂ්ණා ගුහණයත්, අනාත්ම දශීනය නිසා දෘෂ්ටි ගුහණයත් ඔහු කෙරෙන් කුමයෙන් දුරු වේ.

මෙතෙකින් මෙම උපදේශ සහිත සතිපටඨාන භාවනාවෙහි පුාරම්භ පුධානය නිමවෙයි. වායෝ කායානුපස්සනාවේ පටන් ඉරියාපථ, සමපඡඤඤ, කායානුපස්සනා සතිපටඨාන, ෂට්ළාරික විදශීනා භාවනාවන් හා එහි පුතිඵල සතිපටඨාන සූතුයන්ට හා අථ් කථායනටත් අභිධම්යටත් සම්පූර්ණයෙන් එකඟ වන බවත් මෙය කියැවීමෙන් නොව පුහුණු කිරීමෙන් මේ පිළිබඳ නොසෙල්වෙන පිළිගැනීමක් ඇතිවන බවත් සැලකිය යුතුය.

මේ සම්පූණි උපදේශකුමයන් මෙහි මුල් අල්ලා දක්වූ කරුණු මත අවසානය තෙක් යන බව විදශීනාචාය\$වරයා විසිනුදු සැලකිය යුතු ය.

## ''අනිමිතතානුපසසනං භාවෙනෙකා රමති''

### දෙවන පධානය

### උපදේශ (කි)

පිම්බීම හැකිලීම නො-දනෙන බව යෝගියා පුකාශ කළ විට කරුණු විමසා භාවනායෙහි එක්තරා දියුණු අවස්ථාවක් බව කියා ධෛයාර්ය, වීයාර්ය හා ශුද්ධාදී ගුණ-ධම් පුබලවන අයුරින් අවවාද කළ යුතුය. පූව්කෘතෳයන් හොඳින් ඉටා ගත යුතු බවත් සුළු සුළු වශයෙන් හෝ පළිබෝධාදිය ඇතොත් දුරු කළ යුතු බවත් පහදා දිය යුතුය.

## හිඳීම-හැපීම

මෙතැන් සිට කමටහණ පිම්බීම හැකිලීම හිඳීම හැපීම යන අරමුණු සතරම මුල සිටම අරමුණු කැරවිය යුතුය. පිම්බීම හැකිලීම, නැවත පිම්බීම ඇතිවන්නට පෙර ''හිඳීම හැපීම'' අරමුණු කරවා යලි පිම්බීම හැකිලීම අරමුණු කැරවිය යුතුය. හිඳීම හැපීම හැකිතාක් ඉක්මණින් අරමුණු කරන්නට යෝගියා උත්සාහ කළ යුතුය. ඇතැම් යෝගීන්ට පිම්බීම හැකිලීම අරමුණු කොට හිඳීම හැපීම අරමුණු කරන්නට කලින් පිම්බීම හැකිලීම ඇතිවිය හැකිය. පිම්බීම හැකිලීම අත් නොහැරම අරමුණු කළ යුතුය. එහෙයින් පිම්බීම හැකිලීම හිඳීම හැපීම යැයි සතරම අරමුණු නොකළ හැකි යෝගීන්ට පිම්බීම හැකිලීම හිඳීම හිඳීම යැයි දිගටම අරමුණු කැරවිය යුතුය. එසේ භාවනා කරන විට පිම්බීම හැකිලීම හිඳීම හෙමින් පවත්නා අවස්ථාවලදී හැපීමත් සමග පිම්බීම හැකිලීම හිඳීම හැපීම යැයි දහටම හිඳීම හැපීම යැයි සතර අරමුණුම මෙනෙහි කරවිය යුතු ය.

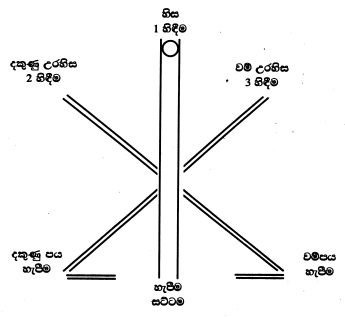
හිඳීම යනුවෙන් අරමුණු කැරවිය යුත්තේ හිසේ සිට මුළු ශරීරය පයාර්ඩකයත් ඇතුළු හිඳීමේ ඉරියව්වයි. හිඳීමේ රූපය යි. හිස මුදුනට කෙළින් විදුලි පන්දමක් ඇල්ලූ විට මුළු ශරීරය පෙනී යන්නාසේ හිඳීමේ රූපය ඉක්මණින් මෙනෙහි කැරවිය යුතුය.

### ''නිමිතතං පජහනෙතා රමති''

''හැපීම'' නම් යම් තැනෙක එවේලෙහි ස්පශීය දුනේ ද, ඒ තන්හි සිත තබා ''හැපීම, හැපීමයැ....යි අරමුණු කැරවීම යි. ඉහත දක්වු අයුරු පය3ීඞකයෙන් හෙවත් සුබාසනයෙන් වාඩි වූ යෝගියාගේ ''ආනිසද, මාංසය'' (සට්ටම) හා නමාගත් දෙපයෙහි පතුල්වල සුලඟිල්ලේ සිට විඑඹ දක්වා බිම හැපෙන්නේ ය. පළමුව මේ තුන්පොළ බිම හෝ වාඩි වූ අසුනෙහි (ස්පශී වීම) ''හැපීම'' අරමුණු කරවනු. එයින් වැඩිපුර හැපීම දුනෙන තන්හි වැඩිපුර අරමුණු කරවනු. ඒ තන්හි හැපීම් අරමුණු කිරීම හොඳින් ආභෝග වනවිට එසේ පයාීතිකයෙන් හුන් යෝගියාගේ බත් කෙණ්ඩා දෙක එකට ගැවෙන තැන හැපීම ද, එසේම දකුණු පිටි පතුලේ විඑම් පැත්ත බත් කෙණ්ඩ මුල හෝ දනහිසෙන් උඩ කොටසෙහි හෝ හැපීමද, වම් පිටිපතුලේ මහපට ඇඟිල්ල හරිය දකුණු බත්කෙණ්ඩ මුල හැපීමද, යන මේ හැපෙන තැන් ''හැපීම හැපීම'' යනුවෙන් කුමකුමයෙන් අරමුණු කරවනු. පය්ඣකය මත තබා ඇති දෙ-අත්ලේ හැපීමද අරමුණු කරවනු. මේවා නොදනී යන විට හැඳ පෙරවා, සිටින වස්තුය ශරීරයේ ගෑවීම ශරීරයේම මස් පිඬුවල ඇතිවන සියුම් සියුම් හැපීම් ද දුනෙන්නට හැක. යම් යම් තැනෙක හැපීමක් දුනෙතොත් ඒ ඒ තැන සිත තබා හැපීම අරමුණු කැරවිය යුතුය. යම් තැනෙක හැපීමක් දුනෙන විට එතැන වේදනාවක් ඇතීවීමද සිරිතකි. චේදනාව හැපීමට වඩා බලවත් නම් චේදනාව අරමුණු කරවනු.

හිඳීම හිසේ සිට අරමුණු කරන ඇතැම් යෝගීන්ට සම්පූර්ණ ශරීරය අරමුණු නොවී යන හැක. එක පැත්තක් එක උරයක් අරමුණු නො-විය හැක. එහෙයින් හිඳීමේ රූපයත් හැපීමත් සම්පූර්ණ වශයෙන් වටහා ගැනීමට ආධාර වනු පිණිස මෙම ඡායාවෙන් දක්වෙන කුමය අනුව තුන් වරකට අරමුණු කරවනු.

# ''අපපණිහිතානුපසසනං භාවෙනෙතා රමති''



- (1) හිසේ සිට කඳ කෙළින් පහළට හිඳීම අරමුණු කොට සට්ටම පුවරුවල බිම හැපීම අරමුණු කරවනු.
- (2) දකුණු උරහිසේ සිට පපුව හරහා කතිර හැඩේට වම්පාදය දිගේ හිඳීම වම් පතුලේ ''හැපීම'' අරමුණු කරවනු.
- (3) වම් උරහිසේ සිට කතිර ආකාරයෙන් දකුණු පය දිගේ හිඳීමත් දකුණු පතුලේ හැපෙන තන්හි හැපීමත් අරමුණු කරවනු.

මෙසේ (1) පිම්බීම, හැකිලීම, හිඳීම, (හිසේ සිට සට්ටම තෙක්) හැපීම, (සට්ටම-බිම) (2) පිම්බීම, හැකිලීම, හිඳීම, (දකුණු උරහිසේ සිට වම් පාදයේ පතුල තෙක්) හැපීම (වම් පතුලේ බිම) (3) පිම්බීම, හැකිලීම, හිඳීම, (වම් උරහිසේ සිට දකුණු පාදයේ පතුල තෙක්) හැපීම, (දකුණු පතුලේ බිම) නැවත පිම්බීම, හැකිලීම, හිඳීම, (හිසේ සිට) හැපීම, (සට්ටමේ) පිම්බීම, හැකිලීම, හිඳීම, (දකුණු උරහිසේ සිට) හැපීම, (වම් පාදයේ) පිම්බීම, හැකිලීම, හිඳීම, (වම් උරහිසේ සිට) හැපීම, (දකුණු පාදයේ) මෙසේ දිගටම අරමුණු කිරීමේදී පිම්බීම හැකිලීම නැවතුණ විට ඒ අරමුණු කළ වේගයෙන්ම "හිඳීම හැපීම"

### ''පණිධිං පජහනෙතා රමති''

පමණක් අරමුණු කරනු. මෙසේ ටික දිනක් නිරවුල්ව අරමුණු කිරීමේදී හිඳීමේ රූපය සම්පූර්ණයෙන් ආභෝග වන්නේය. අසුවන්නේය. එවිට හිසේ සිට මුළු ශරීරය ''හිඳීම'' වශයෙන් අරමුණු කොට ''හැපීම'' තුන් පොලෙහිම එකවර අරමුණු කරනු, හැපීම යම් තැනක වැඩිපුර දනේනම් එතැන වැඩියෙන් අරමුණු කරවනු. තුන් තැනම හැපීම එක පමණට දනේ නම් තුන් තැනම එකවර අරමුණු කරනු. දකීම්, පෙනීම්, ආදී සියලු මෙනෙහි කිරීම් වඩාත් පරීක්ෂාවෙන් කරවනු.

### උපදේශ (කී)

## දෙවෙනි - සක්මන් භාවනාව

වම්පය තබමි, දකුණු පය තබමි, යි මෙසේ "සන්නිකඛ්පනය" නො-වරදින සේ පුගුණව, ඉතා පුකට ව, අරමුණු වෙමින් හොඳින් සිත එකඟ වන අයුරු දියුණු වූ පසු පය තැබීමේ ආකාරය වූ රූප-ධම් හා පය "තබම්"යි කැමැත්ත යෙදුණු සිත් හා ඒවා අරමුණු කරවන සිත් ය, යන නාම ධම්ත් චෙන්ව වැටහෙන තරමට දියුණු වූ පසු යෝගියාට නොයෙක් විධියේ විදශීනා සිතිවිලි ද, පහළ විය හැකිය. නාම-රූපයන්ගේ ඇතිව නැතිවීම පිළිබඳ නැග එන කල්පනාවල් ද කල්පනා කිරීම..... යනාදීත් අරමුණු කරවනු.

ඊළඟට දෙවෙනි සක්මන් භාවනාව වශයෙන් පාදයේ "එසවීම තැබීම" දෙකම අරමුණු කරවීමයි. එසවීම නම් උදධරණය යි. පය ඉහලට නැගීමයි. තැබීම අරමුණු කිරීමෙන් දියුණු වූ සිතට "එසවීම තැබීම" දෙකම අරමුණු කිරීම පහසුය. සක්මණට බැස්ස යෝගියා සක්මන් කරනු කැමතියි, සක්මන් කරනු කැමති...... යි යන සිත අරමුණු කොට (වම්පය) ඔසවමි, තබමි. (දකුණු පය) ඔසවමි, තබමි.... යි මෙසේ ස්වභාවයෙන් කෙරෙන පාදයේ එසවීම ඒ අයුරින්ම අරමුණු කරවනු. එසවීම පටන් ගැනීම, පැවැත්ම, අවසන්වීම යන අවස්ථා තුනම සිතට නැගෙන අයුරු ඔසවමියි.....

### ''සුඤඤතානුපසසනං භාවෙනෙතා රමති'' ''අභිනිවෙසං පජහනෙතා රමති''

අරමුණු කරවනු. තැබීම ද එසේම තබමි යි අරමුණු කරවනු. නැවතීම සිටීම හැරීම ආදී සෑම අවස්ථාවකම සිතත් කියාත් අරමුණු කරවනු. වම්-පය දකුණු පය යනුවෙන් මෙනෙහි නොකළ යුතුය. පුථම සක්මන් භාවනාවේදී දියුණු වූ ඒ හැඟීම එපරිදිම තිබෙන හෙයිනි. මේ සක්මනේදීත් යම් අමුතු අරමුණක් රූප ශබ්දාදියක් ලැබුණොත් සක්මන නවතා පළමු පරිදි පෙනීම..... ඇසීම...... ආදී විසින් මෙනෙහි කරවනු. ඒ බාහිර අරමුණු නිරුද්ධ වූ පසු සක්මන් භාවනාව කරනු.

## උපදේශ (කු)

## කය පවත්නා හැටියට අරමුණු කිරීම

''හිඳීම'' අරමුණු කරන්නේ පය3ීඞකයෙන් හෝ වෙනත් අයුරකින් ''වාඩිවී'' භාවනා කරද්දී පමණ යි. ඉදින් යෝගියා සිටගෙන එසේ භාවනා කරනු කැමති නම්, පිම්බීම හැකිලීම, ''සිටීම'', හැපීම යනුවෙන් අරමුණු කරවනු. මෙහි ''සිටීම'' නම් හිසේ සිට දෙපතුල දක්වා අරමුණු කරවීමයි. හැපීම, නම් දෙපා බිම හැපීම යි. සිටීමේ ඉරියව්වෙන් වැඩිවේලා භාවනා කිරීම අපහසුවා මෙන්ම විසිවී යෑමට ද ඉඩ ඇත. නිදාගෙන භාවනා කරනු කැමති නම් පිම්බීම, හැකිලීම, ''නිදීම'', හැපීම යැයි, අරමුණු කරවනු. ''නිදීම'' නම් හිසේ සිට දෙපතුල දක්වා වැතිර සිටින රූපය අරමුණු කිරීමයි. වැතිර ඉන්නේ උඩු අතට නම් හිස උරපතු ආදී ''හැපීම'' දුනෙන තැන්ය. ඇලයකට හැරී ඉන්නේ නම්, හිස, උරහිස, ආදී ''හැපීම'' දුනෙන තැන්ය. ඒ ඒ තැන්හි ''හැපීම හැපීම'' ය.... යි කීප වරකට හෝ අරමුණු කරවනු. ඉදින් යෝගියා හාන්සි හෝ හේත්තු වී භාවනා කරණු කැමති නම් පිම්බීම, හැකිලීම, හේත්තුවීම, හැපීම, පිම්බීම, හැකිලීම, හාන්සි වීම, හැපීම ආදී වශයෙන් ඒ ඒ ඉරියවු තිබෙන අයුරින් මෙනෙහි කරවනු. පිම්බීම හැකිලීම නතර වූ සෑම විටකම නිදීම හැපීම සිටීම-හැපීම-හේත්තුවීම-හැපීම යනුවෙන් ඉතිරිවන අරමුණු දෙක පමණක් මෙනෙහි කරන.

### ''සොතාපතතිමග්ගං භාවෙනෙතා රමති'' ''දිටෙඨකටෙඨ කිලෙසෙ පජහනෙතා රමති''

# උපදේශ (කු)

දැන් ''හිඳීම හැපීම්'' අරමුණුවල කුමයෙන් සිත එකඟවීමේදී ශරීරයේ වෙව්ලීම්, කැරකැවීම් දනෙන්නට පුළුවන. ඇතැමුන්ට අඩුවෙන් හා ඇතැමුන්ට වැඩියෙන් දනෙයි. ඒවා ද ඒ දනෙන දනෙන අයුරින්ම වෙව්ලීම කැරකැවීම ආදී වශයෙන් අරමුණු කරවනු. ඇතැම්විට ඉදිරියට හෝ පසුපසට හෝ දෙ-ඇලයට හෝ හෙමින් හෙමින් ඇලවීයන්නට හැක. කොයි අතකට එසේ ඇලවුණත් ඇලවීම, ඇලවීම ..... යැයි මෙනෙහි කරවනු. ඇතැම්විට ගැස්සීම්, විසිවීම් වැනි අවස්ථා ද ඇතිවිය හැකිය. ඒවා ද එය පටන් ගැනීමට ලෑස්ති වන විටම ගැස්සීම..... විසිවීම..... යනුවෙන් අරමුණු කරවනු. දාහය හෙවත් දවීම් උෂ්ණගති, ශීත ගති, ඇති විය හැකිය. ඒවා ද දවීම..... දවීම..... උෂ්ණයි ..... ශීතයි...... යනාදීන් අරමුණු කරවනු. ශරීරයේ බෙල්ල දෙපැත්ත පපුව දෙකකුල් හෝ මුළු ඇඟම තදවීම්, හිරිවැටීම ගති දනෙන්නට හැක. ඒවා ද එසේම තදවීම.... හිරිවැටීම..... අාදී විසින් අරමුණු කරවනු.

## උපදේශ (කෙ)

මුල-සිටම යෝගියාගේ වාඩිවී භාවතා කිරීමේ කාලය ටිකෙන් ටික වැඩි කළ යුතුය. මෙම අවස්ථාවට පැමිණෙන විට පැයක් පැය එකහමාරක් දෙකක් වාඩි වී භාවතා කිරීමට හැකි තත්ත්වයක් තිබිය යුතුය. මේ කාලයේ ඇතැම් යෝගීන්ට නාම-රූප ධම් පිළිබඳ නොයෙක් කල්පනාවල්, සිතිවිලි ඇතිවිය හැක. නාම රූපයන්ගේ ඇතිවීම්, බිඳීම්, ඇසෙන, පෙනෙන ආදී සියල්ලම නාම රූප වශයෙන් මෙනෙහිවීම් ආදී නොයෙක් විදශීතා චින්තාවන් ඇතිවිය හැකිය. යෝගියා උගතෙක් නම් මේවා බහුලව ඇතිවිය හැකිය. භාවනා කරද්දීත් සක්මත් කරද්දීත් එසේ ඇතිවන අදහස් සිතනවා.... කල්පතා කරනවා.... වැටහෙනවා......යි, අරමුණු කැරවීමෙන් එම විදශීතා අදහස් ද විදශීතා කරවනු. ඇතැම් යෝගීන් තමන්ට එසේ වැටහීම බොහෝ ලොකු දෙයක් කොට ගෙන ආචාර්යවරයාට ඉහළින් සිතා, ඉදිමෙන්නට පුළුවන. ආචාර්යවරයා විසින් කරුණාවෙන් කරුණු වටහා දිය යුතුය.

## පරමාර්ථ (කි) භූතතුය රූප විදශීනා

උපදේශ (කි) කොටසෙන් ''හිඳීම හැපීම'' යනුවෙන් අරමුණු කරවන්නේ ''නිසීදන ඵුසන'' වශයෙන් පුකට වන භූතතුයාත්මක ස්පර්ශ රූපයෝය. නිසීදනය නම් හිඳීමේ කි්යාව යි, ආකාරය යි, රූපය යි. එහිදී බල පවත්නේ ශරීරයේ ''පඨවි තෙජෝ වායෝ'' යන ධාතුහුය. හිඳ ගැනීමේ ඡඤය යෙදුණු සිතින් පහළ වූ රූප-ධම් සමූහයකි. ආපෝ රූපය හා අනිකුත් සූවිසි රූපයෝ ඊට අනුගත චෙති. එහෙයින් මෙහි හිඳීම යනු පුධාන වශයෙන් පඨවි තේජෝ වායෝ යන ධාතු තුයයයි. හැපීම නම් ආධානත්ම පඨවි, තෙජෝ, වායෝ, ධාතුන්ගේ ද බාහිර පඨවි, තෙජෝ, වායෝ, ධාතුන්ගේ ද ස්පශී රූපයෝය. මෙහි ද ආපෝ ධාතු රූපය හා අනාහ-රූප ධම්යෝ තදනුගත චෙති. මෙසේ හැපීම යනුවෙන් අරමුණු කරවන්නේ ද භූතතුයාත්මක ස්පශීය යි.

"හිඳීම හැපීම" යනුවෙන් අරමුණු කරන සිත් පරම්පරාව නාම-ධම්යෝය. කලින් වායෝ-ධාතු රූපය අරමුණු කිරීමෙන් එහි ස්වභාව ලක්ෂණ, රශ, පුතුයුපස්ථාන වශයෙන් වටහා ගැනීමෙන් දියුණු වූ සමාධියෙන් එම වායෝ, ධාතු රූපයත් සමගම පඨවි, තෙජො රූපයන්ද යි, මෙසේ නාම-රූප වශයෙන් ද එම රූපයන් රූප-ස්කන්ධ වශයෙන් හා එම සිත් හා චෙතසික ඉතිරි ස්කන්ධ වශයෙන් ද එසේම ආයතනාදී වශයෙන් ද විදශීතා කිරීම සිදු වේ.

### පරමාථ් (කී) දෙවෙනි = සක්මන් භාවනාව

උපදේශ (කී) කොටසින් දෙවෙනි සක්මන දක්වන ලදී. සන්නිකඛිපන රූප හා නාම ධම් පළමු සක්මන් භාවනාවේදී විදශීනා කොට පුහුණු වූ දියුණු වූ යෝගියාට උඳධරණ සන්නිකඛ්පන" හෙවත් එසවීම තැබීම දෙකම අරමුණු කිරීම ඉතා පහසුය. පය එසවීමේ ඡඥය යෙදුණු සිතත් ඒ සිතින් පහළ වූ එසවීමාකාරයෙන් පවත්තා රූප-ධම් සමූහයත් මෙහි නාම-රූපයෝය.

මෙම සක්මන් භාවනාව මුලදී ඉතා සෙමින් පටන් ගැනීමට හා දිනපතා ටිකෙන් ටික ඉක්මන් කරවීමටත් උත්සාහ ගන්වනු. සක්මන දිනපතා වැඩිකරවීම ඇතැම් යෝගීන්ට සප්පාය වේ.

එසවීම පටන් ගැනීම පැවැත්ම අවසන්වීම යන අවස්ථා තුනම හොඳට අරමුණු වූ පසු එසවීමේදී පහළ වූ නාම-රූපයන් එසවීම අවසන් වීමේදී සවාකාරයෙන් බිඳී යන බව තැබීමේදී ද මෙසේ වැටහෙන තුරු හොඳින් පුහුණු කරවනු. බාහිර යම් යම් කටයුත්තකට යෑම් ඊම් ආදියේදී ද වම්පය තබමි, දකුණු පය තබමි යි පුථම සක්මන හෝ ගමන හෙමින් කළ යුත්තක් නම් මෙම සක්මන් භාවනාවෙන් හෝ කළ යුතුය.

## පරමාර්ථ (කු) ඉරියා පථානුකූල විදශීනා

උපදේශ (කු) ඡෙදයෙන් ''යථා යථා වා පන කායෝ පණිහිතො හොති, තථා තථා නං පජානාති'' යන දේශනාවට අනුව නාම-රූප ධම් විදශීනා කිරීමයි. ඒ ඒ ආකාරයෙන් පවත්නා රූප ධම්යන් හා ඒ රූප නිපදවන, අරමුණු කරන සිත් දැයි නාම රූප පැහැදිලි කරගත යුතුය.

# පරමාර්ථ (කු) ස්වභාව ලක්ෂණාදිය අරමුණු කිරීම

තිඳීම, හැපීම යැයි පුධාන වශයෙන් අරමුණු කරවන්නේ පඨවි, තෙජො, වායො යන භූත රූප බව කලින් තේරුම් කරදී ඇත. එම රූප-ධම්යන් පවත්නා අයුරින් පුඥප්තියට අනුව අරමුණු කොට භාවනා කිරීමේදී ''පඨවි'' ආදී ධාතුන් ලක්ෂණ, රශ, පුතුහුපස්ථාන වශයෙන් එළෙඹ සිටීම වැටහීම සිදු වේ. එහි තදවීම්,

හිරිවැටීම් ආදී ආකාරයන් පඨවි ධාතුවගේ ස්වභාව ලක්ෂණාදී අයුරුයි. දාහගති ශීත ගති ආදිය තෙජො-ධාතුවගේ ලක්ෂණාදියයි. පැද්දීම්, ඇලවීම් ආදිය වායෝ රූපයාගේ රශාදි ආකාරයි.

මෙසේ ස්වභාව ලක්ෂණාදී වශයෙන් මේ පඨවි ආදී භූත රූපයන් අරමුණුවත්ම අනිකුත් ආපො, භූත-රූපය හා ඉතිරි රූප ධම්යන්ගේ ද ලක්ෂණාදිය පහසුයෙන් අසුවන බව යෝගියාට තේරුම් යනු ඇත.

මෙසේ භූතෝ පාදාය රූපයන්ගේ ස්වභාව ලක්ෂණ විසින් පළමුකොට වැටහීම ද, විදශීනා භාවනාවෙන්ම සිදුවිය යුත්තකි. කටපාඩම් කීමෙන් හෝ කල්පනාකිරීමෙන් නො-සිදුවන්නකි. එසේ ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් අවබෝධ වූ පසු නාමරූපයන්ගේ සාමානා ලක්ෂණ වශයෙන් අවබෝධ වන්නේ ය. නාමරූපයන්ගේ සාමානා ලක්ෂණ නම් වූ අනිතා, දුංඛ, අනාත්ම වශයෙන් නිලක්ෂණ විදශීනාවට යෝගියා පැමිණෙන්නේ, ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් එළෙඹ සිටින නාම-රූපයන් ඒ ඒ අයුරින්ම මෙනෙහි කිරීමෙන්ය. අරමුණු කිරීමෙන්ය. සල්ලකඛණ සිත් එක හා සමානව පැවැත්වීමෙන්ය. භාවනා කිරීමෙන්ය. ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් නාම රූපයන් වැටහෙන විට ඒ වැටහෙන අයුරින්ම මෙනෙහි කිරීමට දෙන ලද උපදේශ අතිශය මහඟු ය. මේ තත්ත්වය තේරුම් ගත හැක්කේ විදශීනා භාවනාව දියුණු කර ගැනීමෙන්ම බව සලකත්වා !

### පරමාර්ථ (කෙ) චින්තාමය විදශීනා

උපදේශ (කෙ) කොටසින් වැඩි වේලාවක් පයාීඩකයෙන් වාඩිවී භාවතා කිරීම දියුණු කරවන්නේ, එයින් සමාධිය ශක්තිමත් වීම, වේදනා පරිගුහය තියුණු වීම, හෙවත් අරමුණු කරන ඇසිල්ලෙහි වේදනා විෂ්කම්භණය වීම හා දුෘඛ සතාපයාගේ පීළතාථ්ය, වැටහීම හා පුධන්වීයාීය ඇතිවීම, පරමාර්ථ කොට ගෙනය.

ඊළඟට විදශීතා චින්තා වශයෙන් ලැබෙන යම් යම් කල්පනාවන්ද විදශීනා කරවීමයි. පිම්බීම් හැකිලීම් හිඳීම් හැපීම් වශයෙන් නාම-රූපයන් අරමුණු කරන සලලකඛණ-භාවනා සිත් පරම්පරාවෙන් තොර නාම-රූපයන් පිළිබඳවම, නානාවිධ සිතුවිලි කල්පනාවන් පහළවිය හැකිය. ඒවා ඔස්සේ දිගට යන්ට ගියොත්, ඔහුට චින්තාමය විදශීනා මිස, භාවනාමය විදශීනාවක් නොලැබෙන්නේය. පුතාඤ-අවබෝධයක් ඇති නො-වන්නේය. මේ දෙකේ ඇති වෙනස වැටහෙන්නේ විදශීනා භාවනාවෙන් දියුණුවට පත් වූ පසුය. ඇතැම්විට යෝගියා උගතෙක් නම් මෙයින් පෙර කිසිවිටෙක ඇති නොවූ නාම-රූප-ධම් පිළිබඳ හැඟීම් උපදෙස් අනුව විදශීනා කිරීම නොව ඒවා උඩම කල්පනා කිරීම නියම මග යැයි ද, තමන්ට මෙන් වැටහීමක් අනිත් අයට (ආචායාීවරයාට පවා) නැතැයි ද, යනාදීන් මුරණ්ඩු විය හැක. එබඳු අවස්ථාවලදී භාවනාමය විදශීනා නම් නාම රූපයන් අරමුණු කිරීමෙන් එකඟවන සිත්හි පහළවන විදශීනා පුඥාව බව කියාදී උපදෙස් කුමය නොවළහා පිළිපැදිය යුතු බව අවබෝධ කරවිය යුතුය. මෙහි කල්පනාවෙනවා..... වැටහෙනවා..... ආදී වශයෙන් අරමුණු කරන්නේ නාම-ධම් පමණෙකි.

### චතුරාරක්ෂා දියුණුව

ටික දිනක් යන තුරු හිඳීමේ රූපය හරිහැටි නො-වැටහී අවුල් සහිත අයුරක් ඇතිවිය හැක. ශුද්ධාදී ගුණයන්හි පිහිටා අරමුණු කිරීමෙන් හිඳීම, හැපීම, හොඳින් අරමුණු වන්නට පටන් ගනියි. මේ තත්ත්වය ඇතිවන විට නැවත යෝගියාගේ පූචිකෘතායන් ගැන සොයා බැලිය යුතුය. ඉණියයන් දඬි කළ, යුතු ය. බුදු ගුණ අරමුණු කරවීමේදී සම්බුද්ධත්වය කෙරෙහි ස්ථීරව පිහිටි පිරිසිඳු ශුද්ධාවක්, අශුද්ධාව මැඩපැවැත්වෙන බල බවට පැමිණි ශුද්ධාවක්, ඇතිවන සේ සිතට මනාප වූ බුදු ගුණයක් අරමුණු කොට සිත පිහිටුවා නො-සැලෙන ශුද්ධාවෙන් යුතුව "මගේ ජීවිතය ඒ සමමා සම්බුද්ධ අමාමෑණියන් වහන්සේට පූජා වේව"යි ජීවිත පරිතසාගයෙහි යෙදෙන ලෙස ද මාගේ ජීවිතය යැ යි" මෙනෙහි කරනවිට "හිඳීම" රූපය අරමුණු කොට පූජා වේවා පූජා වේවා..... යි, විනාඩියක් පමණ මෙනෙහි කරන ලෙස ද අවවාද දිය යුතු ය.

''මම සුවපත් වෙම්වා''යි මෙත් වැඩීමේදී ද මම යනු මෙනෙහි වන විට ද හිඳීමේ අරමුණ ගන්වනු.

ඊළඟට සියලු සතවයන් අරමුණු කරවා වෙසෙසින් මාරකායිකයන් අරමුණු කරවනු. "සුවපත් වෙත්වා" යන එකම මනසිකාරයක් පවත්වන ලෙස ද, එය දියුණුව පුබලව ඳෙෂය තදෙන් යටපත්වන ලෙස ද, පැවැත්විය යුතු ය. තමනුත් සියලු සතවයනුත් එකවර අරමුණු වන සේ (ස්වල්ප වේලාවකින්) පුහුණු කැරවිය යුතු ය. මරණය මරණයැ යි මරණානුසමෘතිය මෙනෙහි කිරීමේදී හිඳීමේ රූපය අරමුණු කොට නාම-රූප ධම් වහ වහා බිඳී යන අයුරු මෙනෙහි කොට තමන් ඇතුළු සියලු සතවයන්ගේම මරණය අරමුණු කරවා එයින් බලවත් සංවේගයක් නැගී එන අයුරු මෙනෙහි කරවීම පැවැත්විය යුතු ය.

අසුභ මනසිකාරයේදී අසුභය..... අසුභයැ....යි, තම සිරුර හෙවත් හිඳීමේ රූපය අරමුණු කරනු. මෙසේ හිඳීමේ රූපය, අරමුණු කරමින් හිසේ සිට දෙපතුල දක්වා බලවත් පිළිකුල් අශුභ ස්වභාවය මැරී දින කීපයක් ගෙවී ඕජා වැගිරෙන, දුගීනධ අශුභ ස්වභාවය, අරමුණු කරමින්, ඡනැ-රාගය දුරගසා, යවා විරාග සහගත සිතිවිලි දියුණු තියුණුව නැග එනවිට උදරයෙහි පිම්බීම් හැකිලීම් ඇද්දයි බලා ඇතොත් කුමානුකූලව පිම්බීම හැකිලීම, හිඳීම, හැපීම යැයි, භාවනායෙහි යෙදවිය යුතුය. ඇතැම් යෝගීන්ට මේ අවස්ථායෙහි පූඵ-කෘතායෙන් අවසන් වනවිට පිම්බීම් හැකිළීම් නො-දනී යන්නට හැක. එවිට තමන්ගේ ඕනෑකමෙන් පිම්බීම් හැකිලීම් ඇතිකොට

නොගෙන හිඳීම හැපීම පමණක් අරමුණු කැරවිය යුතු. නැවත ටික් වේලාවකින් පිම්බීම් හැකිලීම් දනෙන්නට පුළුවන. එවිට සතරම අරමුණු කරමින් භාවනා කරනු.

### ඉණ්දිය සමත්වය

"ඉඳිය" යනු යම් කි්යාවක් පිළිබඳ අධිපතිකම පුධානඣය උසුලන ධමීය මෙහි ගනු ලැබේ. අශුද්ධාව මැඩ පැවැත්වීමේ පුධානත්වය උසුලන්නේ ශුද්ධා ඉඳිය යි. මෙසේ වීර්ය-සමෘතිසමාධි-පුඥා ඉඳියයෝ කුසීතකම මුළාව, විකෂපය, හෙවත් අවුල් ගතිය, ධමීයන්ගේ නියම තත්ත්වය නො-දනීම, හෙවත් අනිතාහදීන්ගේ අනවබෝධය යන මේ ස්වභාවයන් මැඩපැවැත්වීමේ පුධානත්වය උසුලති. එහෙයින් ශුදධාදී පස ඉඳිය නාමයෙන් ගැනෙති. මුළසිටම, මේ ඉඳිය ධමීයන්ගේ දියුණු නොදියුණුකම උඩ භාවනාවේ දියුණුවද රඳා පවතී. ස්වභාවයෙන් මේ ශුද්ධාදී ඉඳියයන්ගේ දියුණුව සසර කළ පින් ඇත්තවුන්ටය. යෝගියා සසරදී කළ පින් ඇත්තෙක් නම් ඉක්මනින් භාවනාව පුතිඵල සහිතවන්නේ මේ හේතුවෙනි. මූලික කම්සථානයන්ට පෙර චතුරාරකෂා කම්සථාන වඩන්නේ මේ ශුද්ධාදී ඉඳිය ධමීයන් දියුණු කර ගැනීමටය.

එහි බුදුගුණ සිහි කිරීමෙන් ශුද්ධාව විශේෂයෙන් වැඩෙයි. අශුද්ධාව මැඩපැවැත්වෙමින් දුරුවෙයි. සදධිæිය වැඩෙනුවාත් සමඟම යම් යම් අමනුෂාාදීන්ගේ කරදර පිළිබඳ සැක බිය මග හැරෙයි.

මෛතිය වැඩීම පුධාන වශයෙන් සමාධිනිසිය දියුණුවීමට හේතුයි. ඓෂය දුරුවීමෙන් සිත වහා එකඟභාවයට පැමිණෙයි. එසේම දෙවියන්ගේ ආරක්ෂා පිහිට සැලසෙයි. මෛතිය දියුණුවත්ම මැසි මදුරු ආදීන්ගේ පීඩා පවා බොහෝ විට සංසිඳී යන්නේය.

මරණානුසමෘතියෙන් තමන්ගේ හා සියලු සත්ත්වයන්ගේ

මරණය පිළිබඳ වන වනා අරමුණු වීමෙන් ජීව-ලෝකය, මනා ගංගාවක් වේගයෙන් මුහුද දෙසට ඇදීයන්නාසේ මරණය කරා ඇදී යන බව වැටහීමෙන් බලවත් සංවේගයක් හටගනියි. එම නුවණින් මුසු සංවේගයෙන් වීයාර්ය දියුණු කරවන්නේය. ''සංවිගෙගා යොනිසෝ පදහති'' සංවේගවත් වූයේ නුවණින් වීයාර්ය කෙරේ එහෙයින් මරණානුසමෘතිය පුධාන වශයෙන් වීරියිණිය දියුණු කර ගැනීමට හේතුවෙයි.

අසුභානුසසතිය; සති-පඤඤායන ඉන්දියයන්ගේ දියුණුවට විශේෂ හේතු බැව් එහි අනුසස් වදාළ දේශනාවන්ගෙන් පුකටය.

මෙසේ මෙම ඉණිසිය ධම්යන් එක පමණට දියුණුවීමෙන් කම්ස්ථාන භාවනායෙහි පුතිඵල ලැබිය යුතුය. එයිනුත් ශුද්ධා-පුඥා දෙදෙනාත් වීය3්-සමාධි දෙදෙනාත් වෙසෙසින් සම වුවමනාය.

ශුද්ධාව තරමට පුඥාව නො-දියුණු නම් ඔහු කරන්නේ වැඩිපුර අාගමික ''මෝඩ'' කම්ය. එසේම පුඥාවේ තරමට ශුද්ධාව නො-දියුණු නම් ඔහු ඉබේ ''ලෝකෝත්තර'' වුනු කට්ටයෙකි. එබඳු අයට භාවනා කළ නො-හැකියි. කළත් පලක් නැත. වීයාීයේ තරමට එකඟකම (සමාධිය) බල නොපවත්වයි නම් ඔහු ඉහලින් යන්ට තනනා විදියේ නිතරම ඇවිස්සුණු පුද්ගලයෙකි. එසේම ඒකාගුතාවයේ තරමට වීයාීය වැඩ නොකරයි නම් ඔහු නිකම්ම කුසීතයෙකි. එහෙයින් සදධා-පඤඤා දෙදෙනාගේ සහ වීරිය-සමාධි දෙදෙනාගේ සමතාවය වෙසෙසින් පසස්නා ලදී. සතින්දිය වනාහි ඉහත කී සතර දෙන පිළිබඳව ඔවුනොවුන්ගේ කටයුතුවල සමව යෙදීමටත් සමව පවත්නේදයි දනගැනීමටත් එක්ව යෙදෙන සිතුත් චෛතසිකයනුත් අවශා අරමුණෙහි යෙදීමටත් නිතර උත්සාහ ගනිමින් පැවැත්විය යුතු හෙයින් ''සති පන සබබහට වට්ටති''යි විශුද්ධි මාගීයේ දක්වන ලදී.

ශුදධාව වැඩි ද, පුඥාව අඩු ද යනාදී ඉණියයන්ගේ අඩුවැඩි බව, යෝගියාගේ චරිතය-හැසිරීම පරීක්ෂාකාරී වීමෙන් අවබෝධ කර-ගත හැකිය. එහෙයින් සුදුසු ධණිවවාදයන්ගෙන් ඉණිය සමතාවය ඇතිකරවා ඒවා බල බවට බොජඣඞග බවට පත්වන සේ කිුියා කරනු. මෙහි ඉතා කෙටියෙන් තේරුම් ගත යුත්තේ යෝගියාගේ සලලකඛණ ජවනයන්හි පඤ්චිණිය ධම්යන් යෙදෙතොත් සමව පවතිතොත් එයම ඉණිය සමතාවයයි.

# සලලකඛණ සිත් දියුණුවීම

මේ කාලය වනවිට යෝගියාගේ ඉණියයන් තියුණු වීමෙන් සෑම කියාවන්ම ඇසීම්, බැලීම් ආදී ඉතා සුළු දෙය වුවත් සිහිය යොදවා අරමුණු කොට කිරීම ඉතා පහසු බව වැටහිය යුතු ය. කලින් එළැඹෙන සෑමදෙයක්ම අරමුණු කොට සිහිය පැවැත්වීම දුෂ්කර වුව ද, දත් සිහියෙන් අරමුණු නොකිරීම දුෂ්කර බව ඉබේ. අරමුණු වන බව වැටහෙන්නට පුළුවන. ඒ වනාහි සතියගේ ''උපගණ්හණ'' ලක්ෂණය පුකට වීමයි. තව තවත් තමන්ට නොඅසුවන කියා සිතිවිලි ආදී යමක් ඇත්දයි බලා හැම දෙයක්ම සලකන සිත් ඇතිවීමෙන් ඒ හැමෙකක්ම නාම රූප බව, දුෘබ සතාය බව, එසේ නො-දනීම අවිදහාව බව දනීම විදහාව බව සලලකබණ යනු විදශීනා පුඥාවම බව වටහා දිය යුතුය.

# උපදේශ (කේ) තුන්වන සක්මන් භාවනාව

ඉතා හොඳින් සිත එකඟ වනසේ දෙවෙනි සක්මන් භාවනාව පුහුණු කළ යෝගියාට පය එසවීමේදී ඇතිවන නාම-රූපයන් හා තැබීමේදී පහළවන නාම-රූපයන් ද මනාව සිහියට අසුවී නුවණට වැටහී ඇතිවීම් බිඳීම් පැහැදිලිව දක්නා තුරු සෑහෙන කලක් සති කිහිපයක් හෝ පුහුණු වූ පසු ගමනෙහිදීත් මනාව කියාවේ යෙදෙයි නම් ඉක්මණින් වුව ද අරමුණු කළ හැකි නම් තුන්වන සක්මන් භාවනාව දියු යුතුය.

- 1. එසවීම = උදධරණ
- 2. දිගහැරීම = අතිහරණ
- 3. තැබීම = සන්නිකඛිපන

එක පියවරක් පිළිබඳ මෙසේ අවස්ථා තුනක් අරමුණු කිරීම මෙයින් පැහැදිලිය. එසවීම තැබීම පුහුණු වූ යෝගියාට ඒ අතර පාදයේ කියාකාරිත්වය වැටහෙන්නේ පය දික්කිරීමක් වශයෙනි. එසවීමේ දී පය නැමෙයි. නැමුණු පය නැවත තැබීමට දික්කල යුතුය. එහෙයින් එම කියාව දිගහැරීම හෝ දික්කිරීම වශයෙන් වාවහාරයේ එයි. එම වාවහාරයට හෙවත් පුඥප්තියට අනුව අරමුණු කැරවිය යුතුයි. දන් මෙසේ පය ඔසවමින් එසවීම දික්කරමින් දිගහැරීම තබමින් තැබීම යනුවෙන් පාදයේ සිහිය පිහිටුවා පටන් ගැනීමේදී ඉතා සෙමින් ඔසවමි දිගහරිමි තබමි.......යි මෙසේ වම්පාදයේ පටන් ගෙන එසවීම පටන් ගැනීම පැවතීම අවසන් වීම දිග-හැරීම, පටන් ගැනීම, පැවතීම, අවසන්වීම, තැබීම, පටන් ගැනීම, පැවතීම, අවසන්වීම, කාබම, සටන් ගැනීම, පැවතීම, අවසන්වීම, තැබීම, පටන් ගැනීම, පැවතීම, අවසන්වීම, මෙනයින් සක්මන් කොට නැවතීම සිටීම හැරීම පෙර පරිදි අරමුණු කරවනු. රූප ශබ්දාදිය අරමුණු කැරවීමද පළමු මෙනි. විශුද්ධි-මාර්ගයේ දක්වන ලද "වීති හරණ චොසසජන සන්නිරුම්භණ" අවස්ථා ද මෙයටම අනුගතව විදශීතා වන්නේය.

### පරමාර්ථ (කේ)

(කේ) උපදේශ කොටසින් පාදයේ දිග-හැරීම හෙවත් අතිහරණය විදශීතාවට නගන අයුරු දර්ශිතය. පය දිග-හැරීමේ ඡඥය යෙදුණු සිත දිගහැරීමේ ආකාරය වූ රූපය මෙහි නාම රූපයෝ ය.

පුථම සක්මන් භාවනාවෙන් තැබීම අරමුණු කොට ඇතිවූ විදශීනා සිත් පරම්පරාව ''එසවීම තැබීම'' අරමුණු කිරීමට උපතිශ්ශය වෙයි. එසවීම තැබීම අරමුණු කිරීමෙන් ලද විදශීනා සිත් පරම්පරාව එසවීම/දිග හැරීම තැබීම අරමුණු කිරීමට උපනිශ්ශය වෙයි. කුමානුකූලව භාවනා කිරීමේදී සක්මනේදීත් සිත ඉක්මණින් සමාධියට පැමිණෙයි. ඇතැම්විට ඇසි-ඇසී තිබුණු අරමුණු කළ ශබ්ද නෑසී යන අයුරු වැටහෙන්නට පුළුවන.

#### නාම-රූප වච්චථානය

මෙසේ පුධාන වශයෙන් පඨවි තෙජො වායො කායයන් අනුදශීනා කරමින් ෂට්ළාරික විදශීනාව සපුරමින් සති-සමපජඤඤයන් කිුියාවට නගමින් පුධන් වීයාර්ය දරන යෝගියාට දුන් පිම්බීම් හැකිලීම් හිඳීම් හැපීම් අරමුණු කිරීමේදී ඉතා ඉක්මණින් පිම්බීම් හැකිලීම් නැවතී හිඳීම හැපීම වැඩි වේලාවක් අරමුණු කළ හැකි වන්නේය. පිම්බීම හැකිලීම වෙනදාටත් වඩා සියුම්ව අරමුණුව ගොස් වායො-ධාතුවගේ එළෙඹ සිටීම දුනෙන්නේය. සත්පුාය ආහාර පාතාදිය සේවනය කිරීමෙන් තමන්ට පහසු දනෙන්නේය. වෙනදාට වඩා සියුම්ව පිම්බීම අනිත් දෙයකි. එය අරමුණු කරන සිත අනිකකි. හැකිලීම අනිකකි. එය අරමුණු කරන සිත අනිකකි. මෙසේ ඒ ඒ අරමුණ රූප ලෙසත් අරමුණු කරන සිත් නාම-ධම් ලෙසත් වෙන් වෙන්ව වැටහෙන්නේය. පිම්බීම හැකිලීම, නැවතී හිඳීම, හැපීම වැඩි වේලාවක් අරමුණු කිරීමේදී කලින් සඳහන් කළ පරිදි ''කරකැවීම'' ''වෙවුලීම්'' ''පැද්දීම්'' ''ඇලින්වීම්'' ''සෘජුවීම්'' දැවීම් තැවීම් පෙලීම් හිරිවැටීම් ඇතිවී නැතිව ගොස් වැඩි වේලාවක් හිඳීම් හැපීම් අරමුණුව සිත ඒකඟව පවතී.

හැකිතාක් වේලාව දික්කරමින් සැහෙන පමණ සක්මනෙහිද යෙදෙමින් මෙසේ භාවනානුයෝගී වන විට පිම්බීම් හැකිලීම් දෙකෙහි මෙන් හිඳීම් හැපීම් අරමුණද හිඳීම අනිකෙකි. එය අරමුණු කරන සිත් අනිකෙකැ යි මෙසේ රූප හා නාම ධම් වශයෙන් චෙන්ව වැටහීම් පිළිබඳ ඉතා පැහැදිලි අවබෝධයක් ලැබෙන්නේය. බාහිර රූප-ශබ්දාදිය අරමුණු කරන කල්හිද රූපය හා එය දනගන්නා සිතය යනාදී වශයෙන් ඒ ඒ අවස්ථාවන්හි පවත්නා නාම-රූප-ධම්යන් පුකටව පැහැදිලිව වෙන්ව දක්ක හැකිය. සක්මනේදීත් එසවීම අනිකෙක එසවීමේ සිත අනෙකක යනාදී වශයෙන් ඔවුනොවුන් වෙන්ව වැටහෙනු ඇත.

එසේම පිම්බීම්, හැකිලීම්, හිඳීම්, හැපීම් හා රූප-ශබ්දාදී ඒ ඒ රූප ධම්යන් කරා "නැමී" ඇඳී යන හෙවත් අරමුණු ගන්නා ස්වභාවය ඇතිහෙයින් සිත්වලට නාම ධම් කියා ද, පුතාකෂ ඥානයෙන් නාම රූප වෙන්ව වැටහෙයි. "නමන ලකඛණ නාමං" අරමුණු කරා නැමී ඇදී යන ලක්ෂණ ඇත්තේ නාම නම් වෙයි.

එසේම පිම්බීම් හැකිලීම් හිඳීම් හැපීම් හා රූප ශබ්දාදී සියලු රූප-ධම්යන් අරමුණු කරා නැමී ඇදී නොයන බව අරමුණු නොගන්නා බව නො-දන්නා බව හා සිත් බිඳෙන්නා සමඟම බිඳී යන බව වෙනස්ව යන බව වෙන්ව පුතාකෂ ඥානයෙන් වැටහෙනු ඇත. මේ වනාහි "රුපපන ලකඛණ" හෙවත් වෙනස් වීමේ ලකෂණ වශයෙන් හා අවාාකෘත වශයෙන් රූපය වෙන්ව වැටහීමයි. මේ දක්වන ලද්දේ කලට වඩා දියුණු වූ නාම-රූපයන් වෙන්ව දක්නා නුවණ පහළ වීමයි. නාම-රූප පරිචෙඡද ඤාණය යි. තව මතු මත්තෙහි ද මෙබඳු අවබෝධයන් දියුණු තියුණුව ලැබිය හැකි බවද තේරුම් ගත යුතුය.

### පුඥප්තිය බිඳියෑම

මෙම භාවානුයෝගයෙහි යෙදීමට පෙර යෝගියා "මම යනවා, මම වාඩිවෙනවා මම කනවා" අාදී වශයෙන් කරන ලද වාවහාරයන්ගේද කුමයෙන් දියුණුවන භාවනා ඇති මෙකල "මම යනවා මම වාඩිවෙනවා මම කනවා" අාදී වාවහාරයන්ගේ ද අමුත්තක් වැටහෙනු ඇත. දනුදු යෝගියා "මම යනවා සක්මන් කරනවා භාවනා කරනවා"යි වාවහාර කරන නමුදු කලින් තරම් "මම" යනුවෙන් දඩිව ගත් දෘෂ්ටියකින් එසේ වාවහාර නොකරන බව යෝගියාටම වැටහෙනු ඇත.

එසේම පිම්බීම් හැකිලීම් හිඳීම් හැපීම් එසවීම් දිගහැරීම් තැබීම් දකීම් ඇසීම් ආදී මේ සෑම දෙයකම එසේ දෙයක් නැති බව හා ඒවා පනවා ගැනීම් බව හුදෙක් සියල්ලම නාම-රූප ධම් බව මනාව පැහැදිලිව වැටහෙන්නේය. මේ වනාහී චින්තාමය වශයෙන් කල්පනා කිරීමෙන් නොව හුදෙක් ඒ ඒ අරමුණු උඩ සිත සියුම්ව එකතු කිරීමෙන් සමාධිය හා පුඥාවගේ වැඩීමෙන් සිදුවන දියුණු අවබෝධඥානයකි. මෙය දියුණු වූ නාම-රූප පරිගුහයකි. මේ අවස්ථාවට පත්වන විට සත්ව-පුද්ගල පුඥප්තිය බිඳීගොස් තදඩග වශයෙන් සක්කාය දිට්ඨිය තුනී වන්නේය. පුහාණය වන්නේය.

(නාම-රූප වවත්ථානෙන සක්කාය දිට්ඨියා පහාණං)

### හේතු දුනීම

මේ නාම රූප ධම්යන් මෙසේ දිගටම ඇතිවෙවී යන්නේ ඒ දේවල් කරනු කැමතිවීම නිසා බව අවබෝධ විය යුතුය. මෙසේ කැමතිවීම අවශාවීම සඬඛානත ලෝභයාගේ අවශාතාවය නිසා ඒ ඒ අවස්ථාවන්හි තමන් අරමුණු කරනු ලබන නාම-රූපයන් පහළ වන්නාසේ අතීත තෘෂ්ණාව වර්තමාන නාම-රූපයන්ට හේතු වූ බව ධම්ය දන්නා අයට ප්‍රතාක්ෂයෙන් වැටහෙන බව තේරෙයි. ධම්ය නොදන්නා ඇතැම් අයට මෙවැනි යම් යම් අවබෝධඥාන ඇතිවුවද එය ප්‍රකාශ කිරීමේ ශක්තිය ඇති නොවේ. මෙසේ සප්‍රකාය නාම රූපයන් අරමුණුව යැමෙන් මේ සත්වයා දෙවියෙකු බඹෙකු විසින් මවන ලද්දේ නොවෙයි. එසේම ඉබේ හට ගත්තේද නොවෙයි; යනාදීන් නියම පිරිසිදු දකීම් පහළ වීමෙන් ''අහේතු, විෂම හේතු' දෘෂ්ටීන් දුරුව යයි.

(පචචය පරිග්ගහ ඤාණෙන අහෙතු විසම හේතු දිට්ඨිනං පහාණං)

### හිඳීම් හැපීම් කලාප වශයෙන්

පිම්බීම් හැකිලීම් නිරුද්ධව වැඩිවේලාවක් හිඳීම හැපීම අරමුණු කිරීමේදී සමෘති සමාධි පුඥාවන් මෝරායත්ම හිඳීමේ රූපය කොටස් කොටස් වශයෙන්ම නැතිව යන්නට හැකිය. ඇතැමුන්ට හිස අරමුණු නොවී බෙල්ලෙන් පහළ අරමුණු විය හැකිය. ඇතැමුන්ට පෙකණියෙන් පහළ ද සමහර අයට පයෑීඩකය ද නො-පෙනී යත හැක. ඒවා නැවත නැවත අරමුණු කරවනු. අරමුණු නොවීමෙන් නොපෙනී යෑම නොව මුළු හිඳීමේ රූපයම අරමුණු වෙමින් පවතිමින් ශරීරාභාන්තරය පෙනී යන්නා සේ වැටහීම ද, සම්පූර්ණ ඇටසැකිල්ලක් මෙන් දර්ශනය වීම ද, දරකඩක් මෙන් දශීනය වීම ද, තව නොයෙක් ආකාරයෙන් ශරීරය පිළිබඳ වැටහීම් ද, ඇතිවිය හැකිය. හැපීමද ඇතැම් තැනෙක වැඩිපුරත්, ඇතැම් තැනෙක අඩුවෙනුත්, අරමුණු විය හැකිය. වැඩිපුර දනෙන තන්හි වැඩිපුර අරමුණු කරවනු. සෑම තැනම හැපීම එක තරමට දුනේ නම් එකවර අරමුණු කරවනු. මෙසේ හිඳීම්, හැපීම් ඒ ඒ සල්ලකඛණ සිත්වලට මනාව අරමුණුවෙමින් සල්ලකඛණ සිත් පරම්පරාව සමවූ වේගයෙන් පැවැත්මේදී බාහිර රූප ශබ්දා දී රූප ධම්යන් ද ඒ වේගයෙන්ම අරමුණු වෙමින් සමාධිය ඒ සෑම සල්ලකඛණ සිතකම එක ලෙස තියුණුව යෙදීමේදී, පුඥා චෛතසිකයද දියුණුවත්ම, ඉතා පැහැදිලිව පුකටව අරමුණු වෙමින් පැවතුණු හිඳීමේ රූපය එක අංශයකින් ටිකෙන් ටික ගෙවි-ගෙවී යන්නාසේ විටින් විට මුහුදු රළ වැල්ලෙහි ඇතිරී යන්නාසේ කොටස් වශයෙන් නැතිව යන බව වැටහෙනු ඇත. එම ගෙවි-ගෙවී නො-පෙනී ගිය කොටස් නොසිතා පෙනෙන කොටස් පමණක් ''හිඳීම'' යනුවෙන් අරමුණු කරවනු. තව තවත් ශුදධාදී ඉණිුය ධම්යන් දියුණුවත්ම ඉණිුය සමතාවය යෙදෙත්ම, සුදු දුඹුරු ආදී නොයෙක් වලාකුළු වලින් වැසී යන්නාසේ ද හිඳීමේ රූපය ඉතා සියුම් කැබලි සමූහයකට පත්වී සැලෙමින් පවත්නාසේ ද, අරමුණු විය හැක. ඇතැම්විට දූලි සමූහයක් හෝ දූඹුරු දූම් සහිත ආකාරයක් හෝ වැටහිය හැකිය. තියුණු පුඥයෙකුට නම් මෙසේ කොටස් හෙවත් ''කලාප'' වශයෙන් රූප ධම්යන් වැටහෙන විට එවේලෙහි ''මමය මාගේය'' යනාදී හැඟීම් කෙසේවත් නොපවත්නා බව (තද®ග වශයෙන්) අවබෝධ වනු ඇත.

(කලාප සමම සනෙන අහං මමාති ගාහසස පහාණං)

### ආධනත්ම රූප නිරුදධිය

පිම්බීම්, හැකිලීම්, නිරුදධ වී හිඳීම්, හැපීම් විසින් අරමුණු කළ භූතතුයාත්මක ස්පශී රූපයන් සමාහිත වන සිතින් පුධාන වශයෙන් විදශීනාවත් ම තදනා රූප ධම් සහ තදාරමමණික නාම-ධම්ද තදනුගතව විදශීනා වෙත්. මෙසේ ආධාාත්මක ස්කන්ධ පඤ්චකයම සමාහිත වූ සිත්හි පහළ වන පුඥාවෙන් මනාව විදශීනා කෙරෙමින් සැක කුකුස් නැති නිම්ලාද්ධාපාෂ ඇති යෝගියාගේ ඉණිය ධම්යන් මුහුකුරා යත්ම ඉතා සියුම් කලාප වශයෙන් වැටහුණු හිඳීමේ රූපය සම්පූර්ණයෙන් නොපෙනී නිරුද්ධව යන්නේය. ඇතැම් යෝගියෙකුට මනාව අරමුණු වෙමින් කලාප බවට පත්වෙමින් ගොස් කොටස් වශයෙන් නිරුද්ධව යන්නේය. ඇතැමෙකුට කලාප වශයෙන් අරමුණු වෙවී තිබුණු සිරුර එකවරම නො-පෙනී යත හැක. දුන් හිඳීම හැපීම යැයි සලලකඛණ සිත් පරම්පරාවට හිඳීම කෙසේවත් අරමුණු නොවන බව වැටතේ නම් නිරුදධව ගිය බව සම්පූණියෙන් වැටතේ නම් ''හැපීම, හැපීම....යි, හැපීම පමණක් අරමුණු කරවනු. ඇතැම් තැන්වල අඩුවෙන් හා ඇතැම් තැන්වල වැඩියෙන් අරමුණු වූ ''හැපීම'' දුන් සෑම තැනෙකම එකසේ දුනෙන්නට, එකවර අරමණු වන්නට හැක. මෙසේ පිම්බීම් හැකිලීම් හිඳීම් නිරුද්ධව හැපීම පමණක් තියුණුව අරමුණු කිරීමේදී සමාධිය පුබලව එම සල්ලකඛණ සිත්හි යෙදීමෙන් විදශීනා පුඥාවද වඩාත් දියුණු වීමෙන් බලවත් සැහැල්ලු ගති හා වාතයෙන් ඔසවාලන අයුරු දනෙන්නට පුළුවන. එම සැහැල්ලු ගති ද අරමුණු කරවනු. සැහැල්ලු ගති නිරුද්ධ වූ පසු හැපීමම අරමුණු කරවනු. නිරුද්ධ වන ඒවා අත්හරිනු. මෙසේ තව තවත් ශුද්ධා වීයාාීදී ඉන්දිය ධම්යන් දියුණු වෙමින් ශමඣයට පත්වෙමින් ආහාර සප්පායාදී සැපකරුණු ලැබීමෙන් අතර නැතිව සල්ලකඛණ සිත් පරම්පරාව පවතිත්ම හැපීම යනුවෙන් අරමුණු වන අභාවන්තර බාහිර පඨවි, තෙජො, වායෝ ධාතුන්ගේ ඇතිවෙමින් නැතිවෙමින් පවත්නා ස්වභාවය ජලකඳක් බැසයන්නා වැනි සුළඟක් යටින් ගසා යන්නා වැනි අයුරකින් වැට-හෙමින් "හැපීම" නොදැනී යන්නේය. දන් පිම්බීම් හැකිලීම් හිඳීම් හැපීම් සියල්ලම නොදැනී අහසට නඟාලූ කලෙක මෙන් බලවත් සැහැල්ලු සුබසහගත අවස්ථාවක් එළඹෙනු ඇත. ඒ සමඟම නැවත ඉක්මණින්ම හැපීම දනෙන්නට පුළුවන. එවිට හැපීම අරමුණු කරනු. හැපීම නැවත නිරුද්ධ වන්නට පුළුවන. ඇතැම්විට හිඳීම දනෙතොත් එය මෙනෙහි කරනු. හතරම දනෙතොත් හතරම මෙනෙහි කරනු. මේ අවස්ථාවේදී, අනිත් සෑම මොහොතකටත් වඩා ඉතා වේගයෙන් ඒ ඒ අරමුණු, අරමුණු වන නාම රූපයන්ගේ ඇතිවීම-නැතිවීම ඇතිව නැතිවීම ඉතා පුකටව පෙනෙනු ඇත.

මෙසේ නාම රූපයන්ගේ පහළවීම දකීමෙන් උචෙඡද දෘෂ්ටියත් නැතිවීම දකීමෙන් ශාසුවත දෘෂ්ටියත් තදඹග වශයෙන් පුහාණය වී යනු ඇත.

(උදය දසසනෙන උචෙඡ ද දිටයීයා, වය දසසනෙනසසත දිට්යීයා පහාණං)

### සමාධ්ය

මෙම අවස්ථායෙහි සිතෙහි ඇතිවත එකාගුතා චෛතසිකය වනාහි ඉහත විස්තර කළ අයුරු උපචාර සමාධිය බැව් නිශ්චිත ය. මේ එයට අත්දකුම් ලද නිදශීනයකි. නීලාදි කසිණ භාවනාවෙකින් ලබන ලද පුතිභාග නිමිති ඇති යෝගියෙකුට එම කසිණ භාවනාව නවතා මෙම ශුද්ධ-විදශීනා භාවනාව වැඩීමේදී පිම්බීම් හැකිලීම් හිඳීම් හැපීම් නිරුද්ධ වන තරමට සමාධිය දියුණුවත් ම නිරායාසයෙන් පෙර ලබන ලද කසිණ පුතිභාග නිමිත්ත එළැඹෙන්නේය. පුතිභාග නිමිත්ත වනාහි උපචාර සමාධි නිමිත්තය. මේ අත්දකීම දියුණු වූ එක යෝගියෙකු පිළිබඳව නොවන බව ද සැලකිය යුතු ය. එහෙයින් වනාහි මෙම සමාධියෙහිත් සමථ උපචාර සමාධියෙහිත් භෙදයක් නොලැබෙන බව උගත් යෝගීහු සලකත්වා! සප්ත විශුද්ධිය පිළිබඳ චිත්ත විශුද්ධිය මෙයින් සම්පූර්ණ වන්නේය. සමථයෙන් ලද චිත්ත විශුද්ධිය මෙන් ශුදධ-විදශීනාවේ චිතත-විසුද්ධිය වෙන්ව නො-ගත යුතුය. මක්නිසාද යත් විදශීනා පුඥාවත් සමඟම දියුණු වෙමින් එකවර එක සිත්හිම යෙදෙන ධම් හෙයිනි.

### තෙ-වන "පධානය"

#### උපදේශ (කො)

පිම්බීම, හැකිලීම, හිඳීම, හැපීම, සතරම නිරුදධව ගිය බව යෝගියා විසින් පුකාශ කළවිට එය මනාව නිරුදධ වී දයි අසා වීමසා සුපරික්ෂා කොට නැවත භාවනා කිරීමේදී වඩාත් හොඳින් පූව්කෘතායෙන් සපයා පෙරමෙන්ම පිම්බීම් හැකිලීම් හිඳීම් හැපීම් අරමුණු කොට නිරුදධ වූ පසු,

''දනීම, දනීම, දනීම.....''

යනුයෙන් දිගටම අරමුණු කරවනු. "දනීම" යනුවෙන් අරමුණු කරන්නේ සිත බව කියා දිය යුතුය. අරමුණු දනගන්නේ සිතෙනි. හෙවත් විඤඤාණයෙනි. මුලින් මුලින් විනාඩියක් දෙකක් පමණවත් දනීම අරමුණු කළ නොහැකි වනුවා ඇත. නැවත හැපීම හෝ හිඳීම දනෙනු ඇත. එවිට "දනීම" නවතා හැපීම පමණක් නම් හැපීම හැපීම......යි, එයම අරමුණු කරනු. හැපීම නිරුද්ධ වූ පසු දනීමට බසිනු. හිඳීම් හැපීම් දෙකම පැමිණියොත් දෙකම, පිම්බීම් හැකිලීම් සමඟ හතරම පැමිණියොත් සතරම, අරමුණු කොට නිරුද්ධ වූ පසු පමණක් දනීම අරමුණු කැරැවිය යුතුය. රූපාදී අරමුණු පළමු පරිදිම පෙනෙනවා, දකිනවා, ආදී වශයෙන් මෙනෙහි කරවනු. මේ කාලයේදී සක්මන් භාවනා මදක් අඩු කළද වරද නොවේ. යෝගියා නීරෝග නම් හැකිතාක් ජාගරියානු යෝගයෙහි-නිදිමරා භාවනා කිරීමෙහි යොදවනු. කුමයෙන් දනීම අරමුණු කරන කාලය දියුණු වන සේ යෝගියා ගැන වඩාත් පරීක්ෂාකාරීව ඉතාමත්ම සප්පාය අන්දමින් කටයුතු සිදුවන සේ කියා කරවනු. දනීම අරමුණු කරන්නට ආසන්නයේදී හා දනීම අරමුණු වීමේදී කුමයෙන් ශබ්ද ඇසීම අඩුවී යන බව ඇතැම් විට නෑසීම යන බව වැටහෙන්නට පුළුවන.

# පරමාර්ථ (කො)

උපදේශ (කො) පරිචෙඡදයෙන් ''දනීම'' යනුවෙන් අරමුණු කරවන්නේ විඤඤාණය යි. සිතයි නාම-ධමීයි. ඒ වනාති විඤඤාණයාගේ ස්වභාව ලක්ෂණ විසින් අරමුණු කැරවීමයි.

''විජානන ලකඛණං විඤඤාණං''

• විජානනය හෙවත් දනීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ විඤඤාණය යි. ''දනීම දනීම'' යනුවෙන් සිත් පරම්පරාව අරමුණුව යද්දී පෙනීම් ඇසීම් ආදිය පෙර පරිදිම පෙනීම හෝ පෙනෙනවා.... ඇසෙනවා..... යනාදීන් මෙනෙහි වෙමින් ෂට්-ළාරික විදශීනාව වඩ වඩාත් දියුණුව ලැබෙයි.

ධණීලමබණයෙහි ලැබෙන පුසාදාදී රූප-ධණීත් චකධු විඤඤාණාදී නාම ධණීත් අරමුණු වනු ඇත. වෙනදාට වඩා ඉතාමත් ඉක්මණින් එම සදොරෙහි උපදනා (පච්චුප්පන්න) නාම-රූපයන්ගේ නිරුදධිය ද දකිනු ඇත. මෙසේ සමාධියෙන් බල ලැබූ විදශීනාඥාන දියුණුවත්ම රූප-ශබ්දාදී රූපධමීයන්ගේත් කදාරමමණික නාම-ධණීයන්ගේත් ඎණ-භඞ්ගුරුවය ඉතා පුකටවත්ම වඩාත් ඒ සමග යෙදෙන විඤඤාණ සිත්ම අරමුණුව යන්නේය. විඤඤාණයාගේ අරමුණුවම දියුණුවත්ම රූප-ශබ්දාදීන් පෙරමෙන් පෙනීම-ඇසීම ආදීන් මෙනෙහි කිරීමට වඩා එම රූපාදියත් ''දනීම දනීම'' යනුවෙන්ම අරමුණු විය හැක.

''පෙනීම'' යනු පෙනීම දුන ගැනීමක් ය, ''ඇසීම'' යනු

ඇසීම දනගැනීමක් ය, ආදී වශයෙන් මෙසේ ''දනීම'' යනුවෙන් ඉබේ ඒ සියල්ලම අරමුණුවීම විඤඤාණයාගේ ස්වභාව ලක්ෂණ විසි න් ''විජානන'' ලකෂණය, එළෙඹ සිටීමයි. එසේම විඤඤාණයාගේ පූවීඞගම කෘතාය විසින් පුකටව වැටහීම ද වෙයි. එසේම ඉහතින් අරමුණු කළ පිම්බීමාදී රූප නිරුදධිය මෙන්ම පෙනීම් ඇසීම් ආදී බාහිර රූපයන්ද ඒවායේ ඇතිවීමට වඩා බිඳීම වේගයෙන් දන්නා විදශීනා නුවණින් ඒවාද දනීම් යනු විසින් විඤඤාණය පුධානව විදශීනා වත්ම එම බාහිර රූපයන්ගේ නිරුදධිය ද විටින් විට දක්ක හැකිය. අතරක් නැතිව දනීම් ලක්ෂණ සිත්ම පහළ වෙවී යන බව වටහා ගත හැකිය. මේ වනාහි විඤඤාණයාගේ ''සන්ධාන'' (එකිනෙකට සම්බන්ධ බව) ''පුතු පුපස්ථාන'' වශයෙන් වැටහීමයි. මේ කාලයේ ඉණිය ධම්, බල බවට, බොජඣා බවට, ආදී වශයෙන් දියුණු වෙමින් පවතිනු ඇත. ඒවා දියුණු වනසේ ධම්ාවවාදයන් දිය යුතුය.

# **"ධම්මුද**ධවව" පුහාණ

මුල සඳහන් නාම රූප වෙන්ව දකීමේ නුවණ ආදී විදශීනා ඥානයෝ දත් වඩ-වඩාත් පුකටව එළැඹෙති. ඇතැම්විට නාම රූපයන් පිලිබඳ භය සහිත පිළිකුල් සහිත නුවණ දකීම් ද, ඇති වනු ඇත. කලින් ඇතිවූ නානාවිධ ආලෝක දශීණයන් ඇතැමෙකුට මේ කාලයේදී කොහෙත් නැතුව යන්නට පුළුවන. ඇතැම් යෝගීන්ට අමුතු අමුතු ආලෝකයන් පහළ වන්නටද පුළුවන. එසේම තමන්ට අරමුණු නොවී යන පවත්නා නාම-රූපයන් නො-මැති බව වැටහෙනු ඇත. ප්රීති සුබසහගත බවද බලවත්සේ දනෙතුදු අරමුණු වන කෙණෙහි නිරුදධව යනු ඇත. බලවත් පිරිසිඳු ශුදධාවක් ඇති හෙයින් රතනතුය ගුණ කෙරෙහි වහා එකඟව බැඳී යයි. ආචාර්ය උපකාරීන් කෙරෙහි බලවත් කෘතඥතාවයක් පිහිටනු ඇත. අනුන් මේ භාවනායෙහි යෙදවීමට කැමැත්තක් ද හට ගැනෙනු ඇත.

(භය දසසනෙන සහයෙ අභය සඤඤාය ආදීනවාහු පසසනාය අසසාද සඤඤාය නිබ්බිදානු පසසනාය අභීරත සඤඤාය පහාණං)

තවද දනීම අරමුණු කිරීමේදී සමහරවිට පපුව මද තදවීම්, ගතියක් දුනෙන්නට පුළුවන. එසේම නලළ කෙලින් ඉදිරියේ ඉහලින් නලියන්නා වැනි යම් යම් දකීම්ද ඇතිවිය හැකිය. තදවීම දකීම ආදි වශයෙන් මෙනෙහි කරනු. මේ වනාහි සිත පිහිටා තිබෙන පදසථානයන් පිළිබඳ වැටහීම්ය. නැවත නැවතත් ඇතිවෙමින් මුළු ශරීරයම සියුම් සුඛස්පශීයෙන් පුරවන්නා පුීති සුඛ අධිමෝඤයෙන්ගේ බලපෑමෙන් ශරීරය අහසට නගන්නා වැනි හුලං මෙට්ටයක ඉන්නා වැනි අයුරුදු දූනෙනු ඇත. ඒවාද අරමුණු කිරීමේදී වහා නො-දූනී යනු ඇත. කය සිත දෙකෙහි දර දඬු, බර, අකම්ණා, ගති දුරුවී ඉබේම භාවනායෙහි සිත නිමග්න වන අයුරු, සුඛයෙහි දැඩිව පිහිටන අයුරු, වැටහී යනු ඇත. මේ කාලයේ ඉතා දඩි නොවූ ලිහිල් නොවූ සමව පවත්නා වීයාර්ය ද නාම-රූප ධමීයන් පිළිබඳ පුතාංකෂ වශයෙන් ලැබෙන නුවණ හා ඇතැම් විට අනුමාන වශයෙන් ලැබෙන හැඟීම්ද බහුල වනු ඇත. සංස්කාරයන් කෙරෙහි මැදහත් බව භාවනා කිරීමෙහි දඬි අභිලාෂය හා නිරායාසයෙන් වහ වහා භාවනායෙහි යෙදීමට ද හැකිවන හෙයින් ඇතැමුන්ට මේ කරුණු පෙර තමන්ට නො-තිබූ හෙයින් තමන් නිවන් මඟට පැමිණි බව, භාවතා සම්පූර්ණ කළ බව, ඉබේ හිතෙන්නට හැක. මේ මිතාාගුාහය උපක්ලේශයක් බවවත් නො-වැටහෙන්නේය. ඒ අදහස් ද දෙන ලද උපදෙස් අනුව විදශීනා කිරීමෙන් නිරුද්ධව යනු ඇත. ඇතැම්විට කලාතුරකින් ආලෝකාදීන් යම් ආකාරයක් දක්නා ලැබේ. තව දුරටත් නිතර නිතරම පිම්බීම් හැකිලීම් හිඳීම් හැපීම් නිරුද්ධ වී ''දනීම'' අරමුණු වන කාලය දීඝීවීමෙන් සමාධිය දියුණුවත්ම, විදශීනා පුඥාව පුබල වීමෙන් ආලෝකාදී උපක්ලේශ ධම්යන් නොපැමිණීම නවතිනු ඇත. ඒ ආලෝකාදීන් නොව දිගටම මේ වැටහෙණ නාම රූපයන්ම අරමුණු කළ යුතු බව තම-නුවණටත් ආචාය ී අවවාදයටත් අනුව අවබෝධ වනු ඇත. මෙසේ ඉහත කී ''ධම්මුදධචචයන්'' හෙවත් ''විදශීනොපක්ලේශයන්'' කුමයෙන් පුහාණය වන බව සැලකිය යුතුය.

''ඉමිනා මගගා මගග වවණථානෙන කං ධම්මුදධච්චං පටිබාහිණා පුන විපසසනා වීථීං පටිපනන කාලං දසෙසති'' (පටිසම්හිදා : අ:)

විදශීනූපක්ලෙශයැයි හඳුන්වන ඕභාසා දී දශ-ධම්යන්හි භාත්තවීම් වශයෙන් උද්ධච්ච සහගත සිත් පහළවීමෙන් විකෘප සහගත වන උද්ධචවය නම් වූ ''ධම්මුදධචවය'' මෙම මාර්ගාමාර්ග වාවසථාපන ඥානයෙන් පුතිබාහණය කොට නැවත විදශීනා වීථීයට පැමිණි කාලය දක්වයි. (මගගා මගග වවපථානෙන, අමග්ගෙ මග්ග සකුකුදාය පහාණං)

#### පැහැදීලි මග

බෝධිපාක්ෂික ධම්යන් සංවධ්නය වෙමින් ඉදින් සසර පිරූ පින් ඇතිනම් ඉක්මණින් ඔහුට ඉතිරි විදසුන් නැණ හා උසස් සැපත් සිද්ධකර ගත හැක. නොඑසේ වූ ඇතැම් යෝගීන්ට ලෙඩ රෝගාදී අභාගන්තර හෝ බාහිර උපදුවයන්ටද මුහුණ පාන්නට සිදුවනු ඇත. එහෙත් හටගත් ශාසනික ශුදධාව නම් නැති නොවනු ඇත. පැහැදිලි මාගීය දක්නා ලද හෙයින් වීයණිදී ධම්යෝද නැවත නැවත නැඟ ඒමෙන් යම් විටෙක එබඳු අය කලාහණ මිතු ආචායශීවරයා විසින් රක්නා ලද්දාහු, කලක් ගොස් හෝ අභිමතාථයන් සම්පූර්ණ කර ගනිති.

වඩ-වඩාත් තියුණුව අරමුණු කරනු ලබන නාම-රූපයන්ගේ ඇතිවීම්, බිඳීම් හා වඩාත් බිඳීම් ද, දකීමෙන්, එම සල්ලකඛණ සිත්හිම නාම-රූපයන් මෙසේ නම්, නාම-රූපයන් සහිත වීමෙන් අනාථ- අසරණ වන බව හා කලකිරීම් ද, කලකිරුණු නාම-රූපයන්ගෙන් මිදෙනු කැමති බව හා මොවුන්ගෙන් මිදෙන්නේ නම්, මොවුන්ගෙන් සන්සිඳුණු තැනකට පැමිණෙන්නේ නම් මැනැවැයිද, ඒ සඳහා දඬි වීයායක් ගෙන නැවත එම අරමුණුම විදශීනා කරන්නේ වේ. මෙසේ පුති-විදශීනා (පටිසඞ්බා) ඥානයෙන් අනිතාහදි ආකාරයන් ඉතා පුකටව අරමුණු වන්නේ එක ඉරියව්වකින් වැඩිවේලා භාවනා කිරීමේදී ශරීරය එහෙම පිටින්ම දුක් ගොඩක් බව එහෙත් එම දුකඛ වේදනාවන් ඉක්මවා, නිරුද්ධකොට විදශීනා ඥාන දියුණු වන්නේය. මේ වනාහි සංස්කාරයන්ගේ දුඃඛඤමභාවය එළෙඹ සිටීමයි.

(මුඤ්චිතු කමාතා ඤාණෙන අමුඤ්චිතු කමාතාය, උපෙක්බා ඤාණෙන අනුපෙක්බාය පහාණං)

## විඤඤාණ නිරෝධය

මේ කාලයේ ද දන් මගේ විදසුන් නැණ දියුණු යැයි හේ තව ඉතිරි මොනවාදයි ආදී වශයෙන් කල්පනා නිතර නිතර ඇතිවන්නට පුළුවන. ඒවාද අරමුණු කැරවිය යුතු. මෙසේ දියුණුවත්ම ඉතා සියුම් වූ ශීසු ශීසුතර වූ සල්ලකඛණ සිත් පහළ වන්නේය. එම විදශීනා ඥාන සහගත සිත්හි විඤඤාණයෙහිම දනීම අරමුණහිම සියල්ල ඇතුළත්ව පවත්නා වැනි, දනීම් මාතුයෙන් සියලු සංස්කාරයන් අරමුණු කරන්නා වැනි, සංස්කාරයන් කෙරෙහි උපෙæා සහගතව පැවති නුවණ විශේෂයන් පහළ වනු ඇත. ඉබේම සංස්කාරයන්, නිරුත්සාහයෙන්ම අරමුණු වනු ඇත. නොඉවසිය හැකි දුක් ඓදනාවන් නැත. බිය තැවීම් හා සැක පහව යනු ඇත. සොම්නස් දොම්නස් නැත. නීරෝගී නම් දෙතුන් පැයක් වුවද වැඩිවේලාවක් දනීම අරමුණු කරමින් භාවනා කළ හැකි වන්නේය. භාවනාවෙන් නැගිටි පසු කෙඩෙත්තු ගති දනුන ද පුණිත සුවයක් ද දනෙනු ඇත.

මෙසේ සංස්කාරයන්හි සොපෙකුක වැ පවත්නා විදශීනා ඥාන ඇත්තේ වුටඨාන ගාමිණී විදශීනා අවස්ථායෙහි ය. දූන් යෝගියා ''දනීම'' අරමුණු කිරීමේදී ඉතා සියුම්ව යන දනීම්, අරමුණු කිරීම් ඇත්තේ, ශබ්දාදී කිසිම බාහිර හෝ අභාන්තර රූප ධම්යක් අරමුණු නොවන්නේ යම් ආකම්ණ බලයකට ඇදී යන්නා වැනි ඉතා සියුම් අවස්ථාවකය.

"වුසුපථාන ගාමිණී" විදශීනා ඥානයක් මුහුකුරායක්ම දනීම යනුවෙන් විඤාණයාගේ අරමුණුවීම ඉතා සියුම්ව අතර ඇතිව ඉඩ සහිතව යන්නා වැනි දනීමක් සිදුවනු ඇත. එසේද ගොස් අවසාන දනීම යැයි සැලකෙන "ජවනය" අනුලෝම ඤාණයද, ඉක්බිති "දනීම්" වශයෙන් පැවැති විසංස්කාර ගතව යන්නා වැනි ගොතුභු ඤාණයද සම්පූර්ණ වෙමින් මොහදුර දුර යවමින් විසංස්කාරණයම අරමුණු කෙරෙමින් පුණීත ඥාන දර්ශනයාගේ පහළ වීමයි.

මේ අවස්ථායෙහි දැනීම අරමුණු කරමින් සිටි යෝගියාගේ සිත කිසිත් නොදන්නා ස්වභාවයකට යන්නා වැනි සිහිය පවතිත්දීම සිහිය නැතිව යන්නා වැනි ඉණිය ධම් ඉතා මනාව වැඩකරද්දී, නැතිව යන්නා වැනි, ගැඹුරු දියක කිමිදුනා වැනි, තත්ත්වයකට පත්ව යලි අමුතු ජීවිතයක් ලද වැනි කය සිත දෙකම සන්සිඳුණු සාත මධුරත්වයක් පිළිබඳ අභාන්තර ගත බවකට පත්වනු ඇත.

(අනුලොමෙනව ධමමටඨිතියා නිඛඛාණෙච පටිලෝම භාවසස ගොතුභු ඤාණෙන සංඛාර නිමිතත ගාහසස පහාණං එතං තදඹගපපහාණං නාම) (අරිය මග්ගානං භාවිතතතා..... කිලෙසගහණසස-අපපවතති භාවෙන පහාණං ඉදං සමුචෙඡදපපහාණං නාම)

### නිවාණය

මෙසේ පිම්බීම් හැකිලීම් හිඳීම් හැපීම් යනුවෙන් ''වායො, තෙජො, පඨවි'' කායයන් අනුදශීනා වශයෙන් අභිනිවිෂිතව, තදනු ගත සියලු නාම රූප ධම්යන්ගේද, ''දනීම'' යනුවෙන් අවසන් වශයෙන් විදශීනා කළ - විඤඤාණ ස්කන්ධයාගේද, පුබල විදශීනා ඥානයෙන් නිරුදධියට පත්කැරවීම,

''යන් නාමඤව රූපඤව අසෙසං උපරුජඣති විඤඤාණසස නිරෝධෙන එහේතං උපරුජඣති

(සුතත නිපාත)

නාම-රූපයන්ගේ නිරවශෙෂ (නො-ඉතුරු) නිරුදධිය වාපගමනය අසතවගමනය යම්තැනෙක්හිද විඤඤානයාගේ නිරුද්ධියෙන් නැතිවීමෙන් යැයි කියන ලද මෙතැන්හිදී ඒ නාම රූපයන්ගේ නිරවශෙෂ පුහාණය වෙයි යනුවෙන් පඤචවිධ ඥෙය මණ්ඩලය සචාකාරයෙන් අවබෝධ කර වදාළ මහා ශාන්ති දේශකයන් වහන්සේ වදාළ සේක.

"නාම-රූපඤව විඤඤාණ හෙතුකං, විඤඤාණ පචවය තිබබතතං, තසස මඟොන හෙතු උපචඡිනෙතා විඤඤාණං අනාහාරං අනභිනන්තිතං අපත්රීතං අපපටිසන්ධිකං තං නිරුජ්ඣති"

(නෙතතිපපකරණ)

''නාම-රූපද විඤඤාණ හේතුකය, විඥානපුතායයෙන් නිපන්නාහුය. මාගීඥානයේන ඒ විඤඤාණයාගේ හේතුව සිඳින ලද්දේ, විඤඤාණය අපුතාවූයේ අනභිතන්දිත වූයේ, නොපතන ලද්දේ, අපුතිසන්ධික වූයේ නිරුදධ වෙයි,''

''තසස තං චිතතං අපරා පරං මනසිකරෙතො පවතතං සමතිකකමිණා අපපවතතං ඔකකමති, අපපවතත මනුපපතෙතා මහාරාජ සමමා පටිපනෙතා නිඛඛාණං සචඡි කරොතීති වුවවති.'' (මිලිඥ පඤ්හ) "මෙසේ නැවත නැවතත් සිත්හි කරන්නාවූ ඔහුගේ සිත ආයවීමාගීයෙන් ගොස් සංසාර පුවෘත්තිය අතිකුමණය කොට අපුවෘතතිය යි කියන ලද අහීත් එලයට පැමිණෙන්නේය. මහරජාණෙනි, මෙසේ මනාකොට පිළිපන්නා වූ අපුවෘත්තියට පැමිණියාවූ මහණුන් වහන්සේ අජරාමර නිතාමෙහාල පරම සුුුුු අමෘත මහා නිවාණය සිදුධ කරන්නේය.

(සිංහල මිලිනු පුශ්නය)

### පාළිපාඨයේ ලිහිල් තේරුම

මතු මත්තෙහිත් නාම-රූපයන් මෙනෙහි කරන යෝගියාගේ සිත (නාම රූපයන්ගේ) පැවැත්ම ඉක්මවා (පැවැත්මෙන් එහාට ගොස්) නොපැවැත්මට බැස ගනියි. මහරජ, මනා පුතිපත්තියෙහි යෙදුණේ (සංස්කාරයන්ගේ) අපුවෘත්තියට පැමිණියේ නිවණ සිදු කෙරේයැ යි කියනු ලැබේ.

# මනු පඤඤා සොතාපතති මග්ග චිතතවීථිය

‱ ‱ ‱ ‱ ‱ ‱ ‱ ‱ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ තී. න. ද. ම. ප. උ. අ. ලගා. මගග. එ. එ. භ. භ

මෙහි පරිකම් උපචාර අනුලෝම ගොතුභු යනුවෙන් ඥාන සම්පුයුක්ත කුශල ජවනයෙකින් "දැනීම දැනීම" යැයි විඤඤාණය අරමුණු කරණු ලබන විදශීනාඥානය පුබලව යෙදුණු සිත් නිරුද්ධ වූ පසු "පුඥා, විතකී, වීරති, වීයා සමෘති, එකාගුතා යන චෛතසික ධමයන්-මාගාහයන් එකවර යෙදෙන මාගීජවනය දුක දනිමින්, සමුදය දුරු කරමින්, මාගීය වඩමින්, නිවණ දකිමින්, එකවරක්ම පහළ වන්නේය. ඉක්බිති ඵලසිත් දෙකක් ඉපිද භවහායට බස්නේය. ඉක්බිති පුතාවෙක්ෂා චිත්තයෝය.

(අධිටඨාන විධාන හා උතතර පුධාන පිළිබඳව ඇදුරු උවදෙස අනුව යත්වා!) "යන් ආපො ච පඨවි තෙජො වායෝ නගාධති, න තන් සුක්කාජොතනති - ආදිචෙවා නපපකාසති, නතන් චන්දිමා භාති -තමො තන් නවිජජති, යදාව අනතනා චේදී - මුනී මොනෙන බුාහමණො. අථ රූපා අරූපා ච - සුබ දුකබා පමුචචතීති"

(උදානපාළි)

යම් තැනෙක, ආපො, පඨවි, තෙජො, වායෝ යන මොවුහු නොපිහිටත් ද? (නිබබාණසස අසඹබත භාවතතා) නොපවතිත්ද? එහි තාරකාදී සෙවතා ලෝකයෝ නො-බබලත් සූය්‍යීයා පුකට නොවේ. ඉර නැත. සඳ නොබබලයි සඳ නැත. අන්ධකාරයද නැත. යම් වේලාවෙක බහා තබන, බහා තුබූ, පව්-ඇති, සෙබ-අසෙබ මුනි තෙමේ, හෙවත් ආය්‍යීශාවක තෙමේ, මාගීඥානයෙන් අගුමාගීක්ෂණයෙහි ආත්ම පුතාක්ෂකොට නිවාණය පුතිවේධ කෙරේද? එකල්හි කාමරූප අරූප පුතිසන්ඨින්ගෙන් ලෞකික සැප හා දුක්වලින් අතිශයින් මිදෙයි.

### "නිබබාණ" වචනය

නිබබායනති සබෙබ වට්ට දුකබ සනතාපා එතසමිනති නිබබාණං සවී වෘත්ත දුඃඛ සනතාපයෝ මෙහිදී (නාම-රූප නිරෝධයේදී) නිවෙත්නුයි, නිවාණ නම්වේ

"නිබබායනතීති යෙ කිලෙසාවා බන්ධා වා අභාවිත මගගසස ආයතිං උපපජජනාරහ පකෙබ ඨිතා භොනති, තෙයෙව භාවිත මගගසස අනුපපජජනාරහ පකඛං පාපුණනතී ති අභෝ"

(යම් කෙලෙස් හෝ ස්කන්ධ කෙණෙක් නොවැඩූ මාගීඥාන ඇත්තහුට මතු උපදිනු සුදුසු පඎයෙහි පිහිටියාහු වෙත්ද? ඔවුහුම වැඩූ මාගී ඥානයහට නො-ඉපදීමට සුදුසු පඎයට පමුණුවත්නුයි. නිව්ාණ නම් වේ. වට්ට දුකඛ සනතා පාති කමම වට්ට කිලෙස වට්ට විපාකවට්ට දුකඛ සනතා පා. නහි තිවිධ වට්ට දුකඛ සනතාප රහිතානං රුකඛාදීනං අනුපපාද නිරොධො නිඛඛාණං හොති." වෘතත දුෘඛ සනතාපයෝ නම් කම්වෘතත, ක්ලේශ වෘතත, විපාක වෘතත, දුෘඛ සනතාපයෝයි. තිුවිධ වෘතත දුෘඛ සනතාප නැති වෘකෂාදීන්ට අනුත්පාද නිරොධයක් නොමැත.

"නිඛඛායනති වා අරියජනා එතසමිනති නිඛඛාණං"

ආයා ස්තයෝ මෙහිදී නිවෙත්. පිරිනිවෙත් නුයි නිවාණ නම් (නිඛඛනති ධීරා යථා යමපදීපො රතනසුතත) නිඛඛායනතී ති තංතං කිලෙසානංවා ඛන්ධානංවා පුණ අපපටිසන්ධික භාවං පාපුණනතීති අපෝ.

නිවෙත්නු යි ඒ ඒ කෙළෙසුන් හෝ ස්කන්ධයන් නැවත නොපිළිසිඳින බවට පමුණුවත් යන අථ්යි.

"භවාභවං විනනතො සංසිඛඛණතො වාණං වුචවති තණ්හා. වාණතො නිකඛනතං ඉතිනිඛඛාණං"

භවයෙන් භවය ගෙතීම මැසීම කරන හෙයින් තෘෂ්ණාව වාණ යැයි කියනු ලැබේ.

වාණයෙන් නික්මුණේ නිවණයි.

### නිවණෙහි හැටි

''සනති ලකඛණං නිබබාණං''

### ලක්ෂණ

ශාන්තිය ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ නිවණයි. ශාන්තිය නම් නාම-රූප ධම්යන්ගේ සන්සිඳීමයි. නාම-රූප-නිරෝධය යි. රශ = මෙයින් ගැනෙන්නේ කෘතාය හෝ සම්පත්තිය යි.

"අ<mark>චචුති රසං"</mark> ච<u>හු</u>ත නොවීම රසය යි. ලද ශාන්ත ස්වභාවය නැවත නැති නොවීම යි. පුතාඅපසථාන = මෙයින් ගැනෙන්නේ වැටහෙන ආකාරයයි.

"අනිමිත්ත පචචු පටඨානං" නිමිත්තක් නැති බව වැටහෙන ආකාරයයි. සංස්කාර ස්වභාවයක් නො-වැටහීම එළෙඹ සිටින ආකරය යි.

''නිබබාණසස පදටඨානං නලබ්භති නකෙනචි කාරණෙන ුනිබබාණං උපපජ්ජි තතතා''

''නිවණ පිහිටන, හෙවත් ආසන්න කාරණයක් නොලැබෙයි. කිසිවකින් නිවන නොසෑදුණු නිසාය.

ධුව සුභ සුඛ සව්රූප වූ පරම ශාන්ත මේ අමා මිහිර සැමටම අත්වේවා.

#### නිමි

"සිරි සම්බුදු වස් දෙදහස් පන්සිය එක්වැන්නෙහි "කුක්කුට" වසරෙහි බිණර පුර පැලවිය ලත් සොමිවර, සිරිලක දකුණු පෙදෙසැ රුහුණු රට "තපොවන" වන සෙනසුන් වැසි, මායාරට යහගොඩ (සුභාළුල) ගම් දිනූ සිරිලක "මහාවිහාරීය" පරපුරෙහි වූ, "ධමමපපහ" යතිවරයන් විසින්, කමටහන් ඇදුරුවරයන් වෙසෙසින් විදශීනාචායාීවරයන් සඳහා ලියන ලද විදශීනා උපදේශය නම් වූ

විදශීනා ගුරු පොත

නිමියේය.

# උපගුන්ථය

විදශීතා යෝගීන් විසින් අවසථානුකූල ව නිතර මෙනෙහි කළ යුතු (අභිණ්හ මනසිකාර) ධම්පාඨයන් පිටු මුදුනෙහි පිළිචෙළින් යොදා ඇත. ආධුනිකයන් සඳහා ලිහිල් තේරුම් පමණක් මෙහි පළ වේ.

- 2 පිට = මට (බුදු රදුනට) ඥාන දර්ශනය පහළ විය.
- 3 පිට = මහණෙනි, කවර ධම් කෙනෙක් සිහි නුවණින් වැඩිය යුත්තාහුද? සමථයත් විදශීනාවත් ය.
- 4 පිට = රූපස්කන්ධයේ පැණවීමට මහා භූතයෝ හේතු ය.
- 5 පිට = මහණෙනි, වෙනස් වේනුයි (පෙළානුයි) එහෙයින් ''රූප'' යැයි කියයි.
- 6 පිට = මහණෙනි, විඳිනුයි එහෙයින් වේදනායැයි කියයි.
- 7 පිට = මහණෙනි, හඳුනා ගණිනුයි එහෙයින් සංඥායැයි කියයි.
- 8 පිට = මහණෙනි, සකසනලද්ද (සසර) මනාව සකස් කෙරේනුයි...... සංස්කාරයැයි කියයි.
- 9 පිට = මහණෙනි, දුන ගණිනුයි එහෙයින් විඥානයැයි කියයි.
- 10 පිට = වේදනා ස්කන්ධයේ පැනවීමට ස්පර්ශය හේතුය.
- 11 පිට = සංඥාස්කන්ධයාගේ පැණවීමට ස්පර්ශය හේතුය.
- 12 පිට = සංස්කාරස්කන්ධයාගේ පැණවීමට ස්පර්ශය හේතුය.
- 13 පිට = විඥානයාගේ පැනවීමට නාම රූප හේතුය.
- 14 පිට = එහි යම් ඡන්දරාගයක් වේද ඒ එහි උපාදානයයි.
- 15 පිට = මහණෙනි, රූපය අනිතායයයි.
- 16 පිට = එහි (රුවෙහි) යුෂ්මතුන්ගේ කැමැත්ත පුහාණය කළයුතු.
- 17 පිට එහි යුෂ්මතුන්ගේ ඇල්ම දුරු කළ යුතු.

- 18 පිට සත්ත්වයෝ රූපයෙහි ඇලෙත්.
- 19 පිට ඇලීමෙන් එක්වෙත්.
- 20 පිට එක්වීමෙන් කෙලෙසෙත්.
- 21 පිට සත්ත්වයෝ රූපයෙහි කළකිරෙත්.
- 22 පිට = කලකිරීමෙන් නොඇලෙත්.
- 23 පිට = නොඇලීමෙන් විසුදධ වෙත්.
- 24 පිට = රාධ, රූපය වනාහි මාර ධම්යෙකි.
- 25-26 පිට = 'භිකුපුව නැගිටිනු ! කුමකට නිදන්නෙහි ද? නිදීමෙන් යුෂ්මත්හට කවර වැඩෙක් ද?
- 27-28 පිට = යුෂ්මත්ගේ නිදීම හුලින් අනිනු ලැබ පෙළෙන්නකුගේ ලෙඩෙකුගේ නිදීමක් මෙනි.
- 29 පිට = අරඹව්! ඉදිරියට යව්! බුදුසසුනෙහි යෙදෙව්.
- 30 පිට = ඇතෙකු බට ගෙයක් මෙන් මර සෙනග පොඩිකර දමව්! (කම්පාකරව්)
- 31 පිට ධමානුධම පුතිපන්නයහට මේ අනුධමය වේ.
- 32 පිට = රූපයෙහි කලකිරීම් බහුලව වසන්නේය යන යමක් චේද? (එයයි)
- 33 පිට = වේදනායෙහි කලකිරීම් බහුලව වසන්නේය.
- 34 පිට සඤඤායෙහි කලකිරීම් බහුලව වසන්නේය.
- 35 පිට = සංස්කාරයන්හි කලකිරීම් බහුලව වසන්නේය.
- 36 පිට = විඤ්ඤාණයෙහි කලකිරීම් බහුලව වසන්නේය. (යන අනුධම්ය)
- 37-38 පිට ආනන්ද, සියලුම මේ බුහ්මචය\$ීය හෙවත් ශාසනය යම් මේ කලාාණ මිතුත්වය මත පවත්නේය.
- 39-40 පිට = මහණෙනි, ආයුදු අෂ්ටාංගික මාගීය වඩන්නේය යන මෙය භිකුෂුව විසින් කලාගණ මිතුයාගෙන් බලාපොරොත්තු විය යුතු.

- 41-42 පිට = පුකර්ෂ විවේකයෙන් යුක්ත වූ ආයම් වූ ආත්ම පරිතාහය කළ ධාායී වූ (භාවනානුයෝගී වූ) නිරතුරු ඇරඹූ වීයවීය ඇති නුවණැත්තවුන් සහ වසනු.
- 43 පිට මෙය බුරුලෙන් කළ නොහැක. මෙය ස්වල්පවීය\$ීයකිනුදු,නොහැක.
- 44 පිට = එය නම් සියලු ගැටලුවලින් මුදවන නිවණ අවබෝධ කිරීම විසින් පැමිණීමයි.
- 45-46 පිට = ශුදධායෙන් සසර සැඩපහරින් එතර වෙයි. අපුමාද (සති) යෙන් සසර මුහුදින් එතර වෙයි. වීය\$යෙන් දූක පසුකර යයි. පුඥායෙන් පිරිසිදු වෙයි.
- 47-48 පිට = අහරෙහි පමණ දනීම ද, වනයෙහි ඈත සෙනසුන් ඇසුරු කිරීම ද භාවනායෙහි (ධාාන) යෙදීම ද, මෙය බුදුවරයන්ගේ අනුශාසනයයි.
- 49-50 පිට = ආරබ්ධ (පටන්ගත්) වීය\$ීය ඇත්තේ ආත්ම (ජීවිත) ආසා අත්හළේ, නිරතුරු දඬි පරාකුමයෙන් යුතුව සමඟි වූයේ සසුනෙහි යෙදෙනු, මේ බුදුන් වැඳීමයි.
- 51 පිට = බුහ්ම චයවීය ඥාන දශීනය (සෝවාන් මග නැණ) සඳහාය.
- 52 පිට = කුණ (සමපතති) ය ඉක්මවූවෝ නිරාවැද සොවින්.
- 53 පිට = සමඟි සඟුන් බිඳ කපක් නිරයෙහි සිටියි.
- 54 පිට සඟුන් සමඟිකොට කපක් දෙව්ලොව තුටුවෙයි.
- 55 පිට සත්පුාය (සැප) සෙවුනේ සුබ පුතිපදායෙන් වහා අවබෝධය ලබා.
- 56 පිට අසත්පාය සෙවුනේ දුඃබ පුතිපදායෙන් ලැසිවූ අවබෝධ කෙරේ.
- 57 පිට භාවනායෙහි යෙදීමෙන් ඒකාන්තයෙන් නුවණ හට ගණි. නොයෙදීමෙන් නුවණ පිරිහේ.

- 58 පිට = මේ ධම්ය අල්පෙචඡයාටය. මහත් ඊප්ෂා (තෘෂ්ණා) ඇතියනට නොවේ.
- 59 පිට = මේ ධම්ය ලද දෙයින් සතුටුවන්නාටය. මේ ධම්ය අසන්තුෂ්ටයාට නොවේ.
- 60 පිට = මේ ධම්ය පුකෂී විචෙක ඇත්තහුටය. මේ ධම්ය සමූහයෙහි ඇලුණහුට නොවේ.
- 61 පිට = මේ ධම්ය ආරබ්ධ වීය\$ී වන්තයාටය. මේ ධම්ය කුසීතයාට නොවේ.
- 62 පිට = මේ ධම්ය එළැඹි සිහි ඇත්තාටය. මේ ධම්ය සිහි මුළාවනට නොවේ.
- 63 පිට = මේ ධම්ය සමාහිතයාටය. මේ ධම්ය විකෂිප්තයාට නොවේ.
- 64 පිට = මේ ධම්ය පුඥාවන්තයාටය. මේ ධම්ය දුෂ්පුාඥයාට නොවේ.
- 65 පිට = මේ ධම්ය නිෂ්පුපඤ්චයෙහි රමණය කරන්නා වූ නිෂ්පුපඤ්චයෙහි ඇළුණාටය.
- 66 පිට = මේ ධම්ය පුපංචාරාම (තෘෂ්ණා මානයෙහි ඇළුණු) පුපංචරක්තයාට නොවේ.
- 67 පිට = මහණෙනි, භිකුපුව සිහි (සතිපට්ඨාන) නුවණ (සම්පජඤඤ) ඇතිව වසන්නේය. මේ යුෂ්මතුන්ට අපගේ (සියලු බුදුවරුන්ගේ) අනුශාසනාවයි.
- 68-69 පිට = තොරක්තාලද, මිසදිටුවෙත් තස්තාලද, ථිත මිදධයෙත් මඩතාලද සිතින් මරුවසඟයට යන්තේය.
- 70-71-72 පිට = එහෙයින් රක්නාලද සිතැත්තෙක් වන්නේය. සමාග් සංකල්පය ගොදුරු කොට ඇත්තේ, සමාග් දෘෂ්ටිය පෙරටුකොට ඇත්තේ, උදයවාය දන ථින මිදධය මැඩ පැවැත්වූ භික්ෂුව සියලු දුගීතීන් දුරු කරන්නේ ය.

- 73 පිට නුවණින් ධම්ය විමසන්නේය. මෙසේ එහි විසුද්ධි ලබා.
- 74 පිට අතීතය බලා නොහිඳින්නේය. අනාගතය කල්පනා නොකරන්නේය.
- 75 පිට යමක් අතීතයෙහි වීද එය පුහිණ විය. අනාගතයද නොපැමිණියේය.
- 76-77 පිට පවත්තා කාලයෙහි යම් ධම්යක් වෙයි ද එකෙමෙහි එකෙමෙහි විදශීතා කරයි. නොසැලෙත නොකැඩෙන සේ එය (විදසුන් නැමා) දූත වඩන්නේය.
- 78 පිට කළ යුතු දෙය අදම කරන්නේය. මරණය හෙටදැයි දන්නේ කවුද?
- 79-80-81 පිට මහසෙන් සහිත වූ ඒ මාරයා සහ අපගේ ගිවිස්මක් (පොරොන්දුවක්) නැත්තේ ම ය. මෙසේ කෙලෙස් තවන වීය\$ියෙන් යුතුව, නුකුසීතව වසන දිවා රැයක් වේද? එය ඒකාන්තයෙන් ඉතා හොඳ රාතිුයැයි ශාන්ත වූ මුනිවරුන් විසින් කියනු ලැබේ.
- 82 පිට = භාගාවතුන් වහන්ස, යම්බඳු මේ සිතක් වේද? එය එක අරමුණක පිහිටුවා ගැනීම දුෂ්කරය.
- 83 පිට ඉන්දියයන් සංසිඳවීමෙහි ඇළුණහු දුකසේ පිහිටුවා ගනිති.
- 84 පිට යමක් තමන්ට හිතයයි දන්නේ නම් පළමුව එය කරන්නේය.
- 85 පිට හිස ගිනි ගත්තකුමෙන් ගුණ දහම්හි හැසිරෙන්නේය. මාරයාගේ නොපැමිණීමක් නොවේ.
- 88 පිට = කලාාණ මිතුත්වය සීලයන්ට ආහාරයෙකි.

- 89-90 පිට = එහෙයින් වැඩ කැමති වූ උසස් බව වෙසෙසින් බලාපොරොත්තු වන්නවුන් විසින් බුදුවරයන් වහන්සේලාගේ අවවාදය සිහිකරන්නේ සද්ධම්ය ගරු කටයුතු.
- 91 පිට = මෙසේ බුදුවරු අචිනතායහ. බුදුදහමද අචිනතාය.
- 92 පිට = අචිනතාගෙහි පැහැදුනවුන්ට විපාකයද අචිනතාය.
- 93 පිට = මෛතීු බලයෙන් බලවත්වූයේ එකල්හි මහ වනයෙහි සිත් අලවමි.
- 94 පිට = ඇහෙන් පවා ඔහු (පුද්ගලයා) කරා මරු එළැඹෙයි.
- 95 පිට = ධමානුධම් පුතිපන්න භික්ෂුවට මේ අනුධම්ය වේ.
- 96 පිට = රූපයෙහි අනිතාහනුදර්ශීව වසන්නේය යන යමක් වේ එයයි.
- 97 පිට = රූපයෙහි දුකඛානුපසසනාව භාවනා කරන්නේය.
- 98 පිට = රූපයෙහි අනාත්මය අනුව බලමින් භාවනා වඩන්තේය.
- 99 පිට = ඔහු නෙකබමමය වඩන්නේ සිත් අලවයි.
- 100 පිට = කාමචඡඥය දුරලන්නේ සිත් අලවයි.
- 101 පිට = අවහාපාදය වැඩීමෙහි සිත් අලවයි.
- 102 පිට = වනාපාදය දුරලීමෙහි සිත් අලවයි.
- 103 පිට = ආලෝක සංඥාව වඩමින් සිත් අලවයි.
- 104 පිට = රීන මිදධය දුරලමින් සිත් අලවයි.
- 105 පිට = ඇස අනිතායැයි දකියි. එය ඔහුගේ සමාග්දෘෂ්ටිය වෙයි.
- 106 පිට = මහණෙනි, ඇස නුවණින් මෙනෙහි කරත්වා!
- 107 පිට = මහණෙනි, ඇස යුෂ්මතුන්ගේ නොවේ. එය දුරු කෙරෙත්වා! (ඇස පිළිබඳ ඡනුරාගය)

- 108 පිට කණ අතිතායැයි දකියි. එය ඔහුගේ සමාග් දෘෂ්ටියයි.
- 109-110 පිට = නාසය අනිතායැයි දකියි. දිව අනිතායැයි දකියි. කය අනිතායැයි දකියි.
- 111 පිට සිත අනිතායැයි දකියි. එය ඔහුගේ සමාගේ දෘෂ්ටියයි.
- 112-13 පිට = මනාකොට දක්තේ කලකිරෙයි. නණිය (තෘෂ්ණා) ගේ කෂයවීමෙන් රාගය කෘය වේ.
- 114 පිට = රාගකෂයය වීමෙන් නන්දි කෂයය වේ.
- 115 පිට = නඤි රාගයන්ගේ කෘයය වීමෙන් සිත මනාව මිදුනේ වේ.
- 116-17 පිට = මහණෙනි, සුබ වේදනා දුක් වසයෙන් සිතනු. දුක් වේදනාව හුල් (පහරක්) ලෙස කල්පනා කරනු.
- 118 පිට උපෙකා වේදනාව අනිතා වශයෙන් බැලිය යුතු.
- 119 පිට = අවිකෙෂපය (සමාධි වඩමින් සිත් අලවයි.)
- 120-21 පිට = උදධචවය දුරලමින් ධම්වාවසථාන (ඥාන) ය වඩමින්.
- 122-23 පිට = විචිකිචඡාව දුරලමින් ..... (සියලු ධම්යෝ පුඥප්ති පථයෝය.)
- 124-25 පිට = පුඥාව වඩමින්..... අවිදහාව දුරලමින්....
- 126-27 පිට = පුමෝදෳ වඩමින් අරතිය දුරලමින්
- 128-29 පිට = අනිතානනු දශීනය වඩමින් .... නිතා සංඥාව දුරලමින්....
- 130-31 පිට = දුඃඛානු දශීනය වඩමින්.... සුබ සංඥාව දුරලමින්.....
- 132-33 පිට = අනාත්මානු දශීනය වඩමින්.... ආත්මසංඥාව දුරලමින් ......
- 134-35 පිට = නිර්වේදානු දශීනය වඩමින්.... නණ්ය දුරලමින් භාවනා කරයි.
- 136 පිට = මහණෙනි, සදධිනිසිය කොතැනකදී පෙනේද? සතර සෝවාන් අඹගයෙහිය.

- 137 පිට = විරියින්දිය සතර සමාග් පුධාන වීයාීයෙහිය.
- 138-139 පිට = සතිඥිය සතර සතිපටඨානයෙහිය. සමාධිඥිය සතර ධාානාංගයෙහිය.
- 140 පිට පඤ්ඤිණිය සතර සතායෙහිලා දක්ක යුතුය.
- 141-42 පිට = විරාගානුදශීනය වඩමින් සික් අලවයි. රාගය දුරලමින්
- 143-44 පිට නිරෝධානු දශීනය වඩමින්..... සමුදය දුරලමින්....
- 147-48 පිට = පුතිනිශ්ශර්ජනානුදශීනය වඩමින්... ආදානය දුරුකරමින්
- 149-50 පිට = ඎයවීම අනුව දකිමින්..... ඝන සංඥාව දුරලමින්
- 151-52 පිට = වායානුදශීනය වඩමින්.... ආයුහණය දුරලමින්.....
- 153-54 පිට = විපරිනාමාණු දශීනය වඩමින්.... ධුව සංඥාව දුරලමින්
- 155-56 පිට = අනිමිතතානුදශීනය වඩමින් .... නිමිතතය දුරලමින්
- 157-58 පිට = අපුණිහිතානුදශීනය වඩමින් .... පුණිධිය දුරලමින්
- 159 පිට = ශුනාතානු දශීනය වඩමින් ...... අභිනිවෙෂය දුරලමින්
- 160 පිට = සෝවාන් මග (නුවණ) වඩමින් සිත් අලවා භාවනා කරයි. දක්නා ලද ඇතැම් කෙලෙස් සමුචෙඡද වශයෙන් හා බිඳලමින් සිත් අලවා වෙසේ.