## බෞද්ධ භාවනා ~ \* ~

# වනවාසී යාගොඩ ධම්පුභ ථෙර

#### පූජනීයානං!

එහි පුථම අතිගරු මහානායක (මාහිමි) පදවී පත් අර්ධශනසමාසන්න අරන් සෙනසුන් පිහිටුවා ද්විශතාධික වනවාසී හික්ෂූන් ඇති කොට, වදළ වතුරුවීල තිබ්බොටුටාවේ අරණාමද්ධාසථා නානුශාසක පූජාතම වතුරුවීල ශී ඥනානන්දහිධාන වනවාස ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේට හා –

වෙසෙසින් එහි ම පුථම අතිගරු අනුනායක පදවිපත් – අරන් සෙනසුන් රැසක් පිහිටුවා පිළිවෙත් සරු මහත් සිසු කැලක් ඇතිකොට සිරිලක උතුරු දිග වනවාසි සහපති වූ අනුරාධපුර මිහිඳු අරණා සේනාසනානුශාසක වූ පූජනෙම වෙරකේ ශී සුමංගල නාහිමියන් වහන්සේ උපතින් හැටපස් විය සපුරණ ජන්ම ජයන්ති මහ පින්කම ද නිමිත් නෙන් එම සුවියත්, සුපිළිපන්, සුමුදු, සුගුණ, කඳට–

මෙම භාවනා දහම් ගත ධර්මාවාය\$ භක්තායා'දර පූමජාපහාරයක් වේවා!

–ධර්මපුභ

අනුරපුර – පොළොන්නරු – මහනුවර සමයයන්හි ලක් සම්බුදු සසුන බැබල වූ මහාවිහාරවංශික වනවාසී (ආරිඤ්ඤක) සහ පරපුර අභාවයට – අඳුරට යමින් පැවැති සමයක සසුන් දනු 'දින උතුම් ගුරු ඇසුර ලබා නො හිම සැදහැ බැතියෙන් අරන් පිවිස අපිස් දුහහ ගුණයෙන් හා නො සිස් බවුන් වැඩුමෙන් පිළිවෙත් සරු ව සසුන් සුරක්නා සුපිළිපන් මහ සහ පරපුරක් වඩනු සඳහා,

මහාවිහාරවංශික ශාාමොපාලි වනවාසී මහා සංස සභාව (රජය පිළිගත් වනවාසී නිකාය) පිහිටුවා එහි – අතිගරු අනුශාසක පදවි හොබවන අලවල මහ කන්දේ අරණා සේනාසනානුශාසක පූජාතම දඩගමුවේ ඤාණාරකන නා හිමි, මාලිශාතැන්නේ විවේක සේනාසනානුශාසක පූජාතම මැණික්දිවෙල දේවානන්ද නා හිමි, පොල්ගස්ඕවිට භාවනා මධාස්ථානානුශාසක පූජාතම තුම්බෝවිල මේධානන්ද නාහිමි: සල්ගල අරණා සේනා-සනානුශාසක පූජාතම බෝවත්තේ හේමා ලෝක නා හිමියන් වහන්සේලාට ද,

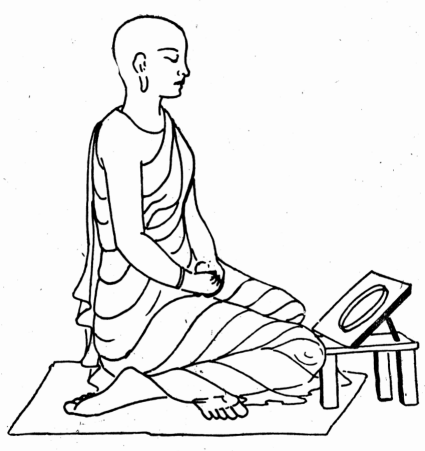
#### කතඤ්ඤු කතවේදී

මෙම භාවතා දහම පොත රැසැයුමෙහි සහ මාගේ සියලු සසුත් කිසෙහි මූලික වූ පිළිකුත්තු රජමහා විහාරය, කොස්කදවල සිරි සුනන්දරාමය, පහළ යාගොඩ සුගතනන්– නාරාමය, පල්ලේතුත්තිරිපිටියේ හැවනිල විවේකාරාමය යන චතුර්විහාරාධිපති වූ මදීය පුාචාය\$ යාගොඩ ස්වාමීන්දයන් වහන්සේ, වර්තමාන එම චතුර්විහාරාධිපතාය උසුලන මදීය පුවුජනාචාය\$ ගරුතර යාගොඩ ධම්මානන්ද ස්වාමීන්දයන් වහන්සේ සහ ධර්මාචායෳ විදෙහාදය පරිවේ-ණාධිපති අතිගරු කලුකොදයාවේ පුඥුශෙඛර මහානායක ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේ, වාරණ මංගලගිරි පරිවෙණාධිපති රජමහා විහාරාධිපති ගරුතර ඇස්වත්තේ ධම්මතිලක ස්වාමීන්– දයන් වහන්සේ, අග්ගමහා පණ්ඩිත අතිගරු බළන්ගොඩ ආනන්ද මෛතුය මහානයක ස්වාමීන්දයන් වහන්සේ ක්, දෙමටගොඩ මහා විසුද්ධාරාම නිපිටක විදාහාලයාධිපති ගරුතර **ල**දවිනුවර ඤාණාවාස, ගරුතර බෝවල සිරිපවර ස්වාමීන්දයන් වහන්සේලාත්, කම්සථානාවාය ී බුරුමරට ශාසන **යෙයිතා භාව**නා මධාාස්ථානාධිපති අෂින් ශෝහන මහාසීහ ස්වාමීන්දුයන් වහන් ඔස්ත්, නමස් කෘති පූර්වක ව සිහි කරමින්, මෙය ලිවීමෙහි උපකාරී වූ මාගේ පිුය ශිෂා බැලම්මහර රතන පොඩිනමත්, පෲප් බැලීමෙහි සහාය වූ තිුපිටකාවායෳී කලුගල රතනජෝති ස්ථවිරයන් වහන්සේත්, \_\_\_\_\_ කලට වේලාවට හා ශෝහනව මුදුණ**්** කරදුන් කැළණියේ ශීලා පින්ටින් වර්ක්ස්හි අධිපතිතුමා ඇතුළු සේවක පිරිසටත් පුණාස්තුති පෙරදරිව ම සමරමි. මෙහි සම්පූර්ණ අයිතිය රත්න පොත් පුකාශකයන් සතුය. මෙහි ලා මට ආධාර උපකාර කළ හැමට හා මා දයාබර මාපිය ඥතීන්ටද නිව න් සුව අත්වේවා!

ධම්පුභ.



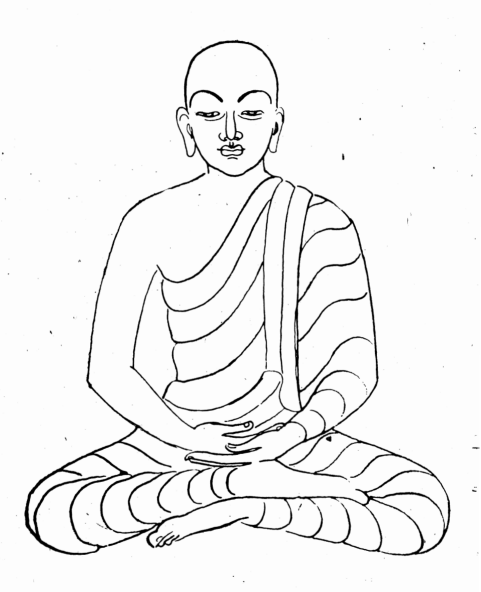
උක්කුටික ආසනය



අර්ධ බද්ධපය ී ඩකක ආසනය



බද්ධපය®ීඩ්ක ආසනය



### සඳහණ

විශුද්ධිය ශාන්තිය සැනසීම නිවීම මෙම දහම් අවබෝධ කිරීමෙන් ලැබිය යුතු ය. නො සිස් උසස් අත්දකීම් මෙහි ඇවිත් බැලිය යුතු ය. මෙහි පැමිණ හිස් අතින් යෑමක් නො වේ. හුදෙකලා ව තමන් විසින් ම මෙම උතුම් දහම් වෙන වෙන ම දක්ක යුතු ය. මෙම ධර්ම මාර්ගය සම්පූර්ණ ය. මෙසේ බුදු දහම නුවණැති සියලු දෙවි මිනිසුන් වෙත සිත දියුණු කිරීමේ මාර්ගය හෙවත් හාවනා ඉදිරිපත් කරයි.

බුදු දම් සහ තෙ රුවන සරණ යෑමෙන් බෞද්ධයෙක් වෙයි. බුද්ධ යනු සියල්ල භාවනාවෙන් අවබෝධ කළ හෙයිනි. ඒ අවබෝධ කළ සියල්ල ධර්මය යි. එම ධර්මය අවබෝධ කළ, කරණු සමූහය සංස නම් ය. සරණ යෑමෙන් බෞද්ධයා බලාපොරොත්තු විය යුත්තේ ද එම උතුම් අවබෝධ මාර්ගයේ ගමන් කිරීමට ය, භාවනා කිරීමට ය. මක්නිසාද යත් භාවනා නො කර නිවන් නො ලැබෙන හෙයිනි.

අපේ බෞද්ධ පිරිස වැඩිදෙනා පාරම්පරික බෞද්ධයෝ ය. බෞද්ධයෙක් වීමේ මූලික පරමාථ්ය කලකට පසු දනගනිති. ඒත් ටික දෙනෙකි. බෞද්ධයෙක් වීමේ පරමාර්ථය නිවන් දකීම ය. නිවන් දකීම දහම් දකීම ය. දහම් දකීම බුදුන් දකීම ය.

බණ ඇසීමෙන් දහම් පොත් ඉගෙණීමෙන් බැලීමෙන්, සාකච්ඡාවෙන් නිවන් ඇති බව තමන් වටහා ගත් නුවණින් පිරිසිදු ශුද්ධා වීර්ය ඇති අනිත් සියලු දෙය ලැබීමට වඩා නිවන් උතුම් කොට සලකා නිරන්තර සිහියෙන් හා මතා නුවණින් යුතු ව භාවනා කළ යුතු ය.

එ සේ භාවතා කිරීමෙන් බෞද්ධයෙක් වීමේ මූලික පරමාර්ථය තරමක් හෝ සාර්ථක කොටගෙණ නිසැක බෞද්ධයෙක් විය හැක. බණ දහම් කොතෙක් දුරට හදළත් ශැතමය පුඳෙව සම්පූර්ණ සැකය දුරු කිරීමට පොහොසත් තො වේ. ලෞකික වශයෙන් හෝ සැකය ශක්තිමත් ලෙස දුරු කිරීමට භාවනා කළ යුතු ය.

සංකීර්ණ සමාජයක වෙසෙන බෞද්ධයාට මුල සිට කුමයෙන් පුහුණු කළ යුතු බෞද්ධ ජීවිතයට අදළ වූ භාවනා පොතක් නැතිවීම බලවත් පාඩුවක් ලෙස හැඟී ගියේ ය. අපේ භාවනා පොත් අතර අවුරුදු එකදහස් පන්සියයක සිට බෞද්ධ ලෝකයා ගේ භාවනා ධර්ම ගුන්ථය පමණක් නොව තිපිටක ධර්ම කෝෂය විශුද්ධිමාර්ගය යි. එහි සමථ – විදර්ශනා භාවනා පිළිබඳ නිපිටකයත් මහාවිභාරීය ඇදුරු උපදෙසත් අනුගමනයෙන් ශාස්තීය නිගමනයන් දක්වා ඇත.

විශුද්ධිමාර්ගයට පැරණි වූ විමුක්තිමාර්ගය නම් භාවනා ධම් ගුන්ථයක් ලක්දිව තිබී එය චීනයට ගෙණගොස් චීන බසින් ලියන ලදුව මැතදී සෝම බෙමින්ද ස්වාමින්දයන් වහන්සේලා විසින් චීනමහතෙර නමක ගේ ද ආධාරයෙන් ඉංගීසියට පෙරළා පුසිද්ධ කරවන ලදී. ඒ සමග ම එම ඉපැරණි විමුක්තිමාර්ගය ම ලක්දිව අස්ගිරිමභාවිහාරයේ තිබී එහි සිංහල භාවයකුත් සමග සංස්කෘතික දෙපාර්තමේන්තුව මගින් මුදණය කරවන ලදී. එහි මූලික විමුක්තිමාර්ගය ලෙස සැලකිය හැකි පාළි ගදාපොත මුදිත පිටු (41) සතළිස් එකක් පමණ ය. පූව්කෘතාාදිය දක්වන උද්දනගාථා කොටස විශාල ය. ගාථා එක් දහස්එක්සිය තිස්පහකින් යුතු ය.

මේ විමුක්තිමාර්ගය ගුරු තන්හි තබා විශුද්ධිමාර්ගය ලියන ලදු'යි ඇතැම් උගතුන් අතර ඇති මතිතුමය දූන් දුරු ව ඇත. මක්නිසාද යත් එය විශුද්ධිමාර්ගයට ළං කළ නොහැකි තරමේ කුඩා වූ එකකි. එසේම විශුද්ධිමාර්ගය ථෙරවාද බුදුදහම අනු ව ලියා ඇති අතර විමුක්තිමාර්ගය මහායානයට බර ව ගිය භාවනා ගුන්ථයක් වූ හෙයිනි, විශුද්ධිමාර්ගය ඇතුළු ථෙරවාද අභිධර්මයේ දක් වෙන්නේ අටවිසි රූපයෙකි. එහෙත් විමුක්තිමාර්ගයේ ජාතිරූපය' මිද්ධරූපයැ යි දෙකක් ද ගෙණ තිස්වැදෑරුම් රූපයක් (Path of freedom 238. p. සහ විමුත්තිමග්ග 30. පි) දක් වේ. එහෙත් විශුද්ධිමාර්ගයේ, ''එකච්චානං මතෙන මිද්ධ රූපන්ති''

ඇතැමුත් ගේ මතයෙන් ''මිද්ධ රූපයක් ඇතැයි සදහන් කොට- ''අද්ධා මුනිසි සම්බුද්ධො – නත්ථි නීවරණා තව.'' මුනිරද ඒකාත්තයෙන් සමාග්සම්බුද්ධ ය. ඔබට නීවරණ නැතැ යි මිද්ධරූපය පුතික්ෂෙපකර ඇත. නීවරණාදී ක්ලෙශයන් නිරවශෙෂ පුහාණය බුද්ධත්ත්වය යි. රූපයන් පුහාණය තො කළ හැකි ය. ක්ලෙශ තාම ධම්යක් හෙයින් මිද්ධය ද බුදුරද පුහීණ කළ සේක. එහෙයින් මිද්ධය රූපයක් තො වේ. යනු නිගමනය යි.

''එඑච්චාතන්ති අහයගිරිවාසීනං'' යනුවෙන් මෙම මිද්ධ– රූප මතය විශුද්ධිමාර්ග ටීකාවෙහි සදහන් ය. අහයගිරි ආචාය්‍රී පරපුර මහාවිහාරයෙන් බිදී මහායාන මත පිළිගත් බව ඉතිහාසය කියයි. අහයගිරි ආචාය්‍රී පරපුර ආරම්භයේ දි රචිත භාවනා ගුන්ථයක් ලෙස විමුක්තිමාර්ගය ගැණෙන්නේ අනිත් බොහෝ කරුණු ථෙරවාද අටුවා ඇසුරු ලැබීම හා භාෂා ශෛලිය සංස්කෘත ආභාෂය නො ලැබීමත් නිසා ය.

තව ද, සීලං සමාධි පඤ්ඤා ව, යනාදී ගාථාව මුල්කොට විමුක්තිමාර්ගය ලිවීමත්– ''සීලෙ පතිට්ඨාය'' යන ගාථාව විශුද්ධිමාගීයට මුල්වීමත් මේ පොත් දෙක මහායාන හා ථෙරවාද සම්පුදයයන්ට අනුකූල බව සිතා ගැණීමට සාධක ය. බුදුරද අවබෝධ කළ ශීල–සමාධි–පුඥාවන් විමුක්තිමාර්ගයට මුල් වූ ගයෙන් කියැවෙයි. විශුද්ධිමාගීයට මුල් වූ ''සීලෙ පතිට්ඨාය'' ගාථාව යෝගාවචරයා විසින් සීලයෙහි පිහිටා සමාධි–පුඥවන් වැඩීමෙන් නිවන් ලැබීම කියැවේ.

තව ද, විමුක්ති මාර්ගයේ අග උද්දන කොටස ශාන්ති– කම්යන් මෙන් භාවතා පූව්කෘතහාදිය දක්වීම කෙසේවත් බුදුදහමට එකහ යැයි පිළිගත නො හැක. නියම විමුක්ති– මාර්ගය මුල්පිටු 41. පමණ බවද යාග – හෝමාදියෙහි මෙන් පිළිපැදීමක් දක්වන උද්දන කොටස පසු ව එක් කෙරුණක් බව ද පිළිගත හොත් එම කුඩා විමුක්ති මාර්ගයේ වටිනාකම බෙහෙවින් වැඩි දියුණු වේ. සංස්කෘතික දෙපාර්තමේන්තුවෙන් මුදිත විමුක්තිමග්ගයේ අගට බඹරගල පරම්පරාවේ භාවනා පොත ද එක් කිරීමෙන් මෙ සේ පසු ව එකතු කරණ ලද සසුන පසු බැස ගිය නූගත් යෝගාවචරයන් ගේ උපචාරවියි ද ඇතුලත් පොතකි, විමුක්ති මාර්ගය. එය, පූව්කෘතාහාදී උපචාරවියි දක්වෙන ගාථා එක්දහස්ගණන විමැසීමෙනුත්, ඒවායේ වහාකරණ දෝෂ බහුල භාවයෙනුත්, සිතාගත හැකි ය. විමුක්ති මග්ගයේ පරිච්ඡෙද වෙන්කර තිබෙන්නේ ද ''කච්ඡා'' නාමයෙනි. ධම්මසංගණී 'පෙළට මුලින් එකතු කරණ ලද මාතිකා පාළියේ කොටස් වලට ''ගොච්ඡා'' යන නාමය යොද ඇත. විශුද්ධිමාර්ගයේ පරිච්ඡේද නාමය ම යෙදීමෙන් හා භාෂාවෙහි වහාකරණ විශදත්වයෙන් සංස්කෘත ආභාෂය ලබා ඇත.

විමුක්තිමාර්ගය හා විශුද්ධිමාර්ගයේ කරුණු බෙද දක්වීමේ දී එක්තරා සාමායක් දක්තා නමුදු විශුද්ධිමාර්ගයේ ගුරු පොත ලෙස විමුක්තිමාර්ගය පිළිගැණීමට කිසි දු ඉඩක් තොමැතිවාක් මෙන් ම විමුක්තිමාර්ගයේ ඇතැම් කරුණු පුතික්ෂෙප කිරීමෙන් හා සවිස්තර සාඵ්භෞම ධම්විවරණයන් බහා ලීමෙන් හා උදහරණ කථාවස්තුන් යෙදීමෙන් සම්පූර්ණ භාවනා ගුත්ථයක් විශුද්ධිමාගී නාමයෙන් හැමදට ම ගැල-පෙන සේ බුදුගොස් මා හිමියන් සැකසූ බව පිළිගත යුතු ය.

''විසුද්ධිමග්ග හා සසඳ බැලීමේ දී කිසිසේත් විමුක්ති මග්ගය ගුරුපොතකොට ගෙණ විසුවිද්ධිමග්ගය රැසැයුණැ'යි කිව නො හැක්ක'' යනුවෙන් අග්ගමහා පණ්ඩිත අතිගරු බළන්ගොඩ ආනන්ද මෛතුය මහානායක ස්වාමීන්දයන් වහන්සේ ගේ විමුක්තිමග්ගයට ලියන ලද පෙරවදනෙහි ද සඳහන් වේ.

විමුත්තිමග්ගයේ තෙළෙස් (13) වන කච්ඡායෙහි ''ද්වෙ විපස්සනා ඣාන විපස්සනා, සුක්බවිපස්සනාති'' (39 – පිට අස්ගිරි) යනුවෙන් ථෙරවාද බුදුදහමට අනුව සමථයානික විදර්ශනාව හා ශුද්ධ විදර්ශනාව දක්වා ඇත. ථෙරවාද ගුන්ථයන්හි නොදක්වෙන ඣාන විපස්සනා නාමයෙන් පුකට කරන්නේ රූප අරූපධාාන නැති ව කරණ විදර්ශනාව සුක්ඛ විපස්සනා බව ය. එහෙත් රූප ධාාන නැති නමුදු විදර්ශනා සිත්හි ම යෙදෙන ඒකාශුතා චෛතසිකයා ගේ දියුණු වීමෙන් සමාධිය සහ විතර්කාදී අනිත් ධාානාංගයන් ද සම්පූර්ණවී චිත්තවිශුද්ධිය සැලසේ. මෙසේ පුථමාදී ධාාන නො උපදවා චිත්තවිශුද්ධිය නො ලැබේ යැයි ඇතැමුන්ගේ පිළි ගැණීම සියලු ම ධර්මගුන්ථයන්ට පටහැණි අධම් ලබ්ධියකි.

''විදර්ශනා පොත'' හෙවත් ''යෝගාවචර සංගුහය නමින් රීස් ඩෙවිඩස් පඩිතුමන් විසින් 1896 දී ලංකාවෙන් ගෙණ ගිය හාවනා පොතක් ගැණ විද්දෝදය විශ්ව විදාහලයේ හිටපු උපකුලති දර්ශන විශාරද පරවාහැර වජිරඤාණ නායක ස්වාමීන්දයන් විසින් ලියන ලද ''බෞද්ධ භාවනා'' (Buddhist meditation) ගුන්යෙහි සහ හිටපු උපකුලපති වල්පොල රාහුල ස්වාමීන්දයන් විසින් ලියන ලද ''බුදුන් වදළ ධර්මය'' (What the Buddha Taught) යන ගුන්ථයේ ද සඳහන් වෙයි. එද මෙම විමුක්ති මාර්ගය ගැණ හෝ එහි උද්දන කොටස ගැණ විය යුතු යැයි සිතේ.

වර්තමාන යුගයේ ද භාවනා ගුන්ථ රාශියක් ලියැවී ඇත. එහෙත් බෞද්ධජීවිතයට අවශායෙන් ළං කර ගත යුතු භාවනා පිළිබඳ කුමානුකූල ව සකස් වූ භාවනා පොතක් නොමැති වීම පාඩුවක් ලෙස අපට හැඟී ගියේ ය.

තෙරුවන් සරණ ගිය බෞද්ධයා සිල්වත් ව පළමුව බුදුගුණ හාවනා ව ඔහු ගේ ජීවිතයට එක්කර ගත යුතු ය. මක්නිසාදයත් බුදුගුණ දනගත් තරමින්–සිතට කාවැදුණු තරමින් බුදුදහම වැටහී පිරිසුදු ශුද්ධාහක්ති ඔප්නැගුණු–වැරැද්දක්– පාපයක් කිරීම බුදුරදුනට කරණ වරදක් ලෙස සලකන උසස් බෞද්ධයෙක් වේ. නිසැක බෞද්ධයෙක් බවට පත්වීමට අඩිතාලම වැටෙන්නේ බුදුගුණ සිත්හි බැසැගත් තරමට ය.

අනිත් ගමන් – බිමන් වැඩකටයුතු අතර බුදුගුණ භාවනාව ද වැඩිය හැකි ය. වැඩිය යුතු ය. සෑමතන්හි ම වැඩිය යුතු හෙයින් සබ්බත්ථක කර්මසථානයකි. එසේම සිත කෙලෙසුන්ගෙන් රක්නා හෙයින් ද ජිවිතය බාහිර උපදුවවලින් රක්නා හෙයින් ද ආරකුක භාවනාවකි. නව අරහාදී සම්බුද්ධගුණයන් ශාස්තුීය ලෙස වීවරණය කරමින් එක එක බුදුගුණය වෙන් වෙන්ව භාවනා කරණ අයුරු විශුද්ධිමාර්ගයයේ දක්වා ඇත. එහෙත් ඒ ගැඹුරු ධර්ම විස්තරය නැවත නැවත සිතට නහමින් සිත එක් තැන් කර ගැණීමේ කුමය වූ භාවනා ව සඵල වීමට අවශා ධර්ම ඥනය බොහෝ දෙනාට ලබාගැණීම අපහසු මෙන් ම මුල සිට සිත සැකසිය යුතු උපදෙස් ද නැත.

විමුත්තිමග්ගයේ ''ඉතිපිසෝ'' ආදී ගය පමණක් නොව තවත් බාහිර වශයෙන් බුදුගුණ පාඨ ද දක්වා ඇත. එහෙත් හාවිතා කුමය හෝ උපදෙස් දක්වා නැත. එසේ දක්වා නැත්තේ භාවනා උගත් කළ පුරුදු අත් දැකීම් ඇති කලාණ මිතුයකු ඇසුරුකොට භාවනා උපදෙස් ලබාගෙණ භාවනා වැඩිය යුතු හෙයිනී. භාවනා දෙන කලණමිත් ගුරුවරයකු සොයා ගැණීම හැම විට ම දුෂ්කර කාරණයෙකි.

ඇදුරු පරපුරෙන් පරපුරට භාවනා පිළිබඳ ගුරු උපදෙස් පැවති බවට අර්ථකථාවන්හි එන කරුණු වලින් ඔප්පු වේ. ලංකාවේ ශාසන ඉතිහාසයේ වර්තමාන නැගීම නුවරයුගයේ සිට බව පිළිගත යුතු ය. මෙකල ධර්ම ශාස්තීය බුද්ධිය පරිණත අවස්ථාවකට පත් ව ඇති නමුදු බුදුදහම අනු ව උසස් මානසික දියුණුවක් ඇති කර ගැණීමට සිත හසුරුවන කුමය වූ භාවනා පුතිපත්ති පිළිබඳ දැනීම ළදරු අවසථාවේ යැයි කිවයුතු ය.

භාවතා වාකායන් හෝ ගාථාවන් පාළියෙන් හෝ සිංහලෙන් කටපාඩම් කරගෙණ කිය–කියා හෝ සිත–සිතා සිටීම භාවතාකිරීම යැයි තවමත් අපේ උගත්–නුගත් අය සියයට අනුවක් පමණ සිතන–කියන බව පෙනේ.

්මා එක්තරා සතිපට්ඨාන භාවනා මධස්ථානයක සිටිය දී දිනක් සවස හොඳට හැඳ පැළඳගත් තලතුනා පෙනීමක් ඇති උපාසක මහතෙක් පැමිණ, ''මෙහෙ උගන්වන්නේ සතිපට්ඨාන භාවනාව ද''යි ඇසී ය. වැදගත් පෙනීමක් ඇති මෙම උපාසක තැන සමග කථාවෙන් වැඩක් වේ යැ යි සිතා ''එසේයෑ'' යි පිළිතුරු දුනුමි. ''අනේ අපේ හාමුදුරුවනේ, මමත් ඔය සතිපට්ඨාන භාවනා ව කලක සිට කරණවා. මා එක්ක සතිපට්ඨාන භාවනාකරන්ට කෙනෙක් සොයාගන්න එක ඒතරම් ලේසි වෙන්නෙ නැතැ'' යි උපාසක තැන කීය.

''කොච්චර කලක සිට භාවනා කරණවා ද?''

''දැන් අවුරුදු තිහ හතළිහක ඉදල''

මම මහත් විශ්මයෙන් මෙන් ඇහුම්කන් දූනිමි.

''මට දැන් ඔය සතිපට්ඨාන භාවනා ව මුලසිට අගටත් කරන්ට පුළුවන්! අගසිට මුලටත් පුළුවන් යැ''යි මහත් ගඵයෙන් පැවසී ය.

''හොඳයි, කොහොම ද සතිපට්ඨාන භාවනාව කරන්නේ?''

උපාසක තැන හරිබරි ගැසී අරමිණිය ගොතාගෙණ,

''එවං මෙ සුතං එකං සමයං'' යනාදීන් මහා සතිපට්ඨාන සූතුය කියවන්නට විය. ඔහුට කැමති සේ ටිකක් කියවන්නට හැර,

''හා,! හා.!! ඔහොම ද ඔය සතිපට්ඨාන භාවනාව මුලසිට අගටත්, අගසිට මුලටත් කරන්නේ?''

''එහෙයි, අපේ හාමුදුරුවනේ!''

''ඕක භාවතාවක් යැ, පොත කටපාඩමෙන් කීමක්තෙ''

භාවනා කියන්නේ ඕකෙ තේරුම කියාවෙන් කරල පෙන්නීම ය'' යි විස්තර කරද්දී ඔහු ගල්ගැසී මා දෙස බලා සිටියේ ය.

#### භාවනා

හාවනා පිළිබඳ වැටහීමක් ඇතිකර ගැනීමට ඒ ඒ භාවනාවන් වීමසා බැලිය යුතු ය. පළමුකොට සමථ භාවනා ගණීමු. උපචාර භාවනා, අප්පනා භාවනා යැයි සමථ භාවනා දෙවදැරුම් ය. බුද්ධානුස්සති ආදී භාවනා උපචාර සමාධි අවසථාවට සිත දියුණු කරණ භාවනා ය. උපචාර යනු, අප්පණා ජවන් කුශලයට කිට්ටු ව ම පහළවන කුසල් සිතකි. ඒ කුසල් සිතේ යෙදෙන ඒකාගුතා චෛතසිකය ගෙණ උපචාර සමාධි යැ යි කියනු ලැබේ. එම උපචාර සමාධියෙන් ද විපස්සනා භාවනාවට බැස මාගීඵල ලැබිය හැකි ය.

''කුසලො ධම්මො කුසලස්ස ධම්මස්ස ඣාන පච්චයෙන පච්චයො.''

යන පට්ඨාන දේශනා ව අනුව ඉහත සදහන් උපචාර ධානත සිතෙහි යොදන විතක්ක, විචාර, පුීති, සුඛ, ඒකග්ගතා යන ධානනාංගයෝ ධානනප්තායෝ වෙති. එම උපචාර ධානන සිත මනෝද්චාරයෙන් ම හටගන්නේ ය. ඇස ආදී පඤ්චද්චාරික චිත්තවීරීයක නොලැබෙන්නේ ය. එම මනසටද කලින් ඇස ආදී ඉන්දියයන්ගෙන් ගන්නා ලද අරමුණක් හෝ අමුතුවෙන් ම ඉන්දියයන්ගෙන් ගණු ලබන ආකාර අරමුණක් හෝ දැනෙන්නේ ය.

බුදුගුණ වඩන යෝගියා ''අරහං'' ආදී නව මහා සම්බුදු ගුණ මෙනෙහි කළ යුතු ය. ලොව ඇති සියලු උතුම් ගුණ ද අපමණ ලොව්තුරු ගුණ ද එහි ඇතුළු ව ඇත. එසේ භාවනා කරණ විට ඔහුට බුදුරුව පෙනෙන්නා සේ මනසට අරමුණු වීම ද බුදුගුණ ඇසෙන සේ බුදු සුවඳ ද නෙන සේ සිතටත් සිරුරටත් අමුතු ම සතුටක් ඇතුල්වන්නා සේ ද ද නෙන්නේය. (බුදුගුණ භාවනාව මතු සඳහන් කරමු.) මෙසේ බුදුගුණ මෙනෙහිවීම ඇසට පෙනේනා සේ සිතට වැටහිම ස්වාභාවිකය. සිත එකහ වීමට එය ලොකු ම උපකාරයකි. එහෙයින් බුදු ගුණ වඩන යෝගියාට බුදුරදුන් සිතට පෙණෙන සේ අරමුණු කරවා බුදුගුණ මෙනෙහි කරවීම උපකාරවන කුමය යි.

මෙසේ බුදුගුණ අරමුණුව – බුදුහාමුදුරුවන් අරමුණුව එකහවන සිත දියුණු ම තත්වයට පත් වූ නිවරණ යටපත් වූ සැහැල්ලු ඉවසිලිමත් සාමානා කාමාවචර සිත්වලට වඩා බොහෝ දියුණු වූ ධාානාංගයන් කියා කරණ එහෙත් අර්පණා– ධාාන අවස්ථාවට නොපත් එයට ආසන්න වූ සිතකි, උපචාර ධාාන සිත.

මෙයින් ඔහු ගේ සිත බුදු දහමෙහි ශුෂ්ඨ දශීනය වූ විදශීනාවට බැසීමට තරම් සමර්ථ වේ. ඔහු මනා ආචාය\$ උපදේශයන්හි පිහිටා විදශිනා වඩා උදය – වය ආදී නුවණ දියුණු කොට සෝවාන් ආදී උතුම් වූ ලෝකෝත්තර සිත් ලබන්නේ ය.

මෙසේ කුමයෙන් සිත දියුණු කිරීම ''භාවනා නම් වේ. එහෙයින් 'භාවනාති වඩස්නා'' භාවනා නම් වැඩීම යැ යි ධම්මසංගණියෙහි වැඩීම ගත යුතු ය. කාමාවවර කුසල සිත් පරිකම් භාවනා ලෙස එක අරමුණක බොහෝ වේලා පැවැත්වීමෙන් සියුම දියුණු තියුණු බවට වඩා එයින් රූප-අරූප කුශල තත්වයට සිත වැඩීම – දියුණු කිරීම හා නැවත පරිකම් භාවනා වශයෙන් විදශීනා වැඩීම හා එයින් ඉතා උතුම් සෝවාන් ආදී ලොව්තුරු කුසල් සිත් වැඩීම භාවනා නම් වේ.

කාමාවචර කුශලය ම රූපාවචර කුශලයට උපතිඃශුය වේ. (පට්ඨාන දේශනා සාරය 124) කාමාවචර හා රූපාවචර කුසල් අරූපාවචර කුසලයන්ට උපනිඃශුය ශක්තිය ලබා දේ. (ආකාසානඤ්චායතනස්ස පරිකම්මං ආකාසානඤ්චායතනස්ස උපනිස්සය පව්චයෙන පච්චයො'') හා (''වතුත්ථං ක්ධානං ආකාසානඤ්චායතනස්ස උපනිස්සය පච්චයෙන පච්චයො.'')

එහෙත් පුථම මාර්ග කුශලයට පරිකම්භාවතා සිත් හෙවත් කාමාවචර සිත් ම උපතිඃශුව ශක්තිය ලබාදෙයි. ''පඨමස්ස මග්ගස්ස පරිකම්මං – පඨමස්ස මග්ගස්ස උපතිස්සය පව්චයෙන පච්චයො'' (137 පට්ඨාන දේශනා සාරය) රූපාවචර හෝ අරූපාවචර සිත් ලෝකෝත්තර කුශලයට උපනිඃශුය ශක්තියෙන් පතාය නො වේ. එයින් පකට ලෙස ම පැහැදිලි වන්නේ පුථමධාානාදී රූප සමාධි හෝ අරූප සමාධි නොමැති ව සෝවාන් ආදී ලෝකෝත්තර සිත් පහළවිය හැකි බව ය. එ සේ ම බුද්ධානුස්සති ආදී උපචාර ධාාන මානු භාවනාවන් ද විදර්ශනා පූච්භාග කුසල සිත්හි යෙදෙන උපවාර ධාාන සමබල ව යෙදෙන ඒකගුතා ආදී ධාානාංග ද සමාධි බලය හෙවත් ධාාන පතා ශක්තිය බාහිර වශයෙන් උපකාර ලබාදෙයි.

ආයා‍ී අෂ්ටාංගික මාර්ගයෙහි දක්වෙන සම්මා සමාධිය සෝවාන් ආදී ලෝකෝත්තර මාර්ග සිත්හි යෙදෙන ඒකාගු– තාදී ධාාතපුතායෙන් ම ය. මෙම ආයා්මාර්ගාංග අට එකවරම සෝවාත් ආදී මාර්ග සිත්හි යෙදෙන හෙයින් කාමා වචර හෝ රූපාවචරාදී සිතෙක යෙදෙන සමාධියත් ලෝකෝත්තර මාර්ග අංගයක් නො වේ. සම්මා සමාධි මාර්ගය නො වේ. එම ලෝකෝත්තර සිත්හි යෙදෙන සම්මා සමාධිය ද රූපාවචර පුථමධාාන සිත මෙන් විස්තර කර ඇත්තේ සෝවාන් මාර්ග සිත ලෝකෝත්තර පුථමධාානය ලෙස ගෙණ ය.

මෙසේ කාමාවචර සිත් රූප – අරූප – ලෝකෝත්තර ධාානයන්ට ද රූපාවචර සිත් රූප – අරූප සිත් වලට ද අරූපාවචර සිත්වලට ද උපනිඃශුය ශක්තියෙන් උපකාර වන අයුරු දැන එසේ සිත දියුණු කිරීම වැඩීම භාවනා යැ යි. දත යුතු ය.

බෞද්ධ ජීවිතය සාරවත් වීමට බුදුගුණ භාවතා ළහට දහම් ගුණ සහ ගුණ භාවතා ද වැඩිය යුතු ය. බුදු ගුණයෙහි සිත බැහැර වීමෙන් දහම් ගුණ සහ ගුණ ද නිතැතින් ම වැඩුවා නම් වේ. නිතැතින් ම ඒ ගුණ ද අරමුණු ව සැනසීම ඇති වන්නේ ය.

ඊළහට බෞද්ධ ජීවිතයට මෙත්තා, කරුණා, මුදිතා, උපෙක්ඛා යන සතර බුහ්මවිහාර භාවනාවන් කරදර වලින් මිදීමට මෙන් ම ජීවත්වීම පහසු ද නිවැරදි ද මිහිරි ද කර වන්නේ ය.

එසේ ම මරණසති අසුහසති භාවතාවත් ද ජීවිතයට එක්විය යුතු ය.

භාවතා ජලයෙන් තෙන් තො වුනු ජන ජීවිතය නමැති මාවතෙහි කෙලෙස් ධූලි තිතර නගින්නේ ය. ලෝහය, කාමය, ජුමය, ආලය, ආශාව ආදී නම් වලින් හැඳින්වෙන තෘෂ්ණාව බහුල ව නැගී සිටි කල්හි කාමච්ඡන්ද ය යි කියනු ලැබේ. තරහ, කෝධය, චෛරය, පළිගැණීම, නොඉවසීම, අසහණය. රිදීම, කැක්කුම, චේගය ආදී වචන වලින් කියැවෙන ද්වෙෂය නැගී සිටි විට වතාපාද නීවරණය යි.

කම්මැලි, උදසින, බෙළහීන, නිදිමත ගතිය ආදි නම් වලින් කියැවෙන කුියාකාරී නො වීම රීනම්ද්ධ නීවරණය යි. ඇවිස්සීම, නො සන්සුන් කම, දඩබ්බර ගතිය, උඩභූ කම. උස් ව නැඟීම හා කුකුස, චංචලවීම හා නො පිහිටීම කුක්කුච්චනීවරණය යි.

තමා කෙරෙහි සැකය බුද්ධාදී තෙරුවන කෙරෙහි ඇති 'සැකය අතීතය, අනාගතය සහ වර්තමානය ගැණ සාංකාව සීලාදී, පුතිපත්ති කෙරෙහි භාවනා කෙරෙහි ඇතිවන නො ඇදහීම උස් ව නැගුණේ විචිකිච්ඡා නීවරණය යි.

මෙම කෙලෙස් මතුවන මතුවන කෙණෙහි යටපත් කිරීමට නො හැකි වීමෙන් නො සන්සුන් සමාජය වරදට වැටෙන්නේ ය. ඒවා යටපත් කිරීමට සුදුසු භාවනාවන් නිතර පුරුදු – පුහුණු කිරීමෙන් දියුණු වූ මනස් තත්වයක් ඇති නම් සමාජය ඉතා උස් ය. විශේෂයෙන් බෞද්ධ සමාජය නියම හැඩ ගැසීමකින් යුතු වීමට එ වැනි කෙලෙ-සුන්ට පුතිවිරුද්ධ භාවනාවන් කුඩා කල සිටම පුරුදු – පුහුණු කළ යුතු ය.

බුදුගුණ භාවනාව විචිකිච්ඡා නීවරණයට පුතිකාරය යි. බුද්ධානුස්සතියෙන් විචිකිච්ඡා නීවරණය යටපත් කළ යුතු ය.

මෛතී භාවතාව දියුණු කිරීමෙන් වාාපාද නීවරණය දුරුකළ යුතු ය.

මරණානුස්සති භාවතාවෙන් සංවේගය ඇති වේ. ''සං– වීග්ගො යොනිසො පදහති'' සංවේගවත් තැනැත්තේ නුවණින් උත්සාහ කෙරේ යැ යි දක්වා ඇති හෙයින් මරණානුස්සතිය ජීනමිද්ධ නිවරණය දුරු කිරීමට උපකාරීය.

අසුභානුස්සතිය කාමච්ඡන්ද නිවරණයට හා උද්ධච්ච කුක්කුච්චයට පුතිවිරුද්ධ යැ තම ශරීරය නිතර අසුභ වශ– යෙන් අරමුණු කොට සිත දියුණු කර ගත්තැනැත්තාට අනික් ශරීරයන් ද අසුභ වශයෙන් වටහා ගැනීම පහසුය. එ හෙයින් සුභ වශයෙන් ගැනීමෙන් ඇතිවන කාමච්ඡන්ද නීවරණ අසුභානුස්සතියෙන් දුරු ව යන්නේ ය.

''අපි දිබ්බෙසු කාමෙසු – රති සො නාධිගච්ඡති.''

දිවාමය කාමයන්හි හෝ ඔහු ඇල්මට නො පැමිණේ යැ යි වදළේ එහෙයිනි. එ සේ ම තමාගේ ශරීරයෙහි නියම තත්වය වැටහීමෙන් උඩභු බවට පදනම් වූ උද්ධච්චය ද දුරු ව යන්නේ ය, ඒ සමග වැඩෙන කුකුස, මානය. ආදී කෙලෙසුන් දුරු ව යන්නේ ය.

මෙසේ මේ භාවනා තරමක් හෝ දියුණු කර ගැනීම හෙවත් ජීවිතයට එක්කර ගැනීම කරදරවලින් මිදුණු උසස් ජිවිතයක් ගත කිරීමට ඉතා උපකා ය.

වැඩිදුරට භාවනා පිළිබඳ පුහුණුවක් බලාපොරොත්තු වන ආත්මීය සංයමයක් කැමති සැදෑහැතියන් විසින් ආනා පානා සති ආදී භාවනාවක් පුහුණු කළ යුතු ය.

බුදු දහමින් පමණක් ලබාගත යුතු බුද්ධෝත්පාදය ම ඇතිවන විදශිනා භාවතාව සෑම බෞද්ධයෙකු විසින් ම පුගුණ කළ යුතු ය. මක්නිසාද යත්. උසස් දශිනයක් ඇති කර ගැනීමට පුඥ භාවතාව තරම් ශුෂ්ඨ දෙයක් තවත් තො මැති ය. ලෝකයත්, ලෞකිකයාත් පිලිබඳ නියම තත්වය වටහා ගැනීමෙන් බුද්ධ ධර්මයේත් අනිකුත් ඉගැන්– වීම්වලත්, ගණබහල සක්කායදිට්ඨියේත් නියමතකු දන ගැනීමට විදශිනා භාවනා කළ යුතු ය.

එහෙත් විපස්සතා භාවතා වැඩීමත් අද කියැවීමට බෙහෙවිත් සීමා වී තිබේ. කෙසේ විපස්සතා භාවතා වැඩිය යුතු ද යි විපස්සතා භාවතා ව කෙළිත් ම නිවණ කරා පමුණු වන භාවතාවකි. ඒ සදහා විශේෂ දර්ශනයක් – පුබල පිරිසිදු පුඥුවක් අවශාම ය. විවිධ වූ විශේෂ වූ දකීම විදර්ශතාව ය. සත්ව – පුද්ගල පුඥුප්තිය බිඳ තාම – රූප වශයෙත් විශේෂ යෙත් ලෝකය දකීම හා අතිතාාදී විවිධාකාරයෙත් ලෝකය දකීමේ නුවණ විදශීතා ය.

ඒ උතුම් වු පුඥුවට පළමුව නාම – රූපයන් හඳුනාගත යුතු ය. වෙන් ව වටහා ගත යුතු ය. ඔවුන් ගේ හටගැනීම කෙසේ ද යි නියම වශයෙන් වටහා ගත යුතු ය. ඉන්පසු නාම රූපයන්ගේ නියම තතු අනිතාාදී ආකාරයෙන් අව– බෝධ කළ යුතු ය. මේ සඳහා නාම රූපයන් අරමුණු කරණ ආකාරය පළමුකොට ම දත යුතු ය. නිරතුරු ව ම ඇතිවෙමින් බිඳෙමින් පවත්නා නාම–රූප පරම්පරාව ඔවුන් ගේ ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් හඳුනා වටහා ගන්නා තුරු ඔවුන් චෙන් ව දකීම ඔවුන් හටගන්නා හේතූන් දකීම ද ඔවුන් ගේ අනිතා – දුක්ඛ – අනාත්ම ලකුණයෙන් දකීම ද සිදු විය ඉතා හැකි ය.

කෙණෙහි කෙණෙහි පහළවන නාම – රූපයන් අර්පණා සමාධි භාවනාවක් පාදක නො කොට භාවනා වඩන යෝගියා පළමුකොට මහාභූත රූපයන් අරමුණු කළ යුතු ය. ධාන පාදක කොට විදශීනා භාවනාවට බස්නේ රූපයට වඩා එ වේලෙහි බලවත් ව පැවැති නාමධම්යන් විදර්ශනාවට අරමුණු වේ. එ නම් විතර්කාදී ධානනාංගයන් ය. මේ සමථ යානිකයා ය.

ඉහත දක් වූ භූතරූපයන්ට ම සතරමහාධාතු යැ යි කියනු එැබේ. එ නම් පඨවි, ආපෝ, තේජෝ, වායෝ යනුයි, මේවා ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් හෙවත් තමන්ට අයිති ලක්ෂණ වශයෙන් දන අසා ඒ අනුව සිත මෙහෙයවීම විපස්සනා භාවනා ආරම්භය යි. එ සේ රූපයක් එ වේලෙහි ඇතිවෙමින් පවත්නා භූත රූපයක් එහි ලක්ෂණ විසින් අරමුණු කිරීම මනෝද්වාරික සිත් වලින් සිදුවිය යූතු ය. මූලික වශයෙන් එසේ අරමුණු කොට භාවිතා කිරීම විදශීනා පරිකම් භාවනාව ය.

නිදසුනක් වශයෙන් අප සිරුරෙහි වූ පඨවිරූපය එහි පුද්ගලික ලක්ෂණය වූ තදබව වැටහීමේදී – තදයි, තදයි....... යනුවෙන් දකෙන තැනක අරමුණුකර භාවනා කරණවිට – භවංගවලන භවංග උපච්ඡේද සිත් බිදී මතෝද්වාරාවජ්ජන සිතින් එම පඨවිරූපය අරමුණු කෙරෙමින් එය බිදී ගිය පසු පරිකම් (වශයෙන් කාම කුසල) ජවන් සිතක් සත්වරක් ඉපද බිදී යන්නේ ය. නැවත නැවත පහළවන මෙම ජවනයෙන් මෙය රූපයක් බව හැඳිනීම, අවබෝධය පුධාන වශයෙන් කෙරේ.

මෙසේ නැවත නැවතත් එම රූපය එම ලකෘණයෙන් අරමුණුකොට භාවනා කරණ විට එම ලක්ෂණය නො වැටහී හෝ යයි. නැතහොත් ඊට වඩා බලවත් ව ඉත්ජෝ රූපයේ හෝ වායෝ රූපයේ ලක්ෂණ පුකට ව වැටහෙන්නට පුළුවන. එවිට එම පුකට රූපය පළමු පරිදි අරමුණුකොට භාවනා කරණ යෝගියාට – අරමුණු වන රූපයත්, අරමුණු කරණ සිත හෙවත් තාමයත් වෙන් වෙන් ව දකින පුඳෙව නාම රූප පරිච්ඡෙද ඥනය යි. මෙසේ රූපයක් හෝ නාමයක් අරමුණු නො කොට ''රූපං අනිච්චං දුක්ඛං අනත්තා'' යනාදීන් කිය–කියා හෝ සිත–සිතා කොපමණ කලක් සිටියත් අරමුණු කෙරෙන – නාමරූපයක් තමාම නැති හෙයින් නාම රූප – පරිච්ඡෙදඥනයක් බුදුදහමට අනු ව කෙසේ නම් ලැබිය හැකි ද?

මෙසේ තවතවත් ශුද්ධාවීයඖදී ගුණසම්පන්න ව භාවනා කිරීමේ දී කෙණෙහි කෙණෙහි හටගන්නා නාමරූපයන් ගේ පුතාශක්තීන් පිළිබඳ වැටහීමෙන් තව තවත් නුවණ පිරි– සිදු ව එම පරිකර්ම ජවනය ම නොයෙක් සියදහස් චිත්ත වීථීන් හි ඇති වෙන්නේ ය.

එසේම එම සිත්හි දියුණු වන පුඥවට අරමුණු වන නාමරූපයන් අනිතා බව ඇති වෙවී තැති වෙවී යන බව දුක් බව හෙවත් තමා පෙළන බව අනත් බව හෙවත් තමා යටතෙහි නො පවත්නා බව අවබෝධ වන්නේ ය. මේ වනාහි අවබෝධය පමණි. වචනයෙන් කීමක් හෝ සිතින් අනිතා ය, අනිතා යැ යි සිතීමක් නො වන්නේ ය.

ඇතැම් සූතුාත්තයන්හි දී දියුණු වූ විදර්ශනා භාවනා ඇති උද්සටිතඥදී පුද්ගලයන් සඳහා ''රූපං භික්ඛවෙ අනිච්චං'' යනාදීත් දෙසූ බව සිහිපත් කළ හැකි ය, එම දේශනාවසානයේ දී එම පිරිස සෝවාත් ආදී මග නැණිත් නිවත් දක්තේ එහෙයිනි. ඇතැම් විට එම පිරිස එම අත් බැව හෝ පෙර අත්බච්හි විදසුත් වැඩූ උතුමෝ ය. එම දෙසුම් කටපාඩම් කිරීමෙන් විදර්ශනා භාවනාවක් සිදු නොවන බව ද විදසුත් භාවනා දියුණු කළ භාවනාමය ඤණය මුහුකුරා ගිය කළ පිනැතියන්ට ඔවුන් ගේ සුතමය ඤණය ද දියුණු කිරීමෙන් තව තවත් තියුණුවන භාවනාමය විදශීනා ඤණය දේශනාවට අනු ව යැවීමෙන් කැවුම ඉදෙද්දී ම එහි කොණ්ඩය වඩත්තා සේ ලොව්තුරු බුදු නැණිත් දක්තා

ලද ආශය අනුශය ඇති ඒ ඒ භාවනානුයෝගීන් සඳහා කළ එම දෙසුම කෙළවර ඔවුනට මගපල පසක් කළ හැකි වීම පුදමයන් නො වේ.

අපේ රටේ බොහෝ උගතුන් විසින් එම විදර්ශනාමය ශුැතමය ඥනය ලබා දෙන <mark>ඉදසුම් කියැවීමට භාවනාකාමීන්</mark> පූහුණු කළා විතා විදර්ශතා භාවතාමය පුඥව දියුණු වන \_\_\_\_ කුමයක් නො සිතුවා පමණක් නො ව එබඳු කුමයක් කවුරුන් විසින් හෝ පුහුණු කරවන්නේ නම් ඒ ගැණ ධර්මානුකූල ව සොයා බැලීමට වත් උත්සාහ නො ගෙණ ගතානුගතිකත්වය අත් නො හැරීම සසුන් දියුණුවව හිතකර නො වේ ම ය.

මෙසේ භාවනා නම්, කුසල් සිතෙහි දියුණුව බව දහමට අනු ව සැලකිය යුතු ය. සිත් ද ඇති වෙවී තැති වෙවී යන බව සැබව. එහෙත් ආසේවනාදී පුතාශක්තීන්ගෙන් එක හා සමාන සිත් පහළවීමේ දී පසු ව පසු ව පහළවන සිත් බලවත් බවට දියුණු බවට පැමිණෙන්නේ ය.

උසස් බෞද්ධ ජීවිතයක් ගත කිරීමට බලාපොරොත්තු වන පිනැතියන්ට නීලාදී කසිණ භාවනාවක් තරමක් දුරට හෝ වඩා ගැණීම අපහහු නැත. එකපාරට ම හිත ඉතා ඉක්මණින් සන්සුන් කර ගැණීමට කසිණාරම්මණය පුහුණු කළ විට පුළුවන. එවිට කසිණාරම්මණය විදර්ශනාවටත්, විදර්ශනාව කසිණාරම්මණයටත් උපකාර වන අයුරු තමාට ම වටහා ගත හැකි ය.

මෙසේ බෞද්ධයකු ගේ ශුෂ්ඨ ජීවිතයට ඉවහල් වන පරිදී–

- 1. බුද්ධානුස්සති 6, මරණානුස්සති
- 2. මෙමනී
- 7. අසුභානුස්සති
- 3. කරුණා
- 8. කසිණ
- 4. මුදිතා
- 9. ආනාපානසති
- 5, උපෙක්බා
- 10. විදර්ශතෘ

යනුවෙන් බෞද්ධ ජීවිතයකට අතාවගා භාවනා කුම අප අත්දකීම් හා කථ්මස්ථානාචායා උපදෙස් ද සහිත ව භාවනා පිළිබඳ කලින් කල අප ලියූ පොත–පතින් ද කොටස් සුදුසු පරිදි උපුටා දක්වමින් මෙම භාවනා ගුන්ථය සකස් වේ.

ශුද්ධා–පුඥ ගුණයන් සමකොට විය්‍ය සහ සන්සුන් එකහකම පෙරටුකොට සිහිය හා සැහැල්ලු පැවැත්ම දයාව හා කෘමාව නිරතුරු අත් නො හැර මෙම භාවනා වඩා ලෞකික–ලෝකෝත්තර උතුම් සැප සිදු කරණ ලෙස කාරුණික ව සිහිපත් කරමි.

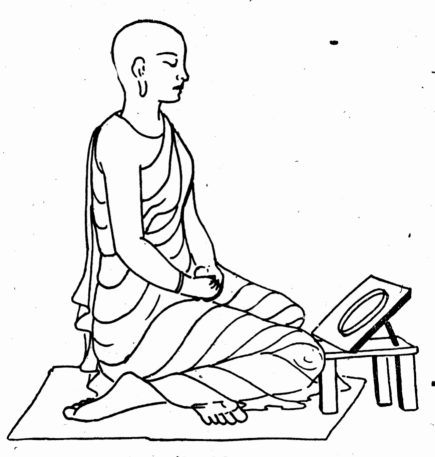
> සැමට භාවනා සඵල වේවා! චීරං තිට්ඨතු සද්ධම්මො.

> > යාගොඩ ධම්පුහ ස්ථවීර

වීජය පුර භාවනා මධාස්ථානය, අනුරාධපුරය.



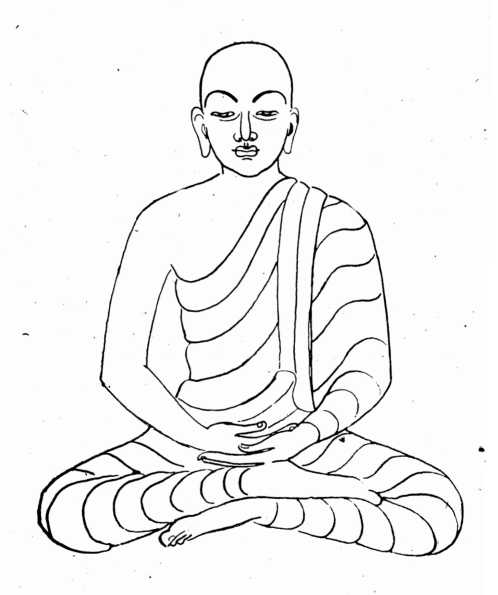
උක්කුටික ආසනය



අර්ධ බද්ධපය ී ඩිකක ආසනය



බද්ධපය3ීඩ්ක ආසනය



### බෞද්ධ භාවනා පුව්කෘතාය

නමො සම්මා සම්බුද්ධස්ස.

භාවනා කිරීමට කැමැත්තක් ඇති වන්නේ කලාතුරෙ-කින් කෙණෙකුට ය. කැමැත්තක් ඇති වුව ද භාවනා කිරීමට ඉඩ ලැබෙන්නේ කලාතුරෙකින් කෙණෙකුට ය. භාවනා කළ ද පුතිඵල ලැබෙන්නේ කලාතුරෙකින් කෙණෙකුට ය. එහෙයින් පෙර පුරුදු වාසනා බලයෙන් හෝ කලාාණ මිතු සංගමයෙන් හෝ දෙකෙන්ම හෝ දුක, සංවේගය ආදී යමක් මුල් ව හෝ භාවනා කිරීමට සිතක් පහළ වුවහොත්, නුවණැත්තවුන් විසින් වහා ම කිුයාරම්භ කළ යුතු ය.

මක්නිසා ද යත්? අනන්ත සසර දුකින් ගැළවීමට එම උතුම් අදහස ම මුල් වන්නේ යැ භාවනා නො කොට නිවන් නො ලැබෙන්නේ ය. එ හෙයින් එම අදහස පහළ වූ වහා ම සුදුසු කලාාණමිතු කම්සථානාචායාීවරයෙකු සොයා යා යුතු ය. භාවනා වැඩූ සත් පුරුෂයකුගෙන් හෝ විමසා සුදුසු කමටහන් ඇදුරුවරයෙකු කරා ගොස් උපදෙස් ලබා භාවනා කළ යුතු ය. සමහර විට එම උතුම් අදහස නැවත කිසි දිනෙකත් පහළ නො විය හැකි ය. ජීවිතයක භාවනා කිරීමට සිතත්, ශරීරයත් යොමුවන අවස්ථා දුර්ලභ හෙයිනි.

භාවනා කි්රීමට තමන් ගේ සිත් අලවන තැනක් තෝරා ගත යුතු ය. භාවනා මධාස්ථානයක නම් වඩා මැනවි. නිරතුරු කමටහන් දෙන කලාාණ මිතුයන් වහන්සේලා ගේ ඇසුර ලැබෙන හෙයිනි. තවත් බොහෝ දෙනෙකුන් භාවනානුයෝගී වනවා දක්කීමෙන් තමන්ට ද භාවනා දියුණු කර ගැණීමට වෛයායීයක් ලැබෙන හෙයිනි. දිනපතා තමන් ගේ වැඩ කටයුතුවලත් යෙදෙමින් ටික ටික හෝ භාවනා පුහුණුවක් ලබා ගැණීමට දිරිගන්නා සැදහැවතුන් විසිනුදු තමන් පිළියෙල කොට ගත් කුඩා බුදුමැදුරක හෝ තමන් ගේ ශෘහයෙහි සුදුසු කාමරයක හෝ භාවනා කිරීම සඳහා යොද ගත යුතු ය. වරින් වරවත් කමටහන් ඇදුරු වරයෙකු ඇසුරු කළ යුතු ය. බුද්ධ කාලයෙහි මහා භාවනා මධාස්ථානය සැවැත් නුවර ජේතවනාරාමය යි. එහි භාවනා වැඩුවෝ අසංඛා සංඛාවෙන් රහත් වූ හ. වන වැද මග ඵල ලැබුවෝ අල්පය හ. සමථ භාවනා සඳහා අරණාගත වීමෙන් පහසු සැලසේ.

බාහිර බාධා කරදර බිඳ දමා සැහැල්ලු දිවි පෙවෙතින් පිවිතුරු සිතින් භාවනා වැඩීම මැනවි. විශේෂයෙන් එම සියල්ල ඇදුරු උපදෙය් අනු ව සකස් කර ගැණීම මැනවි.

භාවනා කිරීමට වාඩි වී සිත භාවනාවට ගෙණ යා යුතු ආකාරය හෙවත් භාවනා පූව්කෘතයන් පමණක් මෙහි සඳහන් කරමු.

#### වාඩිවීම.

හාවනා කිරීමට වාඩිවීම විශේෂයෙන් බද්ධපය්‍‍රීඩ්කය පුහුණු කිරීම මැනවි. බද්ධපය්‍රීංකය නොයෙක් මුහුණුවරින් ආසන නාමයෙන් හින්දු යෝගයෙහි දක්වා ඇත. තවත් නොයෙක් ආසන ව්‍රාායාමයන් ද දක්වා ඇත. සම්මා සමබුදු හාමුදුරුවන් වහන්සේ එක ම එක ආසනයක් හෝ නො වදරා හුදෙක් පය්‍රීංකයෙන් ශරීරය සෘජු ව තබා ගැණීම පමණක් මහා සතිපට්ඨාන සූතුයේ දක්වා ඇත්තේ, ''පල්ලංකං ආභූජිත්වා උජුංකායං පණීධාය'' යනුවෙනි. එ ද ආනාපානසති කම්සථානය සඳහා බැව් ගිරිමානන්දදී සූතුාන්තයන් විමසීමේ දී හැඟී යයි. අපේ ලෝක පුසිද්ධ සමාධි පුතිමා වහන්සේ ඇතුළු ඉපැරණි පිළිමවල දක්නා අයුරු වම පය මත දකුණු පය තබාගත් වීරාසනය, යටිපතුල් මතුවන සේ තබාගන්නා පද්මාසනය වජුාසනය ආදී ආසන කුමයෙන් දන් කවුරුත් පාහේ පුරුදු කරණ අරමිණිය ගොතා වාඩිවීම සුඛාසන තාමයෙන් හැඳින් වේ. කොයියම් භාවනාවකට නමුදු එය ද

පුමාණවත් ය. විශේෂයෙන් විදසුන් වැඩීමට එය ඉතා සුදුසු ය. එසේත් අපහසු නම් පුටුවක වාඩි වී හෝ හේත්තු වී දිග ඇදී භාවනා කළාට වරදක් නැත. බුදු සසුනෙහි සතර ඉරියව්ව ම භාවනාවට අනිචාරිත ය.

#### ශීලානුස්සතිය.

භාවනානුයෝගියා විසින් විශේෂයෙන් ශීලවන්තව<sup>;</sup> භාවනා කිරීමේ අවසථාවක් පාසාම ශීලය මෙනෙහි කර පිරිසිදු කරගැණීමෙන් භාවනාරම්භ කළ යුතු ය.

තමා සමාදන් වූ ශීලය සමාදන් ව ගත් තැන සිට තො කැඩුණු, තො බිඳුණු, වන පැල්ලම, කබර නැති, ණය නැති නුවණැතියන් වීසින් පසස්නා ලද, තෘෂ්ණාවට දස නො වූ සමාධිය පිණිස පවත්නා වූ ශීලයක් විය යුතු ය.

සීලානුස්සති භාවනා වශයෙන් ද විශුද්ධිමාර්ගයේ දක්වා ඇත්තේ ඉහත සඳහන් නො කැඩුණු ආදී අට ගුණය නමා ගේ ශිලයෙහි පිහිටා ඇති බව මෙනෙහි කිරීම ය.

මෙහිදී භාවතා කිරීමට වාඩි වී තමත් සමාදත් වූ ශීලය ශික්ෂාපද වශයෙන් මෙතෙහි කොට යම් සික පදයක් කැඩී හෝ දුර්වල වී නම්, එය යළි සමාදත් ව අධිෂ්ඨාත හෝ කොට තමා ගේ ශීලයෙහි ස්ථීර ව පිහිටා ශීල විශුද්ධිය පිණිස නිවත් පිණිස තමා ගේ ශීලය පවත්තා බව මනාව වටහා ගැණීම ය.

#### ශීල – විසුද්ධිය.

''සමාධි – සංවත්තනික (සමාධිය පිණිස පවත්නා ඉතා පිරිසිදු) සීලයක පිහිටීම ශීල – විශුද්ධිය යි.

''අවිප්පටිසාරකෙ සීලෙ පතිට්ඨාය'' යනුවෙන් ධම්යෙහි සඳහන් වන්නේ මෙම ශීලය යි. සෑම සීලයක් ම අඩග – අටකින් යුතු ව රැක්ක යුතු ය. ''අඛණ්ඩ'' (අගින් හෝ මුලින් නො–කැඩුණු) ''අව්ඡිද්ද'' (මැද නො සිදුරුවුණු) ''අසබල'' (තැනින් තැන සිකපද නො කැඩීමෙන් කබර නො හැදුණු) ''අකම්මාස'' (පුදේශයක් නො බිඳීමෙන් වන පැල්ලම් නො–ගැසුණු) ''භුජිස්ස'' (ණය නැති) 'විඤ්ඤප්පසත්ථ' (නුවණැතියන් පසස්නා ''අපරාමට්ඨ'' (තෘෂ්ණාවෙන්

මිශු නොවූ) ''සමාධි – සංවත්තනික'' (සමාධිය පිණිස පවත්තා යන අඩ්ග අට යි. උපසපත් හෝ සාමණේර ශීලයක පිහිටා මේ අඩ්ග – අටිත් යුතු ව රැකීම පැවිද්දන් ගේ ශීල පාරිශුද්ධිය යි. පන්සිල් අටසිල් දසසිල් ආදී, ශීලයක පිහිටා මේ අඩ්ග අටිත් යුක්තව රැකීම උපාසක උපාසිකා වත් ගේ ශීල පාරිශුද්ධිය යි. සමාධි සංවත්තනික ශීලය ම අවිපුතිසාර ශීලය යි. මේ උතුම් ශීල ගුණයෙන් යුත් උතුමාට විපිළිසරවීමක්, කලබලයක්, බියක්, සැකක් නැත. මක්තිසාද යත්; තමත් ස්ලීරව ශීල භූමියෙහි පිහිටි බවට අවල විශ්වාස යක් පවත්තා හෙයිනි. එබඳු ශීල-ශාසනයෙහි මැනවිත් පිහිටි ගිහි – පැවිදි පිත්වතුන්ට හාවතා කරන්නටත් හාවතා කිරීමෙන් උසස් පුතිඵල ලබන්නටත් පහසු ය.

තමා රක්තා ශීලය කැඩී සිදුරු වී පැල්ලම ගැහී පොතු ගැලවී තිබේ නම්, දුෂිත සිල් ඇති, විපිළිසර ගිහි පැවිදියනට භාවතා කිරීම නො කළ හැකි ය. එල නො ලැබිය හැකි ය. උපසපත් පැවිද්දෙක් නම්, භාවතාවට වාඩි වී සිල් බලනු හට දුක්කට දුබ්හාසිතාදී සුළු ඇවතකුදු නැතැයි සිහිකරණ විට ඇතිවන පීතිය ශරීරය පිනායන, ඉතා මිහිරි එකකි. එම පීතිය සැපයටත් සැපය සමාධියටත් මුල් වන්නේ ය. එ හෙයිත් පළමු ව තමා රක්තා සතර සංවර සීලය ම පිරිසුදු කරගෙණ භාවතා කළ යුතු ය.''

#### ජීවිත පරිතාාගය.

බෞද්ධ භාවතානුයෝගියෙකු විසින් අවශායෙන්ම තමා ගේ ජීවිතය බුදුරජාණන් වහන්සේට පැවරිය යුතු ය. පරිතාාග කළ යුතු ය. එසේම එය අත්තසන්නීයාාතන සරණාගමනය ද වේ. යමක් හරිහැටි කරන්නට නම් ජීවිත පූජාවෙන් කළ යුතු ය. බුදුරජාණන් වහන්සේ බුදුවීම සඳහා කරණ ලද අසීමිත ජීවිත පරිතාාගයෙන් මෙන්ම බුදුවන දිනයෙහි ජයසිරි මහබෝමැඩ චතුරංග සමන්නාගත ව්යාා ධිෂ්ඨානය ද උසස් ම ජීවිත පරිතාාගයෙකි.

එසේ ම තමහට මහත් බරක් වගකීමක් කොටගෙණ ඇත්තේ තමා ගේ ජීවිතය යි. ඒ බර බහාතැබීමක් මෙයින් සිදු කෙරේ, මගේ ජීවිතය බුද්ධා දී රත්නතුයට පරිතාහාග කෙරෙමැ යි අවංක ව සිතන්නෙකුට ජීවිතාශාව දුරුකරගත හැකි ය. ඒ මොහොතට හෝ දුරුව සැහැල්ලු පීතිමත් සිතක් ඇති කරගත හැකි ය.

රත්නතුයට මෙන් ම කලාහණ මිතු ආචාය්‍යන් වහන්සේට ද ජීවිතය පරිතහාග කිරීමෙන් තමන්ට සුදුසු පරිදි අවවාද දීමේ බලය පැවරීමක් වේ. එමනිසා කලාහණ මිතු රත්නයට ද ජීවිත පරිතහාගය කළ යුතු ය. අපේ පැරණි භාවනා පොත්වල තමන් කරනු ලබන භාවනාව ද රත්නයක් මෙන් සලකා ජීවිත පරිතහාගය කිරීම මැනවයි සඳහන් වේ.

භාවනානුයෝගියාට භයක්, තැති ගැණීමක් පැමිණිවිට ජිවිත පරීතාාගය මෙනෙහි කිරීමෙන් එය දුරු වේ. භාවනා වැඩීම සාර්ථක කර ගැණීමට බෙහෙවින් උපකාර වන හෙයින් ජිවිත පරිතාාගය කළ යුතුම ය.

මෙසේ තමන්ගේ ජිවිතය තමන්ට අයිති නැති මහෝත්තම රත්නතුය සතු එකක් කිරීමෙන් දුක්, වේදනා, හය, සන්තුාස, වේග ඉසලීමට හැකි මහත් බලයක් ලැබේ. බාහිර උපදුව දුරු වේ. අදහස් ඉටු වේ. තමන් ගේ දුර්වල කම් නැති කිරීමට මෘදු හෝ තද කැකුළු අවවාද දීමට කම්සථානාචාය\$යන් වහන්සේට බලය දුන්නා වේ. එසේම උන්වහන්සේ ගේ අනුකම්පාවට අනුගුහයට ඔහු සුදුසු වේ.

#### කමටහන් ගැණිීම

#### කම්මට්ඨාන

අත්–කම්, ගොවිකම් ආදි කමාන්ත ස්ථාන ද, භාවනා පිළිබද අවස්ථාව හෝ විෂයය ද ''කම්ස්ථාන'' කමටහන් යනුයෙන් කියැවේ. එහෙත් ''කම්මට්ඨාන'' කමටහන් යන වචන භාවනා අරමුණු භාවනා කිරීම්, විෂයයෙහි රූඪි ව පවත්නා බව ධම් ගුන්ථයන්හි දක්නා ලැබේ.

''කම්මට්ඨානානීති ආරම්මණ භාවෙන යොගකම්මස්ස පවත්තිට්ඨානානි'' කම්ස්ථාන නම් අරමුණු බැවින් යෝග කම්ය පවත්නා තැන. ''යොගස්ස භාවතාය අනුයුඤ්ජනං අනුයොගො තදෙව කරණියට්ඨෙන කම්මං, තස්ස යොගානුයොග කම්මස්ස ඨානං කම්මට්ඨානං.''

යෝග හෙවත් භාවතාවෙහි තැවත තැවත යෙදීම අනු යෝග තම් වේ. එය ම කළ යුතු යන අර්ථයෙන් ''කම්'' නම් වේ. භාවතාවෙහි තැවත තැවත යෙදීම තම් වූ භාවතා කම්යට සුදුසු විෂයය හෙවත් අරමුණ කම්ස්ථාන නම් වේ. කසිණා දී අරමුණු ය.

''ඨානං නිප්එත්ති හේතු'' ඨානං යනුවෙන් මෙහි ගැණෙන්නේ නිෂ්පත්ති හේතුව යි. ඇති වීමේ හේතුව යි. මෙහි නිෂ්පත්තිය නම් භාවනා කිරීමෙන් ලැබෙන සමථ විදශීනා වශයෙන් දියුණු අවස්ථාවන් ය. ''මජ්ජපමාදට්ඨානා'' යන තන්හි ද මෙම අදහස ය.

එහෙත් ''විභූසනට්ඨාන'' යන තන්හි ''ඨානං වුච්චති කරණං'' විභූසන එව විභූසනට්ඨානං?

යනුවෙන් කිරීම යන තේරුමෙහි විභුසනය කිරීම ම විභුසනට්ඨාන නම් වේ.

තව ද ''කුම්භට්ඨාත, අරඤ්ඤට්ඨාත, ''නිවාසනට්ඨාතා''දී තන්හි කටයුතු කරණ වසන තැන් කියැ වේ.

''සංචුතං තීහි ඨානෙහි'' යනාදී දේශනාවන්හි තුන් දෙර කියැවේ. කම්මට්ඨාන'' යන්නෙන් සිංහලට ''කම්ටන්'' කියා බිදී මාතෘ වචනයෙහි මහාපුාණාක්ෂරයා ගේ ශක්ති හෙයින් හකාරාගම ව ''කුම්ටහන්'' කියා වේ. සණ්ඨාණ ස–ටන් – 'සටහන්' යනුවෙනි,

#### ද්විපුකාර කම්ස්ථාන

සමථ–විදශීතා වශයෙන් කමටහන් දෙයාකාර ය. තිපිටක ධාරී මහා විහාරිය ආචාය\$ පරම්පරායෙහි භාවිත ව ආ සමථ කමටහන් සමසතළිසක් සම්පිණ්ඩනය කොට විශුද්ධි මාර්ග යෙහි දක්වන ලදී. අංගුත්තර ඒකක නිපාතයෙහි සතර බුහ්ම විහාර, සතර සතිපට්ඨාන, ඒකදස කසිණ (මීඤ්ඤන කසිණයත් සමග වීසති සඤ්ඤ හා දස අනුස්සති ද යි සමථ විපස්සතා අරමුණු සතළිස් නවයක් ද, බොජ්ඣඩ්ගාදී ධර්ම දෙපණසක් ද දේශිත ය. මැදුම්සහි මහාසකුඑද යී සූතුයෙහි අරමුණු හා ධම් සැත්තෑ පහක් දක්වෙති. කම්ස්ථාන පුතිපත්ති මාගී.

තනිකර සමථ භාවනාවෙකින් නිවන් නො ලැබේ. උපචාර – අර්පණා සමාධීන් වඩා විදශිනා කළ යුතු ය. එහෙත් තනිකර විදශීනා භාවනාවෙන් චිත්ත – විශුද්ධිය සම්පූණී වීම සඳහා අවශා සමාධිය ක්ෂණික වශයෙන් ඇති චෙමින් උපචාර සමාධි අවස්ථා ලෙස බලවත් ව මගනැණ ලබා දෙයි. එම කම්ස්ථාන පුතිපත්ති මාගීය සතර වැදෑරුම කොට, පටිසමහිද මග්ගයෙහි දක් වේ.

#### 1. සමථ-පුබ්බඞ්ගුම විපස්සනා.

පළමු ව පුථමාදී සමාධියක් උපදවා එයින් නැගී විදර්ශනා වඩා ලොවුතුරා මග – නැණ නිපදවීම, ''සමථ – පූවාංගම විදර්ශනා පුතිපත්ති මාර්ගය''යි.

#### 2 විපස්සනා පුබ්බඞ්ගම සමථය

විදර්ශනා පෙරදැරි කොට හෙවත් සංස්කාර සම්මර්ශන යෙන් විදසුන් නැණ නිපදවා යළි (සමළු භාවනාවෙකින්) සමාධිය නිපදවීම යි. මෙහි විදර්ශනා යනුවෙන් ගැණෙන්නේ අනුලෝම ඥනය දක්වා විදර්ශනා නුවණ බව පැහැදිලි ය. මක්නිසාද යත්? මාර්ග ඥනයට පෙරාතුව පුතිපත්ති මාගීය මෙයින් කියැවෙන හෙයිනි. ඒ යම් විදසුන් නුවණක් උපදවා ඉන්පසු සමථයක් වඩා යළි විදර්ශනා කොට මගතැණ පසක් කිරීම යි. එහෙයින් මෙය සමථයානික විදර්ශනාව මැ යි. ශුද්ධ–වීදර්ශනාවෙන් මග–පල ලැබූ ආයතියන් වහන්සේට ද සමථ භාවනාවෙකින් ධානන ඉපදවිය හැකි බව:–

''අරහා අනුප්පන්නං කිරිය සමාපත්තිං උප්පාදෙති. උප්පන්නං සමාපජ්ජති.''

යන පට්ඨාන – පාළියෙන් පුකාශ වේ. ඒ වනාහි පුති පත්ති මාර්ගය සම්පූර්ණ කළ උත්තමයන් වහන්සේ පිළිබඳ හෙයින් එම සමාධිය විදර්ශනා පූවීංගම වුව ද කෙලෙස් නැසීමෙන් පසු හෙයින් පුතිපත්ති මාර්ගයෙහි ලා නො ගැණේ.

#### 3. යුගනද්ධ පුතිපද

ඉමයින් සමථයත්, විදර්ශතාවත් සම ව වඩා තිවත් පසක් කිරීම අදහස් කෙරේ. දෙ සිතක් එකවර නූපදින හෙයින් සමාපත්ති අවස්ථායෙහි ම විදර්ශනා සිත් පහළ නො වෙයි.

''යාවතා සමාපත්තියෝ සමාපජ්ජති; තාවතා සංඛාරෙ සම්මසති; යාවතා සඩ්කාරෙ සම්මසති; තාවතා සමාපත්තියෝ සමාපජ්ජති; කරං? පඨමං ඣානං සමාපජ්ජති; තතො වුට්ඨාය සඩ්ඛාරෙ සම්මසති; සඩ්ඛාරෙ සම්මසිත්වා දුතියං ඣානං සමාපජ්ජති; තතො වුට්ඨාය – පෙ–''

(පටිසම්භිදු අට්ඨකථා)

යම් තාක් සමවත් සමවත් සමවදියි ද? ඒ තාක් සංස්-කාරයන් සන්මර්ශනා කෙරෙයි. යම්තාක් සංස්කාරයන් සන්මර්ශනා කෙරෙයි ද? ඒ තාක් සමවත් සමවදියි. කෙසේද? පුථම ධාානයට සමවැද එයින් නැගී විදසුන් වඩා යළි ද්වීතීය ධාානයට සම වදියි. එයින් නැගී විදර්ශනා වඩයි. මෙසේ සමථයත්, විදර්ශනාවත් යුගල ව සම ව ගොස් මග තැණ ලැබීම ''යුගනද්ධ පූඵංගම මාර්ගය''යි. මෙ තෙක් දක් වූ තිවිධ මාර්ගය සමථයානිකයා ගේ පුතිපත්ති මාගීය යි.

#### 4. ධම්මුද්ධච්ච – පුබ්බඩ්ගම මග්ග

විදර්ශනා උප ක්ලේශයන් වශයෙන් දක්වා ඇති ඕහාෂාදී දශධර්මයන්හි භුාන්තවීම් වශයෙන් වික්ෂෙප සංඛාාත ඖද් - ධතාය (විසිරුණු බව) ධම් – ඖද්ධතාය නම් වේ. එම ධම් – ඖද්ධතාය – වික්ෂේපය සන්සිඳුවමින් ක්ෂණික ක්ෂණික ව පහළ වෙමින් නීවරණ විෂ්කම්භණය වන, උපචාර වශයෙන් ලැබෙන, සමාධියෙන් විදර්ශනා වඩා මග – නැණ පසක් කිරීම, ''ධම්මුද්ධව්ව පුඛ්ඛංගම'' මාර්ගය බව,

''සුක්ඛ – විපස්සකස්ස හි අරහතො ධම්මුද්ධච්ච – පුබ්බං ගමං සොතාපත්ති මග්ගං පත්වා''

යනුවෙන් පටිසම්හිදමග්ග අටුවායෙහි දැක් වේ. මේ වනාහී ශුද්ධවිදර්ශනා මාර්ගය යි. නිුවිධ ශමථය.

''නිුවිධො සමථො, විත්ත සමථො, අධිකරණ සමථො, සබ්බ සංඛාර සමථො''

(අත්ථ සාලිනී)

සමථය තුිවිධ ය, චිත්ත සමථය, අධිකරණ සමථය, සර්ව සංස්කාර සමථය, යනු යි. ''සමෙතීති සමථො'' තා තා අරමු– ණෙහි විසිරුණු චික්ෂිප්ත වූ සිත් එක් කෙරේ නු යි, සමනය කෙරේ නු යි, සමථ නම් වේ. ඉහත දැක් වූ සමථ කර්මස්ථාන යන්හි යෙදීමෙන් ලැබෙත උපචාර – අර්පණා සමාධි චිත්ත සමථයෙන් ගැමණති.

විවාදධිකරණා දී විනයාගත සතර වැදෑරුම් අධිකරණය, භික්ෂූන් අතර ඇති වන වාද විවාදදීන් සංසිදවානුයි සමනය කෙරෙනුයි අධිකරණ – සමථ නමි.

> ''සබ්බේ සංඛාරා නිඛ්බානං ආගම්ම සම්මන්ති, වූ පසමන්ති''

සියලු සංස්කාරයෝ නිවනට පැමිණ සංසිදෙත්. වායුපශ– මනයට පැමිණෙත්. එහෙයින් නිවන සර්වසංස්කාර සමථ නම් වේ.

සමථ – විපස්සනා යන තන්හි චිත්තය සමථයැයි ගනු ලැබේ.

හාවතාවක් සමාදත් වීම සිල් සමාදත් වීමක් සිකපද කියා ගත්තා මෙන් කියැවීමෙක් නො වේ. උපදේශානුසාරයෙන් සිත කුියා පිළිවෙළක යෙදවීම සදහා මනාකොට සිතින් පිළිගැණීමයි. විශුද්ධි මාර්ගයේ කර්මස්ථාත ගුහණ නිර්දේශයේ කම්ස්ථාන සමාදනය පිළිබඳ පුළුල් විස්තරයක් දී ඇත.

භාවතානුයෝගියා ගේ සිතෙහි ශුද්ධා භක්තියක් ඇති කරවීම අවශාය. ඔහුට බුදුන් පිරිතිවන්පා නැත. ධර්මය බුදුන්කොට සැලකේ. එහෙයින් ඔහු නිතරම බුදුරදුන් ඉදිරියේ කටයුතු කරයි. ධර්මය ඉදිරියේ කටයුතු කරයි. එහෙයින් පිරිසිදු අවංක හැඟීමක් ඇතිව රහසක් නැතිව හොඳ ශුද්ධා– වකින් ඔහු විසින් කියාරම්භ කළයුතුය. එහෙයින් බුදුරජාණන් වහන්සේ අහසේ පළක් බැඳ සවණක් බුදුරැස් විහිදුවමින් වැඩ ඉන්නා සේ මෙනෙහි කරවා කර්මස්ථාන සමාදන්වීමට නියමිකය. ඒ සඳහා ආචායා ී– මතානුකූල වාකායක් ද ඇත. එය පාඩම් කොට හෝ අදහස් සිතෙහි දරා කමටහන් ඉල්ලීම මැනවි. එය මතු සඳහන් වේ.

කර්මස්ථානාචායෳීයන් වහන්සේ දෙන අදහස් ඉතා හොඳින් අසා විමසා සැක දුරුකරගෙණ සිතෙහි තැන්පත් කරගත යුතු ය. සෑම අවස්ථාවක් පාසාම එම උපදෙස් කි්යාවට නගමින් හාවනා කළ යුතු ය.

කමටහන් ගැණීම විශේෂයෙන් චාරිතුානුකූල විය යුත්තේ සමථ භාවතාවත් සඳහා ය. සමථයෙන් කෙලෙස් සමනය වීම එක් එක් අංශය වෙන වෙන ම බැවිත් ඒ ඒ කෙලෙසුන් උත්සන්න පුද්ගලයන්ට එයට පුතිවිරුද්ධ සමථ භාවතාවක් දිය යුතු ය.

#### සිරිත්

''මිනිසා නම් පුරුදු පොදියකැ'' යි අපරදිග පඩුවකු කියා ඇත්තේ සතායකි. මේ එක අත්බවෙක එක් පුද්ගලයෙකු කෙරෙහි පිහිටි ගතිගුණ දෙස බලා විය යුතු ය.

බුද්ධ ධම්යෙහි වනාහී පෙර නොයෙක් ආත්මවල සිට පවත්වා ගෙණ එන ගති සිරිත් මේ අත් බව ද බලපවත්නා බව දේශිත ය. සත්වයා විසින් කරනු ලබන හොඳ නරක කියාවන් හා ඒ කියාවන්ට මුල් වූ චිත්ත චෛතසික පරම් පරාවන් අනු ව මතු පුතිසන්ධි විපාක වශයෙන් (උත්සද) උඩට මතු වී පෙනෙන යම්කිසි දුර්වල හෝ පුබල කමක් ගෙණ උත්පත්තිය ලබන්නේ ය. පුධාන වශයෙන් එම උත්සද ගුණයන්, සිරිත් සයක් කොට බෙදේ. ''රාග චරිත, දෙස, මොහ, සද්ධා, බුද්ධි, විතක්ක'' යනු ඒ සය යි. මේසය මිශු වීමෙන් චරිතවත් පුද්ගලයන් තෙ – සැටක් (63) දක්වන ලදී.

මෙත්ත සුත්ත අටුවාහි, ''තතු සුදං හගවා චතුරාසීති– සහස්සප්පහෙද චරිතානුකූලානි කම්මට්ඨානානි කථෙති''

එහි වනාහි භාගාවතුන් වහන්සේ අසූ සාර දහසක් පුභේද වූ චරිතානුකූල කමටහන් කියන සේක. යන මෙයින් බුදු තුවණට වැටහෙණ අපමණ චරිතවත් පුද්ගලයන් ඇති බව පිළිගත යුතු ය. චරිතයක් පිළිබඳ ව ඉතා සියුම් ව සෙවිය යුත්තේ සමථ – කර්මස්ථාන ගණු කැමති යෝගීත් උදෙසා ය. ඒ ඒ චරිතයන් ගේ වශයෙන් සමථකර්මස්ථාන වෙන් වෙන් ව පවත්තා හෙයිනි. විදර්ශනා කර්මස්ථානය සෑම සිරිත්වත් පුද්ගලයෙකුට ම සුදුසු ය. එහි චරිත හේදයක් නැත.

එහෙත් සප්පාය, අසප්පාය, ආහාර, විහරණ, අවවාද, අනුශාසතයන්, ඒ ඒ චරිතවත් පුද්ගලයනට අනුරූප වැ පැවැත්වීමෙන් හාවනාකර්මය පහසුවන හෙයින් විදර්ශතා කර්මස්ථානාවායශීවරයා විසිනු දු චරිතයන් පිළිබඳ සියුම් අවබෝධයක් ඇතිකර ගැණීම සුදුසු ය.

# භාවනානුයෝගියා ගේ අංග

පධානියංග නාමයෙන් භාවනානුයෝගියා ගේ අංග දැක් වේ.

### පධානියඩ්ග

උසස් පුතිඵලයක් ලද හැක්කේ මහත් වීයා‍යක් දැරීමෙනි. බුදුවත්නට සියල්ල සම්පූර්ණ ව තිබෙද්දීත් අවසන් මොහො තෙහි ''අද මම ඒකාන්තයෙන් සම්බොධිඥනය ලබම්'' යි ස්ථීර වශයෙන් දත් මහ බෝසතාණෝ ''කාමං තචෝ ච නහාරු ච අටයී ච අවසිස්සතු'' යනාදීන් ''ඒකාන්තයෙන් සම්. නහර, ඇට ඉතුරු ඓවා මේ ශරීරයෙහි මස්, ලේ වියැලේ වා, පුරුෂ වීයා‍යියෙන් පුරුෂ පරාකුමයෙන් යමක් ලැබිය යුතු නම් ඒ සම්බුදු නුවණ නො ලබා වීයායිය නො නවත්වමි'' යි මහා පුරුෂ වීයායියක්, පුධානයක් බුදු වන ද, භාවතාවට මහ බෝ මැඩ වාඩි වී කළ සේක් අපට ආදර්ශ පිණිස යැ යි සිතිය යුතු ය.

### පධන් සතර

''පධාන'' නම් උත්තම වීයාංශ යි. හාවනා කිරීමෙහි දඬි– උත්සාහයක් දරීම යි. ''පදහති වායමති'' යනාදීත් ධර්මයෙහි හාවනා සඳහා දඬි වීයාංශක් ගැණීම දක්වා ඇත. මෙම පුධත් වීයාංශ, ''සංවරප්පධාන, භාවනා පධාන, පහාණප්පධාන, අනු– රක්ඛණප්පධාන'' යනුවෙන් සතර කොටසකට බෙද දෙසූසේක. 1. සංවරප්පධානන්ති චක්ඛාදීනි සංවරන්තස්ස උප්පන්නං වීරියං.

සංවර පුධානය නම් චක්ෂුරාදී ඉන්දිය සංවරය පුධාන කොට සතර සංවර සිල් – රැක – ගැණීමේ විය\$ය යි.

2. පහානප්පධානන්ති කාම විතක්කාදයො පජහන්තස්ස උප්පන්නං විරියං''

පුහාණ – පුධානය නම් කාම විතර්කාදීන් දුරු කිරීමේ වීයාසය යි.

3. ''භාවනා – පධානන්ති ඉඛාජ්ඣඩ්ගෙ භාවෙන් – තස්ස උප්පන්නං විරියං''

භාවතා පුධානය නම් බොජ්ඣඩ්ගයන් ඇතුළු සතර සතිපට්ඨානාදී සත්තිස් බෝධි පාක්ෂික ධර්මයන් වැඩීමේ වීයාංශය යි.

4. ''අනුරක්ඛණ – පධානන්ති සමාධිනිමිත්තං අනුරක්ඛන් තස්ස උප්පන්නං විරියං'' ′

අනුරක්ෂණ – පුධානය නම් භාවනාවෙන් ලද සිතෙහි එකහකම සමාධිය රැක ගැණීම යි.

භාවනාවක යෙදෙන්නකුට සීලය අනාාවශා බව භා අවිපුතිසාර ශුෂ්ඨ ශීලයක් රැකීමෙහි දී දැරිය යුතු පුබල වීයාර්ය ද පුධන් වීයාර්යක් ලෙස ගතයුතු බව මෙයින් පැහැදිලිය. භාවනා වීයාර්යෙන් යුක්ත වූවහුට පුහාණ. අනුරක්ෂණ වීයාර්යන් සම්පූර්ණ වේ. එහෙයින් මෙහි දී භාවනා පුධානය පිළිබඳ පමණක් කරුණු දක් වේ.

### පධානිය

''පධානමස්ස අත්ථී'ති පධානියො.''

පුධන් වීයාීය මොහුට ඇත්තේ නු යි, ''පධානිය'' නම් වේ. මෙහි අඩ්ග ශබ්දයෙන් අවයව, අවශා කරුණු, කොටස් යන අදහස් ගත – යුතු ය. එවිට පුධන් වීයාීයෙන් යුත් භාවනානුයෝගී භික්ෂුව ගේ අවයව, ඔහුට නැතිව ම බැරි කරුණු, ඔහු ගේ ම කොටස් වශයෙන් ගත යුතුවන හෙයින් ''පධානියඩ්ග'' නම් වේ.

### පඤ්ච පධානියඩග

1. ''සඩො හොති සද්දහති තථාගතස්ස බොයිං'' ශුද්ධා– වත් වීම, තථාගතයන් වහන්සේ ගේ, බුදු – නුවණ බොයි-ඥනය විශ්වාස කරයි ද? එසේම අර්හත්වාදී බුදු ගුණ – අදහන් නෙක්, විශ්වාස කරන්නෙක් වේ ද? මේ ශුද්ධාවත්වීම යි.

මෙහි වනාහි බුදුරජාණන් වහන්සේ ඒකාන්තයෙන් සියල්ල දත් සම්මා – සම්බොධිඥනය හෙවත් සතර මාර්ග– ඥන ම පුධාන කොට ඇති, නව මහා ගුණ සමුදයයෙන් යුක්ත බව ස්ථිර ව වටහා ගෙණ මෙසේ රත්නතුය කෙරෙහි ම මතාව සිත පිහිටුවා ගැණීම, ශුද්ධාව බව තේරුම් ගත යුතු ය.

### ශුද්ධා සතර

ශුද්ධාව වනාහී ආගමන සද්ධා, අධිගමන සද්ධා, ඔකප්පන සද්ධා, පසාද සද්ධා යනුවෙන් සතර කොටසකට බෙදේ.

### 1. ආගමන සද්ධා

''බොධිසත්තානං සද්ධා අභිනීභාරමතා පට්ඨාය ආගතත්තා ආගමන සද්ධා නාම''

නියත විවරණ ලත් තැන් පටන් (නො බිඳ) ආ බැවින් බෝසත් සැදෑහැය ''ආගමන'' ශුද්ධා නම් වේ.

## 2. අධිගමන සද්ධා

''අරිය සාවකානං පටිවෙධෙන අධිගතත්තා අධිගමන සද්ධා නාම.''

පුතිවෙධ මාර්ග – ඥනයෙන් ලද හෙයින් ආය\$ශුාවකයන් ගේ ශුද්ධාව අධිගමන ශුද්ධා නම් ය.

## 3ී. ඔකප්පන සද්ධා.

''බුද්ධො, ධම්මො, සඩ්සොති වුත්තෙ අවලන භාවෙන ඔකප්පනං, ඔකප්පන සද්ධා නාම.''

බුදු, දම්, සහ යන වචනයන් ඇසුණු කල නො සැලෙන ගරු බැවින් දැඩි පිහිටීම (බැසගැණීම) ඔකප්පනසද්ධා නම් ය.

## 4. පසාද සද්ධා.

''පසාදුප්පත්ති පසාද – සද්ධා නාම.'' පැහැදීම හට ගැණීම පුසාද ශුද්ධාව යි. ''ඉධ පන ඔකප්පන සද්ධා අධිප්පෙතා''

පධානියංගයක් වශයෙන් මෙහි ගැනෙන්නේ ඔකප්පන ශුද්ධාව යි.

#### විසේස විභාග.

හැදහීම ලක්ෂණකොට (සද්දහණ ලක්ඛණ) ඇත්තේ පුසාද ශුද්ධාව යි. එහි කෘතාය නම්, පැහැදවීම යි. මඩ වතු– රෙක දමූ උදකපුසාද මාණිකාය මෙනැයි ධම්යෙහි විස්තර විස්තර ව දක් වේ. මේ ශුද්ධාවෙහි මූලික අවස්ථාව මෙන් පිළිගත හැකිය.

බුද්ධ – රත්නය ඒකාන්තයෙන් ''සඵ්ඥ යැ''යි, ධම්රත්නය ''නෙයාීාණික'' යැ යි, සංසරත්නය ''සුපුතිපන්න'' යැ යි. මෙසේ ස්ථීරතිගමනයකට බැස, අවගාහනය කොට ගැණීම. ''ඔකප්පන'' ශුද්ධායෙහි ලක්ෂණය යි. ගුණ – ධම් පිරීමට ඉදිරිපත් කිරීම සම්පක්ඛන්දනය හෙවත් ඉදිරියට පැමිණීම, නිවණට පැමිණෙවීම, මෙම ඔකප්පන ශුද්ධාවෙහි කෘතාය යි. අශුද්ධාවන් මැඩ පැවැත්වීය හැකි ඉන්දිය බල ධම් බවට පත්වනුයේ මෙම ශුද්ධාව යි. ''මහා කප්පින'' – ආදී සැදෑහැ– වතුන් බුද්ධ – ධම්යන් ඇසෙත් ම ඔකප්පන ශුද්ධා වේගයෙන් බර වූ හැඟීමෙන් කිමිද ගියාක් මෙන් ද, තුන් – වරක් ම අසා නැවත මාලිගයටවත් නොගොස් සම්පක්ඛන්දන කෘතාය හෙයින්, ඒ පයින් ම බුදුරදුන් කරා නික්ම දුක් කෙළවර කළ බව දහමෙහි දැක් වේ.

## මුද්ධප්පසන්නයා.

බුද්ධාදී ගුණයන්හි ගැඹුරට බැස නො ගත් පුසාද ශුද්ධාව ඉලිප්පෙන පාවෙන සුළු ය. එබඳු සැදහැවතුන් ඉක්මණින් පැහැද දිගක්, පළලක් නො බලා පින්කිරියට බැස නැවැත වහා කලකිරී පසු බැස අමුතු ම අශුද්ධාවතුන් කොටසක්වනු පෙනේ. එය හරියට ලෙඩකින් අමුතු ලෙඩක් හදගැණීම වැන්න. එබඳු මුද්ධප්පසන්නයනට භාවතා කිරීමෙන් පුතිඵල ලබනු උගහට ය. ඔහුට ඔකප්පන ශුද්ධාව ඇතිවන අයුරු කියා කළ යුතු ය. ධම්ය මනාව නොදත් මේ මුග්ධපුසන්නයා නො කරුණෙහි පැහැද නො කරුණෙහි කලකිරෙයි. ලෙඩ රෝගාදී කරදර දුක් පැමිණි විට තමන් වැනි ශුද්ධාවතෙකුට එසේ වන්නේ මන්ද යි ධම්ය නො දත් බැවින් නො සතුටට පැමිණෙයි. පමණ ඉක්මවා භික්ෂූන් ඇසුරට යෑමෙන් ද නො කරුණෙහි කලකිරේ, එයින් එබඳු සැදැහැවතුනට ධම් තත්වය මනාව පැහැදිලි කර දෙමින් ශුද්ධාව දියුණුවට පත්කෙරෙමින් කමටහන් දිය යුතු ය.

### කෙරාටිකප්පසන්නයා.

පෙරුම් පින්ගුණ නැතියනට මුලින් ඇති වනුයේ, පුසාද-ශුද්ධාව ය. බණ දහම් අසීමෙන්, උගණීමෙන්, නුවණින් කල්පනා කිරීමෙන්, කලහාණ මිතුාශුයෙන් එම ශුද්ධාව සමග නුවණ යෙදවිය යුතු ය. මෙසේ සත්පුරුෂාශුය හේතුවෙන් එය ඔකප්පන ශුද්ධාව බවට පත් වේ. තව ද එම ඉලිප්පෙන සැදැහැවතා කොයි අතකට හෝ ඉක්මණින් පාවිය හැකි ය. ඔහු ඇතැම් විට ධර්මය ලෙස මඳක් හරිහැටි පෙන්නා තමන් ගේ ඉලක්කයට තියා, බෙහෙවින් ධර්මය වරදවා අධර්මය කොට කියාදෙන මෙකල බහුල ව වසන අසත්පුරුෂයන් ගේ ආශුයෙන් කෛරාටික – ශුද්ධාවන්තයෙක් වන්නේ ය.

මේ වනාහී බෙහෙතින් හැදුණු රෝගයක් මෙන් දුශ්ශාධා ය. පිළියම් කිරීම අපහසු ය. ඔහුට ධමා – ධම්යන් වෙන්කර ගැණීමේ ශක්තියකුත් නැත. මුලින් ධම්ය හොඳට කියා දී පසු ව තමන් ගේ වාසියට ''බණ මරා'' අමුතු අපි අදහස් උපදවා දුන් අසත්පුරුෂයා සත්පුරුෂයෙකු මෙන් පෙනෙන්– නේ ය. ධම්ය ධම්ය වූ පරිද්දෙන් කියා දෙන සත්පුරුෂයන් ඔහු විශ්වාස නො කරයි.

බුද්ධාන්තර ගණන**ක්** ගියත් සුව නො වන තරමේ ද්වෙෂ– දූෂිත – මිථාා ලබ්ධි රෝගාතුර වූ ඔහු අනුකම්පාවට ඉතා සුදුසු පුද්ගලයෙකි. සැක බහුල කොට ඇති ඔහු භාවනා කරන් නේත් සැකයෙනි.

භාවතාවටත් තො අහුවත්තට වග බලාගෙණ භාවතා කරණ ඔහුට කෙසේ භාවතාවකින් පුතිඵල ලැබේ ද? මුලින් කියූ ඉලිප්පෙත ශුද්ධාව, මේ ඉකෙරාටික ශුද්ධාවට වඩා දහස් ගුණයෙකින් පැසසිය යුතු ය. ඉක්මණින් හද ගත හැකි හෙයිනි.

' යස්ස හි බුද්ධාදිසු පසාමද බලවා තස්ස පධාන විරියං ඉජ්ඣති.''

බුද්ධාදී රත්නතුය කෙරෙහි යමකු ගේ පුසාදය බලවත් නම්, ඔහුගේ පුධත් වීයාය, සමෘඛ වේ. මෙසේ ඔකප්පන ශුද්ධාවෙන් යුක්ත වීම භාවනා කරන්නහු ගේ පළමුවන අංගය බව දන එයින් සම්පූර්ණ වීමට යෝගියා විසින් උත්සාහ දරිය යුතු ය. රත්නතුය කෙරෙහි තබනලද අවල භක්තියෙන් ම ස්වකීය කම්ස්ථාන භාවනාවෙන් ද නිසැක ව උසය් පුතිඵල ලැබේවා යි, මනාශුද්ධාවක පිහිටා ''අද්ධා ඉමාය පටිපත්තියා ජරාමරණම්හා මුඤ්චිස්සාමී නි'' ඒකාන්ත යෙන් මේ භාවනාවෙන් ජරාමරණයන්ගෙන් මිදෙන්නෙමැ''යි ස්ථිර විශ්වාසයකින් භාවනා කළ යුතු ය. එ බඳු භාවනා වක් කියාදුන් ආචායායියන් වහන්සේ කෙරෙහි ද කලාහණ මිතුයන් ගේ දුර්ලභත්වය සලකා මෙතුමන් වහන්සේ ගේ උපදෙස් අනුසාරයෙන් මගේ භාවනාව නිරුපදැත ව නිරවුල් ව පුතිඵල සිද්ධිය තෙක් ඒකාන්තයෙන් ගෙණ යා හැකැ යි, ස්ථීර විශ්වාසයකින් කියාකළ යුතු ය.

එසේම තම ශීලාදී ගුණධම් කෙරෙහි ද ස්ථිර විශ්වාස යකින් නිතර ඇදහිලිමත් විය යුතු ය.

2. ''අප්පාබාධො හොති අප්පාතඩ්කො, සමවෙපාකිනියා ගහණියා සමන්නාගතො, නාතිසිතාය නාච්චුණ්හාය මජ්ඣමාය පධානක්ඛමාය.''

නීරෝග වූ, නිදුක් වූ, සම ව අහර දිරවන, අග්නියෙන් යුක්ත වූ හෙවත් මධාම වූ භාවනානු යෝගයට සුදුසු වූ අති ශීත අතාපුෂණ නො වූ ගුහණියෙන් යුක්ත විය යුතු ය. මේ යෝගියා කෙරෙහි පිහිටිය යුතු දෙවෙනි කරුණයි. එ නම් නිර්රෝගත්වය යි. අප්පආබාධ, අප්ත ආතඬක යන දෙ පදයෙන් ම ලෙඩ රෝගයන් ගෙන් පෙළිම් දුක් අඩු බව කියැවේ. භාවනාවෙන් පුතිඵල ලැබීමට නීරෝගිකම ඉහාඳටම ඕනෑ කරයි.

නීරෝග යැ යි මෙහි ගැණෙන්නේ, සම-අග්නිය ඇති, ගත් අහර මනාව දිරවන පුද්ගලයායි. කම්ජ තේජෝ ධාතුව හෙවත් ''අග්ගින්න'' වැඩි නම් එය විෂමාග්නිය ය, අඩු නම් මන්දග්නිය යි. විෂමාග්නියක් මන්දග්නියක් බෙහෙවින් රෝගයනට මූලික හේතු ය. ''අප්පිච්ච'' ආදී තැන්හි මෙන් අප්ප ශබ්දය පුතිෂෙධයෙහි වැටෙතුදු, මෙහි අල්ප-ආබාධ ඇත්තෙක් විය යුතු යැයි දේශනා කර ඇත්තේ ආබාධ නැත්තෙක් සොයා ගත නො හැකි හෙයිනි. බොහෝ විට මට ලෙඩක් නැතැ යි කියන්නේ ලෙඩ ගොඩක් සහවා ගෙණ ය. ශරීර එහෙම පිටින් ම රෝගයක් හෙයින් බල පවත්වන ආබාධයන් බේත් හේනින් සමනය කර, සම අග්නියක් ඇතිව, ආහාර පානයන්ගෙන් පරිසසම් ව භාවනා කම්යෙහි යෙදිය යුතු ය.

## මානුඥතා:

විරුද්ධාහාර පාතයන් හා අධිකාහාරයෙන් ද වැළැකිය යුතු ය. පමණ දන ආහර ගැනීම බුදුරජාණන් වහන්සේ වර්ණනා කළ-සේක. අජීව – පාරිශුද්ධි ශීලයත් පුතාය සන්නිශ්ශීත ශීලයත් මනාව රැකීමෙන් මෙය ඉටු වේ. පුමාණයට වඩා නිදීම ද රෝගයකි. නිදීම බහුලකොට ඇත්තේ භාවනාවෙන් පුතිඵල නො ලබන්නේ ය. ජාගරියානුයෝගය යනුවෙන් නිපිටකයෙහි නොයෙක් තැන වර්ණනා කරණ ලද නිදිදුරු කිරීමෙන් භාවනායෙහි යෙදෙන්නා දිනකට පැය සතරකට වඩා නො නිදිය යුතු ව. මධාාම රාති (10-2 දක්වා) නිදීම ජාගරියානුයෝගය බව පැහැදිලි ය. එහෙත් සවකීය ශරීර-ශක්තිය දේශ-ගුණය වයස ආදී කරුණුවලට අනුව නුවණින් දන මෙම නිදීමේ මාතුඥතාවය පිළිපැදිය යුතු ය.

නිතර කථා කිරීමේ පුරුද්ද ද රෝගයක් මෙනි. මෙම වාචාල රෝගයෙන් පෙලෙන්නා අනිත් අයට ද හානි පමුණු වයි. වැඩිපුර කථා කිරීමෙන් බොරු, සම්එප්පුලාප ආදී වාචසික අනාදරයන් සිදු වන බව ධම්යෙහි දක් වේ. අනවශා කරුණු පිළිබඳ කථා නො කළ යුතු ම ය. අවශා දෙයක් නම් සුදුසු කල් දන පුිය වචනයෙන් සුදුසුසකු සමහ කථා කළ යුතු ය. භාවතාවෙන් ඉක්මන් පුතිඵල ලැබීමට කථාව තදෙන් පාලනය කළ යුතු ය. භාෂා-මාතුඥතායෙන් යුක්ත විය යුතු ය. දන් ආහාරය, නිදීම, වචනය පාලනය කරගත් අල්පාබාධතා නැමැති දෙවෙනි අංගයෙන් සම්පූර්ණ වූ යෝගියා ගේ භාවනා කමීය ඉක්මණීන් සමෘද්ධ වන්නේ ය.

තව ද යෝගියා තමන් ගේ වැඩ හැකිතාක් තමන් ම කරගැණීමට උත්සාහ දරිය යුතු ය. අනුන්ගෙන් සියල්ල කරවා ගන්ට පුරුදු වූ නො වුවමනා සියුමැලි ගති දුරු කළ යුතු ය. මැසි–මදුරු පීඩා සුළු–සුළු අඩුපාඩු–කම ආදී සෑම කරුණක ම ඉවසීම බෙහෙවින් පුහුණු කරමින් නිරතුරු ව ම භාවනානුයෝග වීය යුතු ය.

3. ''අසයෝ මහාති අමායාවී, යථාභූතං අත්තානං ආවිකත්තා, විඤ්ඤුසු වා, සබුහ්මචාරිසු.''

සට කපට මායාකාර නො වූයේ ශාස්තෲන් වහන්සේ කෙරෙහි හෝ නුවණැති සබුහ්මචාරීන් වෙත තමන් ගේ ඇති තතු භාවනාව පිළිබඳ කිය යුතු ය.

නිවන් පිණිස භාවනානුයෝගයට බව යෝගීන් කෙරෙහි නමුදු මෙහි දක්වෙන සුළු දුර්වලකම් තමන් නො දනුවත් ව ම මෙන් පිහිටිය හැක. එයිනුත් මෙහි මායාවී ගතිය බෙහෙවින් අනර්ථදයක ය.. ''මායා වුච්චති වංචනික චරියා.''

වංචා සහගත හැසිරීම මායාව යැ යි කියනු ලැබේ. එනම භාවතානුයෝගියා මද ගුණයක් ලැබ එය ඉතා ලොකු එකක් ලෙස ඇහවීමට උත්සාහ දරයි. මෙය වනාහී බොහෝ භාවතානුයෝගීන්ට සැදෙන රෝගයකි. එසේ ම තමන් ගේ දුර්වලකම් නුගුණ මතා වලහා ආචාය‍යීවරයාට කිව යුතු ය. ආචය්‍යීවරයා එයට සුදුසු අවවාදයන්ගෙන් ධම්ාධම්යන් විනිශ්චය කර දෙමින් නියම මග පැහැදිලි කරයි. එම අවවාදයන්හි පිහිටා සුවකීය දුර්වලකම් මැඩ නො ගත හොත් ඔහුට කම්ස්ථානයෙන් දියුණුවක් නො ලැබිය හැකිය.

ඇතැම භාවනානුයෝගීහු ගුරු ඇසුරක් නො ලැබ, පොතපත බලාගත් පමණින් හුදකලා ව වනගත ගිරි ගුහා ආදියෙහි වෙසෙමින් භාවනා කිරීමෙන් තමන් ලත් අත්දැකීම් අනුනට ුුකීමෙන් පිරිහේ යැයි ආදී අනේක පරිකල්පනයන් මත, තමන් ම ගොඩ නගා ගත් අමුතු ලෝකයක ජීවත් වෙති. තම අත්දකීම අනුන් ද භාවනාවෙහි යෙදවීම සඳහා නම් කා සමග වුව ද කිව යුතු තරම කීම උපකාරයෙකි. කම්ස්ථානාචාය්‍රී වරයාට හෝ සුදුසු සබුහ්මචාරීන්ට දනුම් දීමෙන් උපදෙස් ලබාගත යුතුම ය. මෙම පධානියඩ්ගයන් ගෙන් තුරන් ව භාවනාවෙන් පුතිඵල නො ලැබිය හැකි බව දේශනාවෙහි එයි. එ හෙයින් තෙවන පධානියඩ්ගය වූ මෙම අසඨ අමායාවී ගුණයෙන් යුක්ත වූ ඇති තතු, ඇති නුගුණ ඇදුරු වරයාට හා සුදුසු සබුම්සරුන්ට පුකාශ කරන්නෙක් විය යුතු ය.

4. ''ආරද්ධ විරියෝ විහරති අකුසලානං ධම්මානං පහාණාය කුසලානං ධම්මානං උප්පාදය ථාමවා දළ්හ පරක්-කමො අනික්ඛිත්ත ධුරො කුසලෙසු ධම්මෙසු,''

අකුසල් දුරු කිරීම පිණිසත් කුසල් වැඩීම පිණිසත් ආරබ්ධ (පටන් ගන්නා ලද) වීයාශයෙන් යුක්ත වූයේ වෙයි. සතර සතිපට්ඨානාදී කුසලයන් වැඩීමෙහි ශක්තිමත් දඬි පරාකුම (මතු ගුණ විශෙෂයෙන් ආකුමණයෙහි) වීයාශයෙන් යුක්ත වූයේ නො බහා තැබූ බර ඇත්තේ වේ.

මේ සතරවන පුධානාඩ්ගය නම් හැකිතාක් දඩි විය්‍යියක් ගැණීම යි. මක්නිසාදයත්? භාවනාකර්මය ලෙහෙසි පහසු දෙයක් නොව, ලොව ඇති ඉතාම අපහසු කළ නො හැකි තරමේ දෙයකි. වේගයෙන් දුවන රියකට ගොඩවීමට නම් එ බඳු ම වේගයකින් එයට පැන්න යුතු ය. නැතහොත් ඉලක්කය වැරදී අහකට වීසි වන්නේ ය. දිගින් දිගට බල වත් ව ආ ඇලිම – බැඳීම – ගැටීම වලින් ධර්මයේ හැටියට දස සංයෝජනයන්ගෙන් මීදී වෙන් ව යෑමේ ඉමහත් ශාන්ත චිත්ත වේගයක් ඇතිකර ගැණීම යි. භාවනා කිරීම. ඉතින් එ බඳු වේග – බලයට සරිලන වීය්‍යියක් ගෙණ තමන් ඒ සඳහා ඉදිරිපත් විය යුතු ය. නැතහොත් භාවනාවට බසින වාත් සමග ම ඔහු පසකට විසිවී ගොස් වැලි පිහදමන්නාක් මෙන් නො සරුප් වචන කියමින් ''ඕවා මේ කාලයේ නො කළ හැකිය''යි තමන් ගේ දුර්වලකම වසා ගැණීමට ධර්මය පිරිහෙලන්නේ ය. කරුණු මෙසේ හෙයින් සියලු

සියුමැලි ගති සිරිත් පැවතුම අදහස් යනාදියෙහි කිසිදු පරිතාහාගයක් නො මැති ව නිවත් දකින්නට නම්, දන්, සිල් සතර කමටහත් දෙවේලේ සිහිකිරීම ආදී පින් කිරියෙන් මෙත් බුදුන් පැතීම මැනවි. උසස් පුතිඵලයක් බලා– පොරොත්තු නම්, ඔරොත්තු දෙන කරම දඬි වීය්‍යියක් ගැණීමට භාවනානුයෝගියා වග බලාගත යුතු ය.

වීය්‍ය වතාහී ''ආරම්භ, නික්ඛම, පරක්කම'' යැයි කොටස් තුණකි. පුථමයෙන් ආරම්භ කරණු ලබන වීය්‍යයිය ''ආරම්භ ධාතු'' ය. සැක බිය නොමැති ව හු දෙක් වීය්‍යය වැඩීම තම යුතුකම බව සලකා භාවනායෙහි මූලාරම්භ වීය්‍යීය කළ යුතු ය.

:

නැවත නැවත සිත කුසිත කමෙන් නික්මවමින් පුතිඵලය දක්වා ඉදිරියට යවන දියුණු තියුණු වීය\$ය ''නික්ඛම ධාතු'' නිෂ්කුම වීය\$ය නම් වේ.

මතු මතු උසස් පුතිඵල අල්වාදෙන, ආකුමණය කරණ වීයාීය ''පරාකුම ධාතු''යි. තො ලද ගුණ ධම්යන් මෙම පරාකුම වියාීයෙන් ලබා දෙයි. විරුද්ධ ධම්යන් (ඇලි මැලි කම්) මැඩ පවත්වමින් ''ඉන්දියබල'' අවස්ථාවන්ට පත් වෙමින් මතු මතු චිත්ත – සමාධීන් හා විදර්ශනා – දෙනයන් ලබාදෙයි. වීයාීය වනාහී,

"උත්සාහ ලක්ඛණ, උපත්ථම්හන ලක්ඛණ, පග්ගහණ ලක්ඛණ." යන තිවිධ ලක්ෂණයකින් යුක්ත ය. උත්සාහ කිරීම ලක්ෂණකොට ඇත්තේ පුථමාරම්භ වීයාර්ය යි. ශුද්ධා ආදී එක් ව යෙදෙන කුශල චෛතසිකාදීන් දුර්වල වන්නට නො දී උපස්ථම්භක ව සිටිනු යේ නිෂකුමණ වීයාර්ය යි. පුගුහ ලක්ෂණයෙන් දඬි ව ගැණීමෙන් ගත් දෙය රැකීමෙන් කුශල ධර්මයන්හි දියුණුවට පත් කිරීමෙන්, පරාකුම වීයාර්ය පුබල ය. මේ තිවිධ ලක්ෂණයන් දළ වශයෙන් මෙසේ ගත හැකි සෑම වීයාර්යක ම මේ තිවිධ ලක්ෂණය දක්නා ලැබේ.

මේ සියලු වීයෳීයෙන් යුක්තවීමෙන් සතරවන පුධානියඬ් ගය සමපූර්ණ කළ යුතු ය. 5. ''පඤඤවා හොති උදයත්ථගාමිනියා පඤ්ඤාය සමන්නා ගතො ආරියාය නිඛ්බේධිකාය සම්මා දුක්ඛක්ඛය ගාමිනියා.''

පුඥාවත් වූයේ නාමරූපයන් ගේ ඇතිවීම නැතිවීම (උදය අත්ථ) වෙන්කොට දුකීමෙහි සමර්ථ වූ පෙර අවබෝධ නො කළ නො බිදී ලෝහාදීන් විනිවිද තියුණු ව දැකීමට සමර්ථ වූ තදඩ්ග වශයෙන් කෙලෙස් පුහීණ කරමින් (මතු විස්තර වෙයි.) දුක් දුරු කරණ පිරිසිදු වූ ලෞකික විදර්ශනා පුඳෙගෙන් යුක්ත වූයේ වේ. මේ පස් වැනි පධානියඞ්ගයෙන් යෝගියා මූලික විදර්ශනා පුඥායෙන් යුක්ත විය යුතු බව දක් වූ සේක. මේ වනාහි භාවනා කිරීමෙන් ම ලැබිය යුතු අවබෝධ ඥානයකි. පඤ්චස්කන්ධ විහාගය හෙවත් අභි-ධර්මය පිළිබඳ හොඳ දැනුමක් ලබා තිබීමත් මෙයට උපකාරී වෙයි. මෙහි දක්වන ලද ''අසඨඅමායාවී'' පධානියඩ්ගය ශුද්ධාවටත් අප්පාබාධතාවය වීයාශීයටත්, අභාාන්තර හේතු යැ යි ගැණේ. මේ සතර හා නාමරූපයන් දූන භාවනා කරන විට පස්වැනි පධානියඩ්ගය වූ උදයව්‍යාදී විදර්ශනා පුඥාවන් ඇතිවීමෙන් ශුද්ධාදී සියලු පධානියීඩ්ගයන් අභි– වර්ධනය වෙමින් ලෞකිකත්වයෙන් ලොකොත්තරත්වය කරා ගමන් කරවන්නේ ය.

තව ද තැනට සුදුසු නුවණ, අවස්ථාවට ගැළැපෙන ''නිපක'' පුඳාව යෝගියාට තිබිය යුතු ය. වීමංසන බුද්ධි යෙන් සෑම කරුණෙහි ම සැලකිලිමත් ව වීමසා බලා නුවණ මෙමෙහයා කුියා කළ යුතු ය.

> ''දුප්පඤ්ඤස්ස හි පධානං න ඉජ්ඣති.'' දුෂ්පුාඥයා හට පුධන් වීය\$ය සමෘද්ධ නො වේ.

මේ පඤ්ච-පධානියංගයෙන් සමන්නාගත කුල පුතුයා සත්වසකින්, සවසකින්, පස්වසකින්, සිව්වසකින්, තෙවසකින්, දෙවසකින්, එක්වසකින් හෝ, සත්මසකින්, සමසකින්, පස් මසකින්, සිව් මසකින්, තෙමසකින්, දෙමසකින්, එක්මස-කින්, අඩ මසකින් හෝ; සත් දිනකින්, සදිනකින්, පස් දිනකින්, සිව් දිනකින්, තෙ දිනකින්, දෙ දිනකින්, එක් දිනකින්; හෝ රහත් වන්නේ ය. ''තිට්ඨතු රාජ කුමාර එකංරත්තිං දිවං. ඉමෙහි පඤ්චහි පධානියංගෙහි සමන්නාගතො භික්ඛු තථාගතං විනායකං ලභමාතො සාය මනුසිට්ඨො පාතො විසෙසං අධිගමිස්සති පාතමනුසිට්ඨො සායං විසෙසං අධිගමිස්සති' ති.''

(බෝධි) රාජ කුමාරය, එක් දිනක් තිබේ වා! මේ පස් පධන් අභින් යුත් මහණ තථාගතයන් වහන්සේ කෙණෙකුන් හික්මවන්නෙකුන් ලබන්නේ සවස කර්මස්ථාන දීමෙන් අවවාද කරණ ලද්දේ, අඑයම විශෙෂලාභී වෙයි. අඑයම අවවාද ලද්දේ සවස නිර්වාණ ධර්මාවබෝධය කරන්නේ වේ.

මෙසේ නෙයා පුද්ගලයා ගේ වශයෙන් ශාසනයෙහි නෙයායිාණිකත්වය කාල වශයෙන් පුකාශිත මැදුම්සහි ''බෝධිරාජ සූතුයෙහි'' පුධන් වීයායියන් ලෞකිකව දක්වන ලදී. එහි ම ''කණ්ණත්ථලක'' සූතුයෙහි මිශක වශයෙන් දක් වේ. අංගුත්තර පඤ්චක නිපාතය, දීස – මහාසංගීහි සූතු යෙහි ද දක්නා ලැබේ.

# සමාකර ගැනීම.

උසස් චීන්තාවන් – ගුණධම්යන් හිස් මිනිස් හිස් මත පැටවිය නො හැකිය. මාන්නාදී කෙලෙස් හැකිතාක් යටපත් කොට සන්සුන් වූ නිහතමානී වූ පුද්ගලයන් කරා උසස් චීත්ත ධර්මයන් පහසුවෙන් පිහිටන බව සැලකිය යුතු ය. බුද්ධාදී උත්තම රත්නනුයේ පමණක් නොව ලෝකවාසී හැමදෙනා ගේ ම ක්ෂමාව හාවනානුයෝගියා විසින් බලා– පොරොත්තු විය යුතු ය. ඔහු ගේ සිත අතිශයින් මෘදු නමා සිතක් විය යුතුය. ඔහු සියල්ලන්ට ම සෙත සලසන අභය මාර්ගයක ගමන් කරන්නෙකු හෙයින් කිසිවකුගෙන් අසහනයට පත් නො වන්නකු විය යුතු ය,

නො සරුප් වචන, නින්ද–පුශංසාදියෙහි සම වූ සිතින් ඉවසන්නකු විය යුතුය. ඔහු ගේ නිහතමානතාවය හා ඉවසීම පිළිබිඹුවන සේ සමා කරවා ගැණීමක් අවශා ය.

විශේෂයෙන් බුද්ධාදී රත්නතුය වෙත තමා ගේ අනන්ත අතීත කාලයේ සිට සිදු වූ වැරදීම් හා තෙරුවනට ඇතුළත් වුව ද ආය\$යන් වහන්සේලා වෙන ම සමා කරවා ගැනීමෙන් ආර්යෝපවාද අන්තරායෙන් ද මිදී ශීලා දී ගුණයෙන් වැඩි හිටි උතුමන් ද විදශීතාදී පුඳෙවෙන් වැඩිහිටි උතුමන් ද වයසින් වැඩිහිටි උතුමන් ද ගුරු – දෙමාපියාදීන් ද සමා කරවා ගැනීමෙන් ඉතා හොඳ නිහතමානී මෘදු සිත් පහළ වීමෙන් භාවනාවට යෝගා වාතාවරණයක් සිතෙහි ඇති වේ.

කොතෙක් භාවනා කළත් උසස් පුතිඵල ලැබීම වසාලන ආවරණය කරණ ධාාන – මාර්ග – ඵල නිවන් මගට අන්තරායකර කරුණු පහක් දක්වා ඇත.

කම්මාවරණ.

ක්ලෙසාවරණ.

විපාකාවරණ.

කම්මාවරණ නම්, පස් වැදැරුම් ආනන්තරිය අකුසල කම්ය. එම අකුසල් එකක් හෝ කීපයක් කළ පුද්ගලයාට එම අත්බව භාවනා කිරීමෙන් උසස් ඵල නො ලැබේ.

කිලෙසාවරණ නම් නියත මිසදිටුව යි. අහේතුක වාද, අකිරිය වාද යනු නියත මීථාා දෘෂ්ඨීහු ය. මේ නියත මිසදිටුව ගත්තවුන් බුදුන් සිය දහසකට ද ගොඩ ගත නො හැකි බව සඳහන් වේ.

විපාකාවරණ නම් අහේතුක පුතිසන්ධිය යි. ති හේතුක උසස් කුසල් සිතක විපාක වශයෙන් පිළිසිඳ ගත් අයට ති හේතුක භවාංග සිත් ම පහළ වේ. ධාාන මාර්ග ඵල නමැති උත්තරීතර සිත් පහළවීමට පුකෘති සිත හෙවත් භවාංගය බොහෝ ශක්තිමත් විය යුතුය. පුතිසන්ධිය අහේතුක, වහේතුක හෝ තිුහේතුක ඕමක වුව ද ධාාන මාර්ග ඵල නො ලැබේ.

- 1. කම්මන්තරාය.
- 2. කිලෙසන්තරාය.
- 3. විපාකන්තරාව. මෙම තුනත් සමග
- 4. උපවාදන්තරාය.
- 5. ආණාවීතික්කමන්තරාය යනුවෙන් අන්තරායකර ධම පහකි.

උපවාදන්තරාය නම් සෝවාන් ආදී මාර්ග – එල ලාභීන්ට අනර්ථ කැමති ව වස්තුවෙන් හෝ ගුණ පිරිහෙලීමෙන් හෝ ''මොවුන්ට මහණකම් නැත'' යනාදීන් දෙස් නගාලීම යි. ආය්‍රීභාවය දක හෝ නො දන දෙස් නගාලීම ආයෝඛාපවාද කම්යට හේතු වේ. බරපතල අකුශලයකි. ආතන්තරිය හා සම වේ. එහෙත් සමාකරවා ගැණීමෙන් එම වරදින් මාර්ගඵල ලැබීමට බාධා නැත.

ආනාවීතික්කමන්තරාය නම් විනය ශික්ෂාපද කැඩීම යි. සම්පජා මුසාවාදය පුන්තරායික ධම්යක් බව පුාතිමෝක්යෙහි සඳහන් ය. දුක්කට දුබ්හාසිතාදී ඇවැත් පවා අන්තරායකර වන්නේ බුදු අණ කැඩීම නිසා ය. ආණා දේශනා නම් විනය පිටකය යි.

මෙහි සඳහන් විපාකන්තරාය අතීතකම්යේ විපාකයකි. තමන් තිහේතුක ද නැද්දයි සැක නොකොට පඤ්චානන්තරිය අකුසල් නො කළ මිසදිටු නො ගත් සුපිරිසිදු ශික්ෂාපද ශීලයෙක පිහිටා ආය\$යන් සමා කරවාගෙණ කමටහන් සමාදන් වී ඉදින් තිහේතුක පුතිසන්ධික වූයේ නම් මෙකල ද උසස් පුතිඵල ලද හැකි ය. අහේතුකාදීන්ට ද හ වනා කිරීමෙන් සිතහි සැනසීමක් ඇතිකර ගත හැකිවා මෙන් ම හැමදෙනාටම මතු තිහේතුක අත්බැව් ලබා සසර දුකින් මිදීමට අසහාය උපකාරීවන බව සැලකිය යුතුය.

එසේ ක්ෂමා කරවා ගැණීම පිළිබඳ වාකායක් ද මතු සඳහන් වේ.

# චතුරාරක්ඛා හෙවත් සතර ආර*ක*ෂක භාවනා

බුද්ධානුසසති, මෙත්තා, මරණසති, අසුහසති යනු සතර ආරකෘ භාවනා ය. විශේෂයෙන් භාවතානු යෝගියා ගේ සහ හැමදෙනාගේ ම ආරක්ෂාව සඳහා මෙම භාවතා නිතර පුරුදු කිරීම සුදුසු ය. එසේම නිතර පුරුදු කළ හැකි භාවනා ය. හැම තැනක දී ම කළහැකි හෙයින් සබ්බත්ථක භාවනා ය. සෑම බෞද්ධයෙකු විසින් ම වැඩිය යුතු හෙයින් හෝ සියලු දෙනා කෙරෙහි පිහිටිය යුතු හෙයින් සබ්බත්ථක භාවනා ය. ම්නිසා අභාගන්තර උවදුරු මෙන් ම බාහිර උවදුරු ද ඇත. කොයි මොහොතක කෙතෙක් පුවේසම් වී සිටියත් කෙබදු අනතුරකට මුහුණ දීමට සිදුවේ ද යි අපි තොදනිමු. මෙසේ අප වටකොට ඇති අතුරු – අන්තරාවන්ගෙන් මිදීමට මෙම බුදුගුණ, මෛතී, මරණ, අසුභසති භාවතාවන් හී උසස් බලයක් ඇත.

අනන්ත ගුණ බුද්ධ විශේෂයෙන් මහා කාරුණික ගුණය, උත්පත්ති සිද්ධ මහා මෛතී ගුණය ආදී ගුණයන් සිහි කරණ විට එම ගුණයන් තමන් අහාන්තරයෙහි ද අවට ද පවත්නා සේ දනෙන්නේ ය. එම අවස්ථාවල දී පෙනෙන හෝ නො පෙනෙන බාහිර කිසි ම අනතුරකට තමා කරා පැමිණිය නො හැකි ය. එහෙයින් සෑම මොහොතකම බුදුගුණ භාවනා කිරීම සෑම අතින් ම ආරක්ෂාවකි. හයක් තැති ගැනීමක්, තාසයක් ඇති වූ විට අපේ සිංහල බෞද්ධ වූ සෑම දෙනා ම බුදුගුණ – බුදු බණ සිහිකිරීමට පුරුදු වී සිටින්නේ, එම නිසා ය. එවේලේ ම එම අන්තරාවන් දුරු වී හය, තැති ගැනීම, වෙව්ලීම ආදිය නැති වී යන්නේ ය. එසේ එබඳු අවස්ථා–වන්හි දී බුදුගුණ දහමගුණ මෙනෙහි කිරීමට බුදුරජාණත් වහන්සේ විසින් (ධජග්ග සූතුය.) අනුදුන වදරා ඇත.

අපට අභාගන්තර අන්තරායකර සතුරු පිරිස නම් කෙලෙස් ය. කෙලෙසුන්ගෙන් නිවරණ තත්වයට දියුණු වූ කෙලෙස් ඉතා භයානක ය. කෙලින් ම අපරාධ කරා මිනිසා යොමු කරවන හෙයිති. විශේෂයෙන් විචිකිච්ඡා නීවරණයටත්, සාමානායෙන් සියලු නීවරණයන්ටත් බුදුගුණ භාවනාව පුතිවිරුද්ධ ය. එම නිසා බුදුගුණ වැඩීමෙන් ස්ථිරසාරව භාවනා අරමුණක සිත යෙදිවිය හැකි ය.

බුදුගුණ භාවතාව වඩන පුද්ගලයා දෙවියන්ට පුිය ය. දෙවියෝ ඔහුව රකිති. දහම් ගුණ, සහ ගුණ පිළිබඳ ව ද මෙසේ ම ය.

අනිත් මූලික සමථ භාවනාවක හෝ විදර්ශනා භාවනා– වෙක යෙදෙන යෝගියා යෝගියා වෙත විචිකිච්ඡාදී නීවරණ ධම්යන් බලවත් ව නැගී එන්නේ නම්, එම සමථයෝගියා විසින් අසති අමනසිකාරයෙන් හෝ විදර්ශනා යෝගියා විසින් විචිකිච්ඡාදී එම නිවරණයන් විදර්ශනාවට අසුකිරීමෙන් හෝ විෂ්කම්භණය නො වී යලි යලි නැගී එන්නේ නම් එම සමථයත් විදර්ශනාවත් නවත්වා බුදුගුණ වැඩිය යුතු ය. පණිධාය භාවනා.

එක භාවනාවක් කරමින් සිටිය දී තවත් භාවනාවකට බැසීම දෙඩම ගොඩ බදන්නා වැනි වැඩක් වේද යි කල්පනා විය හැකි ය. මෙය එසේ නොසිතිය යුතුය. මූලික භාවනාවට හානිකර ලෙස ආ ආගන්තුක ක්ලේශයන් දුරු කිරීමට මේ අතිත් භාවනාවක් ගන්නේ පුතිකර්මයක් වශයෙනි. බුදුගුණ ආදී භාවනාවක් ගන්නේ පුතිකම්යක් වශයෙනි. බුදුගුණ ආදී භාවනාවක් ගන්නේ පුතිකම්යක් වශයෙනි. බුදුගුණ ආදී භාවනාවක් කොට නැගී ආ එම කෙලෙස් සංසිඳුණු පසු නැවත මූලික කම්සථානය ගැනීම පිණිස ය. එසේ ගත යුතු බව බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් ම අනුදුන වදරා ඇත.

''තස්ස කායෙ කායානුපස්සිපනා විහරතො කායාරම්මණො වා කායස්මිඃ පරිළාහො, ඓතසො වා ලීනත්තං, බහිද්ධා වා චීත්තං වික්ඛිපති. තෙනහානන්ද භික්ඛුනා කිස්මිවිදෙව පසා– දනීයෙ නිමිත්තෙ චිත්තං සුණිදහිතබ්බං.

තස්ස කිස්මිචිදෙව පසාදනීයෙ නිමිත්තෙ චිත්තං පණිදහන් තොපාමුජ්ජං ජායති. පමුදිතස්ස පීති, පීති මනස්ස කායො පස්සම්හති. පස්සම්භති. පස්සද්ධකායො සුඛං වෙදයති. සුඛිතො චිත්තං සමාධියති.

මෙසා ඉති පටියංචික්ඛති, යස්ස ඛෝ අහං අත්ථාය චිත්තං පණිදහිං, සො සො මෙ අත්ථො අභිතිප්එන්නො. හන්දදුනි පටිසංහරාමීති'' (907 පිට, සංයුත්ත.)

''එම කායානුපස්සනා භාවනාවක (සතිපට්ඨානයක) යෙදෙන භික්ෂුවට කයෙහි දවිල්ලක් හෝ වෙයි. සිතෙහි හැකිලුණු කම්මැලි බවක් හෝ වෙයි. සිත (බාහිර අරමුණුවල) වික්ෂිප්ත හෝ වෙයි. ආනන්ද? එවිට භික්ෂුව පුසාදනීය (බුද්ධාදී) අරමුණක සිත තැබිය යුතු යි. බුදුගුණ ආදී භාවනා වෙක යෙදිය යුතු යි. එසේ චිත්ත පුණිධාණය කරණ ඔහුට පුමෝදය හටගණී. පුමුදිත වූවහුට ප්රතිය හට ගණී. ජ්නිසිත් ඇත්තහුට ශරීරය සැහැල්ලුවෙයි. සැහැල්ලු වූයේ සැප විදියි. සුවපත් වූවහු ගේ සිත එකහ වෙයි.

ඔහු මෙසේ සිතයි. මම යම් වැඩකට බුද්ධාදී අරමුණක– සිත පිහිට වූ වෙම ද දැන් එය සමෘද්ධ විය. සම්පූර්ණ විය. එ හෙයින් මම නැවත මූලික භාවනාවට සිත හරවමි''යි කියා යි.

මෙයින් බුදුරජාණන් වහන්සේ ශරීරයෙහි ඇතිවන වේදනා–පරිදහයන් දුරුකරගැනීම, සිතෙහි ථීනමිද්ධයන් මැඩ පැවැත්වීම, බාහිර අරමුණුවල සිතදිවීම, වික්ෂිප්තවීම ආදී අවසථාවල දී බුද්ධානුස්සති, මෛතුි භාවනාවන් වැඩිය යුතු බව දක්වා වදළ – සේක.

එසේම මේසිය සූතුයෙහි රාගය දුරුකිරීම පිණිස අසුභ හාවනාව ද, වාාපාදය දුරුකිරීම සඳහා මෛතී භාවනාව ද, විතර්ක නැසීම සඳහා ආනාපානය ද මානය නැසීම සඳහා අනිතා-සංඥුව ද වැඩිය යුතු බව නියම කළ-සේක.

මෙහි පණිධාය නාමයෙන් මූලික භාවනාව පසෙකින් තබා අනිත් භාවනාවක සිත පිහිටුවීම ගත යුතු ය. භාවනාවේ යෙදෙන සෑම අවසථාවක දී ම පූර්වකෘතා භාවනා වශයෙන් බුද්ධානුස්සති, මෛතී, මරණ, අසුහසති භාවනාවන් මෙනෙහි කොට තිබීමෙන් මූලික භාවනාවක යෙදෙන යෝගියාට බුද්ධානුස්සති ආදිය අතළහ තබාගැණීමක් මෙනි. අවශා වූ කෙණෙහි මහවත් ලෝභාදි කෙලෙසුන්ගෙන් ගැහැට වූ වහා ම එයට නියමිත ආරක්ෂක භාවනාව පහසුවෙන් ගත හැකි නිසා ය. මෙසේ චතුරාරක්ෂාවන් පූර්වකෘතා භාවනාවන් වශයෙන් මෙනෙහි කිරීම, සෑම අතින් ම යහපත් ය.

සතර කමටහන් වශයෙන් ගාථා පන්තීන්ගෙන් ද ආචාය්‍යියන් වහන්සේලා දක්වා ඇත්තේ නිතර දෙවේලේ භාවනාවට සුදුසු පරිදි කෙටියෙන් ඉතා සරල ව මෙම පූර්වකෘතා භාවනාවන් ම ය.

එහි බුද්ධානුස්සති, මෙත්තා, අසුහ මරණසති යනුවෙන් දක්වා ඇත්තේ බෙහෙවින් ගාථාවට ගැළපීම සදහා යැ යි සිතමි. විශුද්ධි මාර්ගයේ හාවනා කර්මසථාන දක්වා තිබෙන කුමයෙන් නම් බුද්ධානුස්සති, අසුහ, මරණ, මෙත්තා යැ යි විය යුතු ය. එහෙත් බෞද්ධයෙකු වශයෙන් පළමු ව බුදුගුණ වැඩීම හෙවත් එම පුසාදනීය අරමුණ පෙරටුකොට ගැණීමත්, ඉක්බිති සත්වාරම්මණ වශයෙන් මෛතුියත් සුදුසු ය. අසුභය ශරීරයෙහි නියම තතු වැටහී කාමච්ඡන්දය දුරුවීමත් මරණය මහත් සංවේගය ඇති ව උත්සාහ කිරීමත් සඳහා ය.

කාමච්ඡන්දදී කෙලෙස් පිළිවෙළ අනුව නම්, පළමු කොට අසුහය දක්විය යුතු ය. එහෙත් කෙළෙස් අනුපිළි– වෙළකින් නොව ඒ ඒ අවස්ථාවන්ට අනුව පහළ වන හෙයින් හාවනානුයෝගියාට මූලික භාවනාවට පහසුවෙන් බැස්ස හැකි වන අයුරින් අපට ලැබුණු ඇදුරු උපදෙස් ද අනුව බුදුගුණ, මෛනී, මරණ, අසුහසනි යන කුමයට මෙහි සතර ආරක්ෂක කමටහන් පූර්වකෘතා භාවනා වශයෙන් දක්වා ඇත.

බුදුගුණ වැඩීමෙන් උපදුව බලවේගයන්ගෙන් බාහිර ආරක්ෂාවත්, විචිකිච්ඡාදී කෙලෙසුන්ගෙන් අභාන්තර ආරක්ෂාවත් සැලසෙන අතර ශුද්ධාදී ඉන්දීය ධම්යන් ගේ දියුණුව ද සිදු වී අහිමාර්ථය සමෘද්ධ වන්නේ ය. සෑම කට යුත්තකට ම පෙර බුදුගුණ සිහිකිරීම (නමොබුද්ධාය) යනුවෙන් ලාංකික බෞද්ධ ජනතාව ගේ ඈත සිට එන චාරිතුයකි. බුද්ධාදී උතුමන් ගේ විහරණය වූ මෛතී භාවතාවට–සත්වයන් කෙරෙහි සිත්හි ඇතිවන සිනිඳු මිතුරු බව හෙවත් මෛතීයට ඉතා පහසුවෙන් බුදුගුණයෙහි යෙද වූ සිත නැමිය හැකි හෙයිනුත් තමනට සතුරන් නැතිවීමෙන් බාහිර ආරක්ෂාවත් දෙවියන් ගේ උපකාරයෙන් අභාන්තර වශයෙන් වාහපාදදී නීවරණයන්ගෙන් ආරක්ෂාවත් සැලසෙන හෙයින් මෛතී භාවතාව දෙවනුවට ද,

මරණානුස්සතියෙන් සංවේගයෙන් ඇළලී නුවණින් උත්සාහ කිරීම සිදුවන හෙයින් හා ථිනමිද්ධයන්ගෙන් අභාන්– තර ආරක්ෂාව සැලසෙන හෙයින් තුන් වෙනුවට ද,

ළහ ම හැසිරෙමින් හා නිතර ම මෙන් භාවතානුයෝගීන්ට කාමච්ඡන්ද–කාමවිතර්කාදීන්ගෙන් කරදර පැමිණෙන හෙයින් බෙහෙවින් අභාගන්තර ආරක්ෂාව සැලසෙන අතර අසුභ භාවතාවෙන් සමාධිය දඬිවන හෙයින් එබඳු සමාධියෙන් මූලික කම්ස්ථානයට බැසීම ඉතා සුදුසු ය. එහෙයින් පූර්ව කෘතා භාවතා වශයෙන් බුද්ධානුස්සති, මෛතී, මරණසති, අසුහසති, යන කුමයෙන් දක්වා ඇත. තව ද මූලික කම්ස්ථාන වශයෙන් ඒවා වෙන ම ම දැක්වෙන හෙයින් ඉක්මණින් හා සරල ලෙස පූර්වකෘතායන් නිතර ම මෙනෙහි වන හෙයින් කෙටි වාකාෘ වශයෙන් සිත වහා යොමු කරවිය හැකි ලෙස සකස් කිරීමට උත්සාහ ගතිමි. තව ද එම පූර්වකෘතායන් තමන්ට වඩාත් පහසු වඩාත් කෙටි වඩාත් ගැළපෙන විදියට සකස් කරගත්තාට ද වරදක් නැත.

සතර කමටහන් සකසන ලද අයුරින්ම අනන්ත අපුමාණ වූ ලොවූතුරු බුදුගුණ ගුණ හිමියාණන් වහන්සේ වහන්සේ පෙණෙන්නා සේ සිතා දෙ ඇස් පියා බුදුරජාණන් වහන්සේ පෙණෙන්නා සේ සිතා – මෙනෙහි කරවීම ඉතා පුතිඵල දයක ය. පෙර අප ලොවුතුරා–බුදුරදත් ජීවමාන ව වැඩ ඉන්න කාලයේ දී වනගත ගිරි ගුහා ආදී කොයි යම් තැනක යෝගියෙක් භාවනා කරතත්, බුද්ධාසනයක් පනවා තැබීම සිරිතකි. බුදුරජාණන් වහන්සේ නිරතුරු තමන් දෙස බලන බව, සුදුසු අවස්ථාවක් වැඩියොත් වැඩ ඉදීම පිණිස අඩුගණනේ වියලි කොල ඇතිරියක්වත් පණවා තබාගත් බව සඳහන් වේ. දැන් ද බුදුරජාණන් වහන්සේ පිරිනිවන් වැඩි බවක් භාවනානුයෝගියා විසින් සිතනු නො යෙදේ. පිරිසුදු ශුද්ධාවකින් යුක්ත හෙයින් අසුසාරදහසක් ම බුදුවරු ඔහුට ඇත. වර්තමාන–අතීත–අනාගත සියලු බුදුවරුන් ම ඔහුට එක ය. එහෙයින් සවනක් බුදුරැසින් දිලියෙමින් තමන් ඉදිරිපිට අහසෙහි පලක් බැඳ ලොවුතුරු බුදුරදුන් වැඩ ඉන්නා බව අරමුණු කරවමින් අනන්න-අපුමාණ ශීල–සමාධි පුඥ – විමුක්ති – විමුක්තිඥ නදශීනාදී මහත් ගුණ ඇති බව සිතේ පිහිටුවා මහත් ගුණ ඇති සේක. මහත් ගුණ ඇති සේක. යනුවෙන් මෙනෙහි කරවන්න. එවිට බුදුගුණයෙහි සිත තදෙන් හා ඉක්මණින් බැස ගැණීම සිදු වේ. පූර්වකෘතා වශයෙන් එ පරිදි බුදුගුණ වැඩීම පුමාණවත් ය.

මෙත් වැඩීම ද ඉතා කෙටියෙන් දෙ ඇස් පියා තමන් පෙනෙන සේ අරමුණු කරවා තමා කයෙහි දුක් දුරුව සුවපත් වෙම්වා! යනුවෙන් තමා ද හිත–මධාස්ථ – හා සතුරු පිරිස් තුණ සුවපත් වෙත්වා! යනුවෙන් ද පෙනෙන්නා සේ මෛතී– යට අරමුණු කරවීම මැනවී. මරණානුස්සතිය මරණය, මරණ යැ යි මෙනෙහි කළ යුතු බව විසුද්ධිමග්ගයෙහි මූලින් ම දක්වා ඇත.

එසේම අසුහය, ''අසුහය''යි අරමුණු කරවීම ද වහා සිත එක්තැන් වීමට හේතු ය. වාකා කීපයක් දක්වා ඇත්තේ තමා වහා එකහවන රුචි වාකායක් තෝරා ගැණීමට ය.

එම පූර්වකෘතා භාවතා වාකායන් එකක් පමණක් ඉතා හොඳින් සිත එකභවත වන අයුරු ගැණීම ද මැනවි. එසේ එකභ වන සිරින් විදර්ශතාවට හෙවත් මූලික කම්ස්– ථානයට බැසීම ඉතා ම සුදුසු ය.

# භාවනා වන්දනා සහ භාවනා පූළු කෘතෘ විධාන

ශීල පුතිපත්ති ශාසනය රැකීම සඳහා පොහෝ පවුරුණු ආදී විනයකර්මවල දී හැමදීම, පහන් දැල්වීම ආදී පූර්ව – කරණයන් ද ඡන්දය ගැණීම ආදී පූර්වකෘතායන් ද ඒවා නො කඩවා ඉටු විය යුතු හෙයින් එම විනය දේශනාවන්ට ම එක්කොට කියැවීම පාඩම් කරවීම හැම බෞද්ධ රටක ම ශාසනික සම්පුදය යි.

භාවනා පුතිපත්ති ශාසනය රැකීම සදහා ද භාවනා කර්මයෙහි දී එ බඳු පූර්ව – කරණාදිය ඇති විය යුතු ය. විශුද්ධි මාර්ගයෙහි ආවාසපළිබෝධාදිය දුරුකොට කමටහන් දෙන කලණ මිතුරෙකු සොයා සම්පූර්ණ අදහස් ඇති ව භාවනා වැඩිය යුතු බව දීර්ඝ අනුශාසනාවකින් දක්වා තිබේ. භාවනා පුතිපත්ති මාර්ගය පුායෝගික වශයෙන් හෙවත් කියාවට නංවන ආකාරය විමුක්ති මාර්ගයේ උද්දන ගාථා කොටසෙහි පූර්ව – කරණ, පූර්වකෘත නාමයෙන් ම දක්වා ඇති.

''සම්මජ්ජනී පදීපො ච කුණ්ඩිකා උදකම්පි ච'' යනාදී වශයෙන් හැමදීම, පහන් දල්වීම, පැන් කෙණ්ඩිය බොන පැන්, මල් හාජන දසයක්, ඉටිපන්දම් පහක් ආදී පූර්ව – කරණයන් සම්පාදනය කර ගත යුතු බව පවසා ඇත. එසේම එම මල් බඳුන්වල සඳුන් ආලේප කොට මල් පහන් සුවඳ දුම ඉටිපහන් පුදු.

### කලාහණ මිතු ආචායෳීයන් වහන්සේට

''ඕකාස, වන්දුම් හන්තෙ, සබ්බං අපරාධං බමථ මෙ හන්තෙ.''

අවසර, වදිමි. ස්වාමීනි; මගේ සියලු වරදට සමාවන්න, ස්වාමීනි, ආචායෳයන් වහන්සේ, ''ඛමාමි,'' සමාවෙමි යි කී කල,

''මයා කතං පුඤ්ඤං සාමිතා අනුමොදිතබ්බං.''

මා කළ පින් ස්වාමීන් අනුමෝදන් වන්න. ''සාධු.'' අනුමොදමි''යි කී කල

''සාමිනා කතං පුඤ්ඤං මය්හං දතබ්බං.''

ස්වාමීන් කළ පින් මට දෙන්නැ යි කියා ''අනුමොදහි'' අනුමෝදන් වෙන්නැ යි කී කල, ''සාධු! සාධු!! අනුමොදමී''

හොඳම යි, හොඳම යි අනුමෝදන් වෙමි යි අනුමෝ**ද**න් ව නමස්කාරය තුන් වරක් කියා –

බුද්ධං ජීවීත පරියන්තං යාව නිබ්බාණං සරණං ගචඡාමි ධමමං ජීවිත පරියන්තං යාව නිබ්බාණං සරණං ගචඡාමි

සංසං ජීවිත පරියන්තං යාව නිබ්බාණං සරණං ගවඡාමි යනුවෙන් සරණ ගොස් ''ඉතිපිසො'' පාඨය කියා

''දුතියම්පි බුද්ධං ජීවිත පරියන්තං යාව නිබ්බාණං සරණං ගච්ඡාමි''

ධම්මං – සංසං – යනුවෙන් සරණ ගොස්,

''ස්වාක්ඛාතෙ භගවතා ධම්මො'' පාඨය කියා නැවත

''තතියම්පි බුද්ධා ජීවිත පරියන්තං, යාව නිඛ්ඛාණං සරණං ගච්ඡාමි''

සම්මං – සංසං – යනුවෙන් සරණ ගොස් ''සුපටිපන්නො'' යනාදී සහ ගුණ පාඨය කියා වැඳ, ''ඉච්චෙව මච්චන්ත නමස්සනීයං නමස්සමානො රතනත්තයං යං පුඤ්ඤභිසන්ධං විපුලං අලත්ථං තස්සානුභාවෙන හතන්තරාසො'' මෙසේ අතිශයින් වැඳීමට යොගා වූ රතනතුය වැඳීමෙන් මහත් පින් රැසක් ලබන ලද ද, එම පිතෙති ආනුභාවයෙන් අන්තරාවෝ නැසෙත් වා!''යි. වැඳ –

''කරණිය මෙත්ත'' සූතුය කියා,

පඤ්චමාරෙ ජිතෝ නාථො – පත්තෝ සම්බෝධි මුත්තමං චතුසච්චං පකාසෙසි – මහාවිරඃ නමාමහං

එතෙන සච්චවජ්ජෙන – සබ්බේමාරා පලායන්තු

මස් මරුන් දිනු නාථයන් වහන්සේ උතුම් වූ සම්-බෝධියට පැමිණියේ චතුස්සතාය පුකාශ කළ සේක. ඒ මහාවීරයන් වහන්සේට මම වඳිමි. මේ සතා වචනය හේතු කොට ගෙණ සියලු මාරයෝ පලායෙත් වා! යි විධාන කොට කෙණ්ඩිය ගෙණ පැන් වඩමින් –

''ඉමිනා පුඤ්ඤකම්මේන – උපජ්ඣායා ගුණුත්තරා ආචාරියූපකාරා ව – මාතාපිතා පියා මමං සුරියො චන්දිමා රාජා – ගුණවන්තා නරාපි ච බුහ්මාමාරා ව ඉන්ද ච – ලොකපාලා ච දෙවතා යමා මිත්තා මනුස්සා ච – මජ්ඣත්තා චෙරිකාපි ච සබ්බේ සත්තා සුඛී හොන්තු – පුඤ්ඤෙන පකතෙන මේ සුඛං ච තිවිධං දෙන්තු – ඛීප්පං පාපෙථ වෝ මතං, ඉමිනා පුඤ්ඤ කම්මෙන – ඉමිනා වුද්ධියෙන ච ඛීප්පා'හං සුලහෙ චෙව – තණ්හූපාදන ඡෙදනං යෙ සන්තානෙ හීතා ධම්මා – යාව නිඛ්ඛාණතො'පිමං නස්සන්තු සඛ්ඛද යෙව – යත්ථ ජාතො හවෙ හවෙ උජුවිත්තො සතිපඤ්ඤ – සල්ලෙබො විරියවාමිනා මාරා ලහන්තු නො කාසං – කාතු ච විරියෙසු මෙ බුද්ධා දී පවරෙ නාථො – ධම්මො නාථො වරුත්තමො නාථො පච්චෙක සම්බුද්ධො – සඩ්සො

නාඓාත්තරො මමං

තෙසොත්තමානුභාවෙන – මාරොකාසං ලභන්තු මා.''

යන ගාථා පන්තිය කියා, ඉටිපහන් පහ දල්වා පුද නමස්කාරය තුන් වරක් කියා,

''අච්චයෝ නො මෙ හන්නෙ අච්චගමා'' යනා දී තමා අතින් සිදු වූ වරදට සමාව ඉගුණු, ''ඕකාස, අහං පටිපත්ති පූජාය සබ්බඤ්ඤ ගොතමස්ස ඕවාදං පති කරොමි.''

අවසර, මම පුතිපත්ති පූජාවෙන් මිදීම සඳහා සවීඥ ගෞතම බුදුරජාණන් වහන්සේ ගේ අවවාදයට අනු ව කිුයා කරමි.

''අවසර, මම උගුහ නිමිත්ත පුතිභාග නිමිත්ත උපවාර විධි, අර්පණා සමාධි විධි ඇතුළු පස් වැදෑරුම් පුීතීන් අයදිමි යි මෙ සේ පූර්ව කෘතායයන් නිමවා –

නැවත නව ලෝකෝත්තර ධම්ය වැඳ, නිවණ පුරවන ලද අසූ මහා ශුාවකයන් ද සමුදුර වැලිවලට අධික වූ අපුමාණ රහතන් වහන්සේලා ගේ පරම්පරාගත ධම්ය මම විස්තර වශයෙන් යදිමි. පඤ්චස්කන්ධයෙහි චක්ෂු – කායා දී දෙරටු වල ද මනෝද්වාරයෙහි ද සම ව උපදිත් වා යි! භාවනා කරන්නේ ය. භාවනා කරන්නට ඇරඹු කෙණෙහි ම මම බුදුගුණ – දහම් ගුණ – සහ ගුණ ද යදිමි. කමටහණ පිළිසරණ යැ යි මගේ ජීවිතය පරිතාාග කරමි. නිවන් සිදු කරමි. සතා වේ වා! යි මෙ සේ පූව් – කෘතායන් නිම වූ කෙණෙහි පය්‍රිකයන් හිඳ ''අරහං, අරහං'' යනුවෙන් පරිකම් කොට නාසිකාගුය බලා ආනාපාන සතිය වැඩීමට නියම කරණ ලදී. වැඩි දුරටත් මෙහි අ – කාරය බුද්ධ රත්නය ය, ර – කාරය ධම්ම රතනය ය, හං – යනු සංඝ රතනය යැ යි කියන ලදී. තව ද, ආශ්වාසය සූතු පිටක යැ යි ද පුශ්වාසය විතය පිටක යැ යි ද කියන ලදී.

මෙය වෛදිකයන් ගේ ''ඕම්'' යන්න මෙන් මෙ සේ හැඳින්වීම ද මහායාන භාවනා ගුන්ථයක් බවට සාධකයෙකි. එහෙත් එයින් ගත යුතු කරුණු ද ඇති සේ පෙනේ. එ නම්, බොහෝ උගතුන් ගේ විවාදයට ලක් වූ ''බුද්ධං ජීවිත පරියන්තං සරණං ගව්ඡාමි'' යන්න හා ''බුද්ධං ජීවිත යාව නිඛ්ඛාණං සරණං ගව්ඡාමි'' යන වාකා දෙක ම එක්කොට, ''බුද්ධං ජීවිත පරියන්තං – යාව නිඛ්ඛාණං සරණං ගව්ඡාමි'' යනුවෙන් සරණ ගමනය නියම කර තිබීම යෝගියාට ඉතා සුදුසු ය. විචිකිච්ඡාවක් පහළ නො වන හෙයිනි. මල් – පහන් පිදීමා දී වත් පිළිවෙත් ද සුදුසු ය.

හුදෙක් කලාාණ මිතුයා ගේ උපදෙස් පරිදි භාවතා වැඩීම විශුද්ධි මාර්ගයේ නියමිත ය. පූවී – කෘතා වශයෙන් සබ්බත්ථක කම්සථාන වූ මෛතුිය, මරණ සති, අශුභ කම්ස්ථාන වැඩීම භාවතානුයෝගියාට සුදුසු බව ද දක්වන ලදී.

අප විසිනුදු ඉතා කෙටියෙන් මෙම ගුන්ථයන් හි මාගේ කම්ස්ථානාචායා බුරුමයේ ශාසන (සෙවන) යෙයිකා භාවනා මධාස්ථානාධිපති මහාසී මාහිමියන් ගේ උපදෙස් ද අප අත් දකීම ද අනු ව භාවනා පූච් – කෘතායෙන් සඳහන් කරනු ලැබේ.

## භාවනා පූච් කෘතා විධි

- 1. නමො තස්ස හගවතො අරහතො සම්මා සම්බුඩස්ස (දෙහොත් මුදුන් දී දැත එක් කොට හිස මුදුනෙහි තබා වැඳ තුන්වරක් නමස්කාරය කියන්න.)
- 2. සිල් සමාදන්වීම. ් (පැවිද්දකු නම් කලින් සිල් පිරිසිදු කරගත යුතු ය.)
- 3. බුද්ධං ජීවිත පරියන්තං යාව නිබ්බාණං සරණං ගව්ඡාමි. ධම්මං ජීවිත පරියන්තං යාව නිබ්බාණං සරණං ගව්ඡාමි. සංසං ජීවිත පරියන්තං යාව නිබ්බාණං සරණං ගච්ඡාමි.
- 4. ඉතිපි

මසා භගවා අරහ∘,

සම්මා සම්බුද්ධො, විජ්ජාචරණ සම්පන්නො, සුගතො, ලොකවිදු, අනුත්තරො පුරිසදම්මසාරථී, සත්ථා දෙව මනුස්සානං, බුද්ධො, හගවා'ති.

- 5. දුතියම්පි බුද්ධං 'ජීවිත පරියන්තං යාව නිබ්බාණං– සරණං ගව්ඡාමි.
  - දුතියම්පි ධම්මං ජීවිත පරියන්තං යාව නිබ්බාණං– සරණං ගච්ඡාමි.
  - දුකියම්පි සංසං ජීවිත පරියන්තං යාව නිබ්බාණං– සරණං ගච්ඡාමී.
- 6. සවාක්ඛාතො හගවතාධම්මො, සඤිට්ඨිකො, අකාලිකො, එහි පස්සිකො, ඔපනයිකො. පච්චත්තං ඓදිතබ්බො විඤ්ඤුහී'ති,

- 7. තතියම්පි බුද්ධං ජීවිත පරියන්තං යාව නිඛ්ඛාණං-සරණං ගච්ඡාමි. තතියම්පි ධම්මං ජීවිත පරියන්තං යාව නිඛ්ඛාණං-සරණං ගච්ඡාමි. තතියම්පි සංසං ජීවිත පරියන්තං යාව නිඛ්ඛාණං-සරණං ගච්ඡාමි.
- 8. සුපටිපත්තො හගවතො සාවක සඩ්සො, උජුපටිපත්තො හගවතො සාවක සඩ්සො, ඤයපටිපත්තො හගවතො සාවක සඩ්සො, සාමීචිපටිපත්තො හගවතො සාවක සඩ්සො, යදිදං චත්තාරි පුරිසයුගානි අට්ඨ පුරිස පුග්ගලා, එස හගවතො සාවක සඩ්සො, ආහුණෙයෙයා, පාහුණෙයෙයා, දක්ඛණෙයෙයා, අඤ්ජලිකරණීයො, අනුත්තරං පුඤ්ඤක්බෙත්තං ලොකස්සා'ති.
- වන්දමි චෙතියං සබ්බං සබ්බඨානෙසු පතිට්ඨිතං සාරීරික ධාතු මහාබොධිං බුද්ධ රූපං සකලං සද.
- 10. ඉව්වේව මව්වන්ත නමස්සනීයං. නමස්සමානො රතනත්තයං යං. පුඤ්ඤහිසන්ධං විපුලං අලත්ථං තස්සානුභාවෙන හතන්තරායො.
- 11. පඤ්චමාරෙ ජිතෝ නාථො පත්තො සම්බොධි මුත්තමං චතුසච්චං පකාසෙසි මහාවීරං නමාමහං. එතෙන සව්චවජ්ජෙන සබ්බෙ මාරා පලායන්තු!
- 12. ඔකාස, අහං පටිපත්ති පූජාය සබ්බඤ්ඤු ගොතමස්ස ඔවාදං පතිකුරෝමී, –

තුන් වරක් කියා වැඳ, අරමිණිය, ගොතා වාඩි වීම ය යි කියන ලද සුබාසනයෙන් හෝ පහසු අයුරකින් වාඩි වී වම අන්ල මත දකුණු අත්ල තබා ශරීරය හැකිතාක් සෘජු කොට ගෙණ කුමයෙන් සිත භාවනාවට ගෙණ යන්න.

### \* සිල් බැලීම.

මාගේ ශීලය නො කැඩුණු, නො බිඳුණු, තුවාල නො වුණු, පැල්ලම් නැති පිරිසිදු ශීලයෙකැ යි මෙනෙහි කොට, මාගේ – ශීලය පිරිසිදු ය මාගේ ශීලය ශීල – විශුද්ධිය පිණිස ඓ වා! මාගේ ශීලය නිවන් පිණිස ඓවා! යි සතුට උපදවා ගන්න.

#### \* ජීවිත පරිතාහශය.

භගවතො භන්තෙ ජීවිතං පරිවචජාමි, දුතියම්පි භන්තෙ ජීවිතං පරිවචජාමි, තතියම්පි භන්තෙ ජීවිතං පරිච්චජාමි.

සවාමීනි, මාගේ ධර්මසවාමී වූ භාගාවතුන් වහන්සේට මාගේ ජීවිතය පරිතාාග කරමි. පූජා වේ වා!

නව ලොවුතුරා ධම් රත්නයට මාගේ ජීවිතය පරිතාභාග කරමි. පූජා වේ වා !

ආයාර් සංස රත්නයට, කලාහණ මිනු රත්නයට මාගේ ජීවිතය පරිතාහාග කරමි. පූජා වේ වා!

### \* කමටහන් ගැණීම.

අහං භන්තෙ, සංසාර වට්ට දුක්බතො මොචනත්ථාය කම්මට්ඨානං යාචාමි.

දුතියම්පි අහං හන්තෙ, සංසාර වට්ටදුක්ඛතො මොච– නත්ථාය කම්මට්ඨානං යාචාමි.

තතියම්පි අහං හන්තෙ සංසාර වට්ට දුක්ඛතො මොච– තත්ථාය කම්මට්ඨානං යාවාමි.

සවාමීනි, මම සසර දුකින් මිදීම පිණිස කමටහන් භාවනාවක් ඉල්ලමි.

දෙවනුව ද සවාමීනි, මම සසර දුකින් මිදීම පිණිස කමටහන් භාවනාවක් ඉල්ලමි.

තෙවනු ව ද ස්වාමීනි, මම සසර දුකින් මිදීම පිණිස කමටහන් භාවනාවක් ඉල්ලමි.

## \* සමාකර ගැණීම.

ඔකාස! ඔකාස!! ඔකාස!!! කය – වචන – සිත යන තුන් දෙරින් සිදු වූ සියලු දෝෂ, සියලු වැරදිවලින් මිදීම පිණිස ද මාර්ග ඥන, ඵල ඥන, නිවන් සැප ලබා ගැණීම පිණිස ද බුද්ධ – ධම්ම – සංඝ තෙරුවන ද සියලු ආය්‍යියන් වහන් – සේලා ද ගුරුවර – මා – පියන් හා ගුණයෙන් නුවණින් වැඩිහිටි උතුමන් ද නමස්කාර කරමි, වදිමි, පුදමි.

අතිත සංසාරයේ පටන් දැන් මේ දක්වා මා අතින් සිදු වූ සියලු වැරදි කර්ම දෝෂවලට සමාව අයදිමි. සමා වේ වා!

# 1. බුදුගුණ සිහිකිරීම

ලොවුතුරා බුදුරජාණන් වහන්සේ තමන් ඉදිරිපිට අහසෙහි පලක් බැඳ බුදුරැස් විහිදුවමින් වැඩ සිටින සේ සිතා දැස් පියා මෙනෙහී කරන්න.

- \* මාගේ ධර්මස්වාමී වූ භාගාවත් බුදුරජාණන් වහන්සේ අනත්ත වූ අපුමාණ වූ ශීල සමාධි පුඳෙ ආදී පූජාවට සුදුසු වූ මහත් ගුණ ඇති සේක! මහත් ගුණ ඇති සේක.........
- \* මහා කාරුණික වූ බුදුරජාණන් වහන්සේ සිතා නිමකළ නො හැකි වූ කියා අවසන් කළ නො හැකි වූ බුදු නුවණින් ම දතයුතු වූ අසිරිමත් ගුණ ඇති සේක........
- \* ශාන්තීනායක බුදුරජාණන් වහන්සේ සියලු කෙලෙසුන් පාපයන් දුරින් දුරු කළා වූ ද සියලු පිණෙන් හා ගුණ– යෙන් ද සම්පූර්ණ වූ සේක.......
- \* සියලු ආමිෂ පුතිපක්ති පූජාවන්ට බඳුන් වූ සේක........
- \* සියල්ල තමන් වහන්සේ ම නො ඉතුරු ව අවබෝධ කොට දෙසු සේක.......
- \* සෘද්ධි විධා දී (ඉර්දි දක්වීම්) විදහාඥනයෙන් හා ශීලා දී
   ධර්මයන්ගෙන් ද දිලිසෙන සේක.......
- \* සුන්දර වූ රූපයෙන් හා සියලු ලෝකය මනාව දත් නුවණින් ද බබලන සේක.......

- \* දමනය කළ යුතු වූ උගු තේජස් ඇති දිවා බුහ්ම යක්ෂ–
   තර තාගාදීත් අනුත්තර ගුණයෙන් දමනය කළ සේක.
- \* තිලෝගුරු වූ සතර සතා ධර්මයන් අවබෝධ කළා වූ සියලු යස සිරි සම්පත් හා මාර්ග – එල නිර්වාණ ධර්මයන් භාජනය කළා – වූ අසම වූ අසමසම වූ මහා කාරුණික වූ ඒ මාගේ සම්මා සම්බුදු අමාමැණියන් වහන්සේට මාගේ ජීවිතය පූජා වේ වා! පූජා කරමි. පූජා ම වේ වා!
- \* මාගේ සිතෙහි බුදුපියාණන් වහන්සේ වැඩ වෙසෙත් වා!
- මාගේ සිතෙහි සදහම් රුවන බැබලේ වා!
- \* මාගේ සිතෙහි සහ ගුණ සපිරේ වා! මේ වාකා සියල්ල පුගුණ කොට තමන්ට ගැලපෙන එකක් නිතර මෙනෙහි කිරීම මැනවී.

## 6. මෙත් වැඩීම

\* මම කයෙහි දුක් නැති ව සුවපත් වෙම වා! සිතෙහි දුක් නැති ව සුවපත් වෙම වා! සුවපත් වෙම වා!.......

(තමන් පෙණෙන සේ කීපවරක් අරමුණු කරණු.)

\* මට හිතවත් සියලු සත්ත්වයෝ ද කයෙහි – සිතෙහි දුක් නැති ව සුවපත් වෙත් වා!.......

## (වැඩි වාර ශණනක්.)

- \* මට මැදහත් (මධාාස්ථ) සියලු සත්ත්වයෝ ද කය සිතෙහි දුක් නැති ව සුවපත් වෙත් වා!.......
- \* මට අහිතවත් සියලු සත්ත්වයෝ ද කය සිතෙහි දුක් නැති ව සුවපත් වෙත් වා!......
- \* මගේ ආරක්ෂක දෙවියෝ ද සුවපත් වෙත් වා!......
- \* මේ ස්ථානයෙහි, ගමෙහි, නගරයෙහි සියලු දෙනා ද සුවපත් වෙත් වා!.......
- \* සියලු දෙවියෝ ද මේ ස්ථානයෙහි අරක් ගත් දෙවියෝ ද සුවපත් වෙත් වා!.......
- \* සියලු මාරකායික දෙවියෝ ද සුවපත් වෙත් වා!.......

### 7. මරණය සිහිකිරීම.

වහ වහා බිඳී යන සිතක් සිතක් ගාතේ අපි මැරෙමු. එහෙත් ඒ එක්ක ම අතරක් නෑර සිත් පහළ වන නිසා අපි එය නො දනිමු. මෙම රූපස්කන්ධය ඇසුරු කොට සිත් පහළ වීම නැවතී මෙන් සිදුවන මරණය සියලු දෙනාට පොදු බව, නියත බව සලකා මරණාසන්න කෙණෙකු දක තිබේ නම්. තමන් ගැන ද එසේ මෙනෙහි කොට මරණය සිහි කරන්න. පහත සඳහන් වාකාෳ කියවා – මරණය, මරණය, මරණය.........යි දිගට මෙනෙහි කරන්න.

- \* ජීවිතය අතියත යි, මරණය නියත යි. මරණය, මරණය......
- මහත් සැපත් විඳි සත්හු ද මළාහු ය. මම ද මරණය කරා පැමිණෙමි. මරණය, මරණය......
- ඉපදීමෙහි සිට මෙතෙක් ඇති වූ ද, ඇති වත්තා වූ ද
   තාම රූපයෝ ඒ ඒ ඇසිල්ලෙහි මැරෙති. මරණය......
- එසේ ම ජීවිතින්දියය බිඳීමෙන් මේ භවයෙන් වෙන් වීම වූ
   මරණයට පැමිණෙමි. මරණය මරණය.......
- \* මහත් යස තෙද පිණිත්, ඉර්ධියෙත් දිලුණු බුදු පසේ බුදු රහත් උතුමෝ ද මළාහ. මට ද මරණය පැමිණේ. මරණය, මරණය.......

(මෙසේ මරණය, මරණය ය යි දිගට ම මෙනෙහි කොට සංවේගය ලැබ මරණයෙන් මිදීමට භාවනා සඳහා උත්සාහ කළ යුතු යි.)

## අසුභ මනසිකාරය

(තම සිරුර පෙනෙන සේ සිතා)

- \* ලදතිස් මහා කුණු ගොඩකින් යුක්ත වූ මේ ශරීරය මහා අසුහයක් – මය. අසුහය......
- \* මැරී දෙතුන් සතර දිනක් ගත වූ, නවදෙරින් කුණු ඕජා වැගිරෙන මළ සිරුරක් මෙන් මේ ශරීරය ද අසුභය, අසුහය.......
- \* අසුචියෙහි පණුවකු මෙන් මව් කුස හටගත් මේ සිරුර ඇතුළත ද අසුචි පිරි ඇති අසුභයකි. අසුභය, අසුභය......

\* නොයෙක් පණුවන් නලියන පැසුණු කුණු අසුවි සැරව පිරුණු ගෙඩියක්, වණයක් පිලියම් කළ නො හැකි රෝගයක් මෙන් මේ ශරීරය අතිශයින් පිළිකුල් කටයුතු වූ අසුහයකි. අසුහය, අසුහය........

(මෙසේ අසුභය මෙනෙහි කරමින් පැවැති විරාග සහගත සිතිවිලි පරම්පරාවෙන් සමාදන් වූ කර්මස්ථානයට බසිනු.)

# බුදුගුණ භාවනාවේ අනුසස් නමා සම්මා සම්බුද්ධස්ස

ඕනෑ ම බයක් තැති ගැණීමක් ඇති වූ විට බුදුගුණ සිහි කිරීම තරම් තවත් දිවා මන්තුයක් නැත. සියලු බයට සැකයට සෝකයට දුකට එක ම පිහිට සම්බුදු ගුණ සිහි කිරීම ය.

මෑත කාලයේ චීනයේ මහගංවතුරකින් මුහුදට ගසාගෙණ ගිය තරුණියක් ''නමො බුද්ධාය'' කියමින් – බුදුගුණ සිහි කරමින් දවස් දෙකහමාරක් මහ මුහුද මැද කිසි උපදුවයක් නො ලබා පසු ව එහි පැමිණි මුහුදු යාතුාවකින් ගැලවී සුවපත් වූවා ය.

බුදුගුණ සිහි කිරීමෙන් වෙස්සාමිත්තා රජ මෙහෙසිය බිහිසුණු ගිනිමැලය මැද සිසිලස ලැබුවා ය.

තනි ව කරත්තයක් යට නිදගත් දරුවකුට ඔල මොළ යකකු ගැහැට කරණවිට ''නමො බුද්ධාය'' කියැවුණෙන් තැතිගත් අමනුෂායා එම ළදරුවා රැක ගත් බව ඔබ අසා ඇත.

ශී තේරු හිරගෙයි සිටිය දී අනුරපුර මහමෙවුතා උයනේ ස සමාධි (අපුන්) පිළිමරුව සිය කාමරයෙහි තබා හැම දුක් දෙමනස් තැවිලි මැඩපවත්වා බුදුරුව බැලීමෙන් සැනසුණු බව ලෝ පතල සතායකි.

මෙසේ සැමතැනමත් සැමවිටමත් මුළුලොව සියලු දුකින් මුදවන සම්මා සම්බුදු මහා ගුණය නිතර වඩමින් උතුම් සාන්ති සැපය ලබත් වා!

බුදු ගුණයෙන් පිටත් සද්ගුණයක් ලොව නැත, ලොච්තුරු මහා ගුණයෙනුත් බුදුගුණය ම උතුම් ය. අසම ය.

මුලික කර්මස්ථානයක් වශයෙන්

# බුදුගුණ භාවනා නමා සම්මා සම්බුද්ධස්ස

ඉතිපි සො හගවා අරහං සම්මා සම්බුද්ධො විජ්ජා චරණ සම්පන්නො සුගතො ලොක විදු අනුත්තරෝ පුරිසදම්මසාරථි සත්ථා දෙවමනුස්සානං බුද්ධො හගවා ති.

සිනින් බුදුරජුන් මවා ඇස් පියා එම බුදුරදුන් දෙස බලා පහත සඳහන් අයුරු බුදුගුණ භාවනා වඩන්න.

# අනුලෝම නය (මුල සිට)

|           |     |      | අනුලෝම නිය (මුල සට)        |
|-----------|-----|------|----------------------------|
| 1.        | මසා | හගවා | ඉතිපි = අරහං.              |
| 2.        |     | ,,   | = සම්මා සම්බුද්ධො.         |
| 3.        |     | ,,   | = වීජ්ජාචරණ සම්පන්නො.      |
| 4.        |     | , ,, | = සුගමතා.                  |
| 5.        |     | ,,   | = ලොකවිදු.                 |
| 6.        |     | ,,   | = අනුත්තරො පුරිසදම්මසාරථී. |
| 7.        |     | ,,   | = සත්ථාදෙවමනුස්සානං.       |
| 8.        |     | ,,   | = බුද්මධා.                 |
| 9.        |     | ,,   | = භගවා.                    |
|           |     |      | පටිලෝම නය (අග සිට)         |
| 1.        | මසා | හගවා | ඉතිපි = හගවා.              |
| 2.        |     | ,,   | = බුද්ධො.                  |
| 3.        |     | ••   | = සත්ථාදෙවමනුස්සානං.       |
| 4.        |     | ٠,,  | = අනුත්තරො පුරිසදම්මසාරථී. |
| <b>5.</b> |     | ,,   | = ලොකවිදු.                 |
| 6.        |     | ,,   | = සුගමතා.                  |

මේ දෙවිදියම හොඳින් කියවා කටපාඩම් කර ගන්න.

· 😑 සම්මාසම්බුද්ධො.

= විජ්ජාචරණසම්පත්තො.

ඉන්පසු මේ එක එක බුදුගුණයට දෙන තේරුම් එකක් පාසා සිතා අගට එම බුදුගුණය කීපවරක් මෙනෙහි කරන්න.

= අරහං.

7.

8.

9.

1. මේසා හගවා ඉතිපි = ඒ භාගාවතුන් වහන්සේ මේ - මේ කරුණු නිසා.

අරහං = අර්හත්වන සේක.

- (i) කෙලෙසුන් (පව්සිත්) කෙරෙන් දුරු වූ හෙයින් අරහං. අරහං.......
- (ii) කෙලෙස් සතුරත් නැසූ හෙයින් අරහං අරහං.......
- (iii) සංසාර රෝදයෙහි ගරාදි නැසූ හෙයින් අරහං, අරහං.......
- (iv) පිදිය යුතු සියලු දෙය පිදීමට සුදුසු හෙයින් අරහං, අරහං......
- (v) රහසින්වත් පව් නොකෙරෙණ හෙයින්, අරහං, අරහං.......
- 2. සො භගවා ඉතිපි = ඒ භාගාවතුන් වහන්සේ මේ මේ කරුණු නිසා.

සම්මා සම්බුද්ධො 🕳 සම්මාසම්බුද්ධ වනසේක.

- (i) ඉතා හොදින් තමන් වහන්සේ ම සියලු දෙය අවබෝධ කළ හෙයින්, සම්මා සම්බුද්ධො, සම්මා.......
- (ii) දුක ඉතා හොඳින් තමන් වහන්සේම හරිහැටි තේරුම ගත් හෙයින් සම්මා සම්බුද්ධො, සම්මා සම්බුද්ධො......
- (iii) සමුදය (දුක හට ගැණීමේ හේතුව) ඉතා හොඳින් තමන් වහන්සේ ම පුහාණය (දුරු කළ හෙයින් සම්මා සම්බුද්ධො, සම්මා.......
- (iv) නිවණ ඉතා හොඳින් තමන් වහන්සේ ම පුතාක්ෂ කළ හෙයින් සම්මා සම්බුද්ධො සම්මා සම්බුද්ධෙ......
- (v) නිවන් මග ඉතා හොඳින් තමන් වහන්සේ ම වඩන ලද හෙයින් සම්මා සම්බුද්ධො........
- 3. සො හගවා ඉතිපි = ඒ භාගාවතුන් වහන්සේ මේ මේ කරුණු නිසා.

විජ්රාචරණ යම්පන්නො = විජ්ජාචරණ සම්පන්න වනසේක.

(i) නිවීදාහ (පෙර ආත්ම දක්නා නුවණ, දිව ඇස කෙලෙස් වනස නුවණ) අෂ්ටවිදාහ (ඉහත ක් තුණත් සමග විදශීතා නුවණ සිතින් නිපදවන ඉර්ධිය, නොයෙක් ආකාර ඉර්ධිය, දිව, කණ, අනුත් සිත් දන්නා නුවණ යන අටයි.

නිවන් දෙසට යන ශීලාදී පසළොස්වරණයන් ගෙන් ද යුක්ත හෙයින් වීජ්ජාවරණ සම්පන්නො, වීජ්ජා......

(15 චරණ = නිවන් යන පාදයන්; ශීල, ඉන්දුීය සංවරය, පමණ දැන වැළදීම, නිදිදුරු කිරීම, සද්ධා සති, ඔත්තප්ප, බහුශුත බව, වීය්‍යීය, සිහිය, නුවණ, පුථමධාානය, ද්විතීය ධාානය, තෘතිය ධාානය, චතුර්ථ ධාානය, යන පසළොස නිවන් යෑමට පාද වැනිනුයි 'චරණ' නම් වෙත්)

- (ii) මෙසේ මේ විදාහ හා චරණයෙන් යුක්ත හෙයින් විජ්ජාචරණ සම්පන්නො විජ්ජාචරණ........
- 4. සො හගවා ඉතිපි = ඒ හාගාවතුන් වහන්සේ මේ, කරුණු නිසා.

සුගතා = සුගත නම් වන සේක.

- (i) යහපත් ආය<sup>®</sup>මාර්ග ගමනින් යුක්ත හෙයින් (සෝවාන්, සකෘදගාමි, අනාගාමි, අර්හත්) සුගතො...
- (ii) යහපත් වූ නිවණට වැඩි හෙයින් සුගතො, සුගතො......
- (iii) පෙරුම්පුරා කෙලෙස් බිඳ වැඩිය හෙයින් සුගතො....
- (iv) යහපත් වචන වදරණ හෙයින් සුගතා (දෙලොව වැඩ ඇති) සුගතා......
- 5. සො භගවා = ඒ හාගාවතුන් වහන්සේ.

ඉතිපි ලොකවිදු = මේ මේ කරුණු නිසා ලෝකවිදු වනසේක.

(i) හැම අයුරෙන්ම ලෝකය දත් හෙයින් ලෝකවිදු ලෝකවිදු......

(හැම අයුරෙන්ම = පඤ්චස්කන්ධ ලෝකය ඇති හැටියට දුක්ඛ, සමුදය, නිරෝධ, නිරෝධූපාය වශයෙන් දත් හෙයින්)

(ii) තුන්ලොව (කාම–රූප -අරූප) දත් හෙයින්, ලෝකවිදු ලෝකවිදු...... 6. සො හගවා ඉතිපි  $\equiv$  ඒ භාග3වතුන් වහන්සේ මේ මේ මේ කරුණු නිසා......

අනුත්තරො පුරිසදම්මසාරථි = රනුත්තර පුරිසදම්ම සාරථි වනසේක.

- (i) දෙවි මිනිස් තිරිසන් ආදී පුරුෂයන් මෛතී කරුණා ගුණ ඇතිකොට දමනය කීරීමෙහි ඉර්ධිවිධාදී ගුණයෙන් සම හෝ උසස් කෙණෙකුන් නැති හෙයින් අනුත්තරො පුරිසදම්ම සාරථි......
- 7. සො හගවා ඉතිපි = ඒ භාගාවතුන් වහන්සේ මේ මේ කරුණු නිසා.

සත්ථාදෙවසනුස්සානං = දෙවී—මිනිසුන්ට ශාස්තෘ වන සේක.

- (i) මෙලොව පරලලාව උසස් දියුණුව පිණිස අනුශාසනා කරණ හෙයින් සත්ථා දේවමනුස්සානං. සත්ථා– දෙවමනුස්සානං......
- (i) දෙව් මිනිසුන් සසර සයුරෙන් එකර කරණ හෙයින් සත්ථාදේවමනුස්සානං......
- 8. ඉතිසි සො හගවා = ඒ භාගාාවතුන් වහන්සේ මේ මේ කරුණු නිසා.

බුදේධා = බුද්ධ නම් වනසේක,

- (i) දනයුතු යමක් ඇත්නම සියල්ල (චතුස්සතා) දන වදළ හෙයින් බුද්ධො, බුද්ධො......
- (ii) සියල්ල දන අනුන්ටත් අවබෝධ කරවූ හෙයින් බුද්ධො, බුද්ධො......
- 9. සො හගවා  $\equiv$  ඒ හාගාවතුන් වහන්සේ.
- ඉති'පි භගවා = මේ මේ කරුණු නිසා භගවත් වන සේක.
- (i) ලෞකික ලෝකෝත්තර සැප ලබාදෙන මහ පිණෙන් යුක්ත වන හෙයින් භගවා, භගවා......
- (ii) සියලු කෙලෙසුන් හා පස්මරුන් බිඳ ලූ හෙයින් හගවා, හගවා......

- (iii) අසහාය රූපකාය ධර්මකාය සම්පත්තීන් යුක්ත හෙයින් භගවා, භගවා......
- (iv) ඉසුරුමත් බව ආදී සියලු භාගායෙන් යුක්ත වන හෙයින් භගවා, භගවා......
- (v) කුසල් ආදී සියලු ධර්මයන් බෙද වදළ හෙයින් හගවා, හගවා......
- (vi) සියලු උතුම් ගුණයන් හජනය කළ හෙයින් භගවා, හගවා......
- (vii) භවයෙහි ගමන නතර කළ හෙයින් භගවා, භගවා......

#### උපදෙස්

ඉහත සඳහන් අයුරු ඒ ඒ තේරුම් අනුව, අගට දී තිබෙන බුදුගුණය සිතින් මැවූ බුදුරුව දෙස බලා දස පසළොස්වරක් මෙනෙහි කරන්න. මෙසේය,

සසර ගමන නතර කළ හෙයින් භගවා භගවා, භගවා......

යන ආකාරයෙනි. මෙසේ සෑම ගුණයක් පාසාම ඒ ඒ ගුණවලට නියමිත තේරුම් අනුව මුලසිට අගට ද, අගසිට මුලට ද නව ගුණය ම මෙනෙහි කරන්න. මෙසේ භාවනා කරණවිට යම් බුදුගුණයක් වඩා හොදින් වැටහේ නම්, මෙනෙහි කරණ විට බලවත් සතුටක්. පුීනියක් ලැබේ නම්, එම බුදුගුණය පමණක් නිතර ම මෙනෙහි කරන්න. භාවනා කරන්න.

දන් ඔබේ සිත කුමයෙන් බුදුගුණයෙහි ඇලෙන ගතියක් දෙනෙනු ඇත. ශුද්ධාදී ඉන්දීය ධර්මයන් දියුණු බව වැට– හෙනවා ඇත. එහෙත් එ විට ම බුදුරදුන් පිළිබඳ ව කවදවත් නො සිතු විදියේ නරක කැත අදහස් ඔබ නො දනුවත්ව ම ඇතිවිය හැක. කෙසේවත් බුදුගුණ මෙනෙහි නො කළ හැකි තරමට ඒ සෑම අවස්ථාවක ම නො කිවහැකි විදියේ (විචිකිච්ඡා මූලික) කැත අදගස් නැග එත හැකි ය. එවිට පසු නොබැස තමන්ගේ ජීවිතය බුදුරදුනට පූජාකොට හාවනා කරණ බව සිතා තමන් බුදුහාමුදුරුවන් ඉදිරිපිට වැඳගෙණ හාවනා කරණ බව සිතා,

"නමො අරහතා" "නමො සම්මා සම්බුද්ධස්ස" "නමො විජ්ජාවරණ සම්පන්නස්ස" "නමො සුගතස්ස" "නමො සුගතස්ස" "නමො ලොකවිදුනො" නමො සත්ථුනො දෙවමනුස්සානං" "නමො බුද්ධාය" "නමො හගවතො" යනුවෙන් මෙනෙහි කරණ බුදුගුණයට "නමො" (නමස්කාර කරමි) යන්න යොද ගෙණ භාවනා කරන්න. එ විට ඒ සියලු කරදර දුරුවී සිත එකහවන බව අප අත්දැකීම් අනුව කිව හැකි ය.

මෙසේ නිති බුදුගුණ වඩන යෝගියා ගේ සිතෙහි සවණක් රැසින් බබළන බුදුරදුන් නිතර වෙසෙනු ඇත. බුදුගුණයට ඇපකැප වුණු නිතර බුදුගුණ රදන, සිතෙහි එබඳු උතුම් ගුණ තැන්පත් වීමෙන් ඉතා උතුම් ශාන්ත අදහස් පහළවනු ඇත. බුදුගුණ භාවනාවෙන් පැමිණිය හැකි උපචාරද්ධාානය ලබා විදර්ශනා වඩා උතුම් නිවන් සැප ලබත්වා!

# මෛතී භාවනාව

නමො තුස්ස භගවනො අරහනො සම්මා සම්බුද්ධස්ස

''මෙත්තා විහාරී යො භික්බු – පසන්නො බුද්ධසාසනෙ. අධිගච්ඡෙ පදං සන්තං – සංබාරූපසමං සුඛං.''

''බුදු සසුනෙහි පැහැදුණු යම් කෙනෙක් මෛතී භාව– නාවෙන් යුක්ත ව වාසය කරත් නම්, ඔච්හු සියලු දුක් වලින් මිදීම වූ සංස්කාරයන් ගේ සංසිඳීම වූ ශාන්ත වූ නිවන් සුව ලබන්නාහ''යි ශාන්තිනායක සම්මා සම්බුදු භාමුදුරුවන් වහන්සේ දේශනා කොට වදළ සේක.

ඉතින් ඒ උතුම් නිවන් සුවය ලබාදෙන මෛතී භාවනාව ඉගෙණ දියුණු කර ගැනීමෙන් අපට මෙලොව දී එයින් මනා ආනිසංස ලබාගෙණ මරණින් මතු උසස් සැපත්, සසර දුකින් නිදහස්ව ලබන පරම ශාන්ත නිවන් සුවයත්, ලබාගත හැකි ය.

මෛතීු භාවනා ව වැඩීමට ඉස්සරවෙලා තරහ, කෝප ගතිවල භයානක කමත්, නරක බවත් ආදීනවත් මෛතීු– අයහි ආනිසංසත් කල්පනා කර බැලිය යුතු ය, දන් සිතා බලන්න, තදෙන් තරහ ගිය මිනිසා අමනුස්සයෙක් තේ ද? ඔහුට මිනී මරන්නට පුළුවනි. මිනි
කන්ටත් පුළුවනි. ඒ බව පුවත්පත් වලිනුත්, පෙනෙනවා.
තවත් කරන්ට බැරි, දමරික දරුණු වැඩක් නෑ. මේ තමන්
වැදූ මෑණියන් ය, දයාබර පියාණන් ය, සහෝදරයා ය, අක්කා ය,
නංගී ය, කියාවත්, මේ බුදුන් රහතුන් ය, හාමුදුරුවන් ය,
වැඩිහිටියන් ය කියාවත් හතන්ට බැහැ. තරහෙන් කෝධ
යෙන්, වසාපාදයෙන් වගේ ම හදිසි කොපයෙන් ඉතා සුළු
කරුණු වල දී මිනී මරාගෙණ අවුරුදු දහය පහළොව, හිරේ
දුක් විඳින මිනිසුන්, එල්ලුම් ගස් යන මිනිසුන් කොච්චර
ඉන්නවා ද? ඒ ඉන්නේ මෙලොව ම අපායේ නේද?

තරහ සිත් ඇතිවෙත කොට ලේ තරක් වෙනවා. තරහ ගිය මිනිහා ගේ මූණ කලුවෙනවා. ඇස් උඩ ඉන්දෙනවා. දත් මිටි කැවෙනවා, ඇහ ගැහෙනවා මුලුමනින් ම අමුතු වෙනවා. සිතෙන් උපදින රූප නරක් වෙනකොට ආහාර—යෙන්, කර්මයෙන් දේශගුණයෙන් ඇතිවන රූපත් වෙනස් වෙනවා. නරක් වෙනවා නරක රූප විසයි. නාගයාට, පොළහාටත් විස හැදෙන්නෙ තරහ ගියාම ලු. විසබීජ කියන්නෙත් නරක රූප වගයකටයි. ඒවායින් නොයෙක් ලෙඩ රෝග හැදෙනවා. තරහ ගියාම ඉක්මණට නාකි වෙනවයි කියලා කතාවක් කියනවා. ලෙඩ – දුක් හැදිල දුක් විදල මැරෙන්ට වෙනවා.

ඉතින් මේ ඔක්කොම නරක සිදුවන්නේ ඉවසන්නට බැරි නිසා මෛතු්ය නැති නිසාය, මෛතු්ය පුරුදු කර තියනවා නම්, මේ එකක්වත් සිදු වන්නේ නෑ.

ඒ නිසා අප මෛතිය දියුණු කරගත්ට දිනපතා මෛතී වඩත්ට ඕනෑ. මෛතීය නිතර පුරුදු කරන්නට ඕනෑ. මෛතීය නිතර පුරුදු කරගෙණ යන විට එය සිතේ බල පවත්වනවා. ලොකු බලයක් වෙනවා. එහෙම දියුණු වුණාම තරහ එත්තේ නෑ. ආවත්, මෛතීයෙන් ඒ තරහ යටපත් කරන්ට පුළුවන්. එතකොට හිත නරක් වෙන්නෙ තෑ. හිත නිතර ම ශාන්තයි. ඉවසීම හොඳින් තියනවා. එතකොට ලේ පිරිසිදු වෙනවා. දරුණු ලෙඩදුක් හැදෙන්නෙ නෑ. ලොකුම අකුශල කර්මයක් තිබිල ආවොත් මිසක්, මෛතීය නිතර වඩන එක්කෙනාට බොහොම ලෙඩදුක් කරදරවලින් අඩු, සැප ජීවිතයක් ගත කරන්නට පුළුවන් චෙනවා.

මෙම් තිය දියුණු කළාම මෙන්න මේ ආනිසංස ලැබෙන බව ශාන්තිනායක බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කර තියෙනවා.

ඔහුට හොඳට ශ්යත්වා. නිතර ඒ මේ අතට හැරි-හැරි අමාරුවෙන් නිදන්ට ඕනෑ නෑ. නින්දෙන් සුවසේ ඇහැ-රෙනවා. නරන හීත පෙනෙන්නෙ නෑ. දකින දකින හැම මිනිහෙකුට ම පිය වෙනවා. කවුරුවත් ඔහුට විපත්තියක් කරන්ට හිතන්නේ නෑ. මනුස්සයන්ට පමණක් නොවෙයි. අමනුස්සයන්ටත් පිය වෙනවා. දෙවි දේවතාවරු පවා ඔහුව පිය කරණවා. යක්කු භූතයො පවා ඔහු හොඳ කෙනෙක් හැටියට බාරගෙණ පිය කරනවා.

දෙවියෝ මෛතීය වඩන තැනැත්තාව ආරක්ෂා කරනවා. මව දරුවාව රැක ගන්නා වාගේ රකිනවා. ගින්නෙන්, වීසවලින්, ආයුධවලින් හොඳට මෛතීය වඩන එක්කෙනාට කරදරයක් වෙන්නේ නෑ.

මෙනුියෙන් හිත හොඳට එකහ වෙනවා මුහුණ හොඳට පැහැය වැටෙනවා. එ පමණක් නොවෙයි මරණයට මුහුණ පාන විටත්, බය නැතිව හොඳ සිහියෙන් මැරී හොඳ ලෝකයක උපදිනවා. එසේම ගුණදහම් සම්පූර්ණව විදර්ශනා වඩා ශාන්ත, උතුම් නිවන්සුව ලබනවා.

එම නිසා නුවණැති සියලු පින්වතුන් විසිනුත් මේ උතුම් තෛතී භාවනාව වඩන්න ඕනෑ. මෛතීය කියන්නේ මිතුරු බව යි. මිතුරෙක් මිතුරකුට දුකක් පැමිණෙනවාට කොහෙත් ම කැමති වෙන්නේ නෑ. මිතුරාටත්, සැපකක්– යහපතක් වෙනවාට හොඳට ම කැමති යි.

අන්න එහෙම මිතුරෙකු කෙරෙහි තමන් ගේ හිතවත් බව තමන් කෙරෙහිත්, ලෝකයේ සැමදෙනා ඉකරෙහිත් පැවැත්වීම තමයි, මෛතුීය කියන්නේ, ''මිජ්ජති තායති චාති මිත්තො. හිතජ්ඣාසයතාය සිනිය්හති, අහිතාපගමතො රක්ඛති චා'ති අත්ථො මිත්තස්ස භාවො මෙත්තා.''

හිතවත්, මොළොක් අදහසින් අහිත දුරු කිරීමෙන් රකින්නා මිතුයා ය. මිතුරු බව මෛතුීය යි.

මීතුරකු කෙරෙහි මිතුරකු ගේ සිතෙහි යම් බඳු මොළොක් හිතෙෂී ගතියක් වෙයි ද එ බඳු සිතට මෛතුය යි කියනු ලැබේ. එ තම් අදේෂ වෛතසිකය යි අදේෂ වෛතසිකය දියුණු ව යෙදෙන සිත මෛතුී සිත යි.

### මෛතී භාවනා

''භාවෙතී ති භාවතා'' දියුණු කිරීම, වැඩීම භාවතා නම් වේ. මෛතී සිත දියුණු කිරීම මෛතී භාවතාවයි.

මෙන් යනු අදෝස වෛතසිකය බලවත් ව යෙදෙන සිත යි. එම සිතත්, අනිත් චෛතසිකයත් අදෝෂ වේත– සිකයට අනුකූල වෙයි. සියල්ල එකවර දියුණු වෙයි. එසේ දියුණු කර ගැණීමට නම් මෛනී සිත එක ලෙස එක අරමුණෙක නො කඩවා බොහෝ වාර ගණනක් වැඩිය යුතු ය.

### මෛතී කල්පතා

එසේ එක සිතක් දිගට පැවැත්වීමට එක ම අදහසක් උඩ සිත දියුණු කළ යුතු ය.

''සියලු සත්වයෝ නිදුක් වෙත්වා!, නිරෝගි වෙත්වා!, සුවපත් වෙත් වා, දුකින් මිදෙත් වා යනාදී වචන රැසෙකින් අදහස් රැසක් ගැණ සිනීමෙන් එක සිතක් දියුණු කර ගැණීමට නො ලැබේ.

ධානත ලාභියෙකුට මිස ''සියලු සත්ත්වයෝ යැ''යි අරමුණු කළ නො හැක.

''පටිසම්භිදයං පඤ්චහාකාරෙහි අනොදිසො එරණ මෙත්තා වෙනො විමුත්ති. සත්තුහාකාරෙහි ඔදිසො එරණ මෙත්තා ඉචුනො විමුත්ති. දසභාකාරෙහි <mark>දි</mark>සා එරණ මෙත්තා වෙතො විමුත්තී ති චිත්තං තම්හි අප්පණාපත්ත චිත්තස්සෙව වෙදිත*බ්බං''* 

(විසුද්ධි මග්ග)

අනොදිසො එරණය – අරමුණ කොටස් නො කර වැඩීම ය. ''සබ්බේ සත්තා, සබ්බේ පාණා, සබ්බේ පුග්ගලා, සබ්බේ අත්තභාව පරියාපන්නා

සියලු සත්ත්වයෝ, සියලු පුාණීහු, සියලු භූතයෝ, සියලු පුද්ගලයෝ, සියලු ආත්මභාවීහු යනුවෙන් අරමුණු කොට අනොදිසො එරණ මෛතුිය වැඩීම''

සබබා ඉත්රීයෝ'' යණාදීන් කොටස් වශයෙන් ඕදිසො එරණ මෛතුය වැඩීම.

''පුරත්රීමාය දිසාය'' ''පෙරදිග සියලු සත්ත්වයෝ'' යතාදී වශයෙන් දිසා එරණ මෛතී භාවතාව ද මෛතී පුථම ධාාතාදිය ඉපද වූවන් විසින් ම වැඩිය යුතු බව දත යුතු ය.

එ සේ නම් මෙත්ත සූතුයෙහි,

''සුබිනො වා බෙමිනො හොන්තු– සබ්බෙ සත්තා හවන්තු සුබිතත්තා''

යනුවෙන් ''සියලු සත්ත්වයෝ කායික සුවයෙන් සුවපත් වෙත්වා! බිය උවදුරු නැත්තෝ වෙත් වා!! සුවපත් වූ සිත් ඇත්තෝ වෙත් වා!!!'' යනාදීන් මෛතී භාවනා ව දක්වන ලද්දේ නො වේ ද? මෙය ද මෛතී භාවනා වේ මුල පටන් ගැණීම නො වේ. ඒ බව එම අට්ඨ කථාවේ–

''කස්මා පන එවං වුත්තං. මෙත්තා භාවනාකාර දස්සනත්ථං. එවං හි මෙත්තා භාවෙතබ්බා.''

කුමක් නිසා මෙ සේ කියන ලද ද, මෛතී භාවනාව කරණ ආකාරය දක්වීම පිණිස යි.

''සබබෙ සත්තා සුබිතො හොන්තුති වා සබබෙ සත්තා බෙමිතො හොන්තුති වා සබබෙ සත්තා සුබිතත්තා හොන්තුති වා එවං යාව උපචාරතො අප්පණාකොටි තාව මෙත්තා හාවනං දස්සෙත්වා'' යන පාඨයෙන් පෙනේ. එහෙත් මුල සිට කරණ මෙෙනී භාවනා නො වේ. ''යාව උපචාරතො අප්පණා කොටි තාව'' යනුවෙන් මෛතී උපචාරද්ධාානය තෙක් දියුණු වූවහු විසින් අර්පණා කෙළවර කොට සැකෙවින් මෛතීය දක්වා යනුවෙන් පැහැදිළි ව ඇත.

මුල සිට භාවනා කරණ කුමයක් මෙයින් සිතා ගත හැකි ය.

සුවපත් වෙත් වා, සුවපත් වෙත් වා යන එක ම මෛතී සිතකින් තමනුත්, හිතවතුනුත්, මැදහතුනුත්, විරුද්ධ කාර– යනුත් අරමුණු කළ යුතු ය.

එසේ ම.

''බිය උවදුරු නැත්තෝ වෙත් වා!

බිය උවදුරු නැත්තෝ වෙත් වා!!'' යනුවෙන් හෝ සුවපත් වූ සිත් ඇත්තෝ වෙත් වා යනුවෙන් එක ම මෙත් සිත් පරම්පරාවක් දියුණු කර ගැණීම යි.

මෙසේ මෙත්ත සූතුයේ දක් වූ කෙටි කුමයෙන් සීමා සම්භේදයට පැමිණෙන තුරු තෙනිය වැඩිය යුතු ය. සීමා සම්භේදයට පැමිණීමෙන් උපචාරද්ධාානය ලබන ලද්දේ වෙයි.

#### සීමාසම්හේදය

තමන් කෙරෙහි හිතවතුන්, මැදහතුන්, සතුරන් කෙරෙහි සීමාවක් නැති ව එක සේ මෙත් සිත පැවැතීම මෛතී සීමාසම්භේදය යි. එය ම මෛතී නිමිත්ත යි, එසේ සීමාවක් නොමැති ව සියලු සතුන් එක හා අරමුණු වීමෙන් දියුණුවට පැමිණි ඒකාගුතාවය මෛතී උපචාරද්ධහානය යි.

### අර්පණා

''අප්පේතී'ති අප්පණා'' යනුවෙන් සිත සම්පූර්ණයෙන් ම අරමුණෙහි නැගී නැවති සිටීම, අරමුණු ගත වීම අර්පණා යි. එ නම් ධාානය යි. එසේ ධාානයට පැමිණි පසු එම මෛතී ධාානයෙහි විශේෂ පුබල බවට පැමිණීමට ''සබ්බේ සත්තා, පාණා'' යනාදින් අනොදිසො, ඔදිසො, දිසා එරණ වශයෙන් මෛතී අර්පණා සිත් 528 ක් ඉපදවිය හැකිය. එ හෙයින්, ''මම කායික සුවයෙන් සුවපත් වෙම වා'' යනාදීන් දිගට කරනුයේ ද මෛතී කල්පනාවකි. මොනවා හරි හුඟක් දිගට කිය කියා හෝ සිත – සිතා හිඳීම භාවනා කිරීම යැ යි අපේ බෞද්ධ සමාජයට ඇබ්බැහි වූ දුර්වල වැටහීම කොයි තරම තදෙන් කා වැදි තිබේ ද යි පැහැදිලිය. මෛතී විකුර්වණය

''යථාචායං අප්පණාපත්ත චිත්තස්සෙව විකුබ්බණා සම්පජ්ජති.'' යන පාඨය විස්තර කරණ විසුද්ධිමග්ග ටීකාව,

"අප්පණාපත්ත චිත්තස්සේ'ව න උපචාර මත්ත ලාභිනො. පගුණ බලවභාවාපාදනෙන වෙපුල්ලාදි විසෙසප්පත්තස්ස ඔධිසො. අනොධිසො දිසා එරණාදිවසෙන ඣානස්ස පවි– ජම්භණා, විකුබ්බණා විවිධා කිරියාති කත්වා'' (296 – වි – ටී)

අප්පණාපත්තචිත්තතස්සේව යනු මෛනී, උපචාර ලාභියාට නොවේ. පුගුණු වූ බලවත් බවට පැමිණ වීමෙන් විපුල බව ආදී විශේෂයට පැමිණි යෝගියාට කොටස් නො කොටස් දිසාවන්හි පැතිරවීම් වශයෙන් මෛතී ධාානයා ගේ උසස් වැජැඹීමක් විකුර්වණයක් – තොයෙක් ආකාර මෛති– යෙහි යෙදීමක් කොට යනුවෙන් මෛතී විකුර්වණය ''සබ්බේ සත්තා'' යනාදීන් අනොදිසො, ඔධිසො දිසාඑරණයන්ගෙන් නැවත නැවතත් මෛතී අර්පණා 528 ට ඉපදවීම යි. දුනට මෙමතී භාවතා කරණවා ය යි කරන්නේ ඉක්මණින් මෛතී වීකුර්වණයට බැසීමකි. එහෙයින් ම මුලික මෛතී භාවනාවට **න**ො පැමිණ මෛතී කල්පතාවෙන් මෛතී චින්තාවෙන් පමණක් අද බෞද්ධ ගිහි–පැවිදි සමාජය නැවතීමට පත්වෙයි. භාවනාත් – කල්පනාත් වෙන් ව වටහා ගන්නා තුරු භාවනා– වකින් පුතිඵල ලබා ගත නො හැකි ය. දිගට හැල්ලක් කීම භාවනාවක් නො වේ. එක වචනයක් ගෙණ එම අදහස ම දියුණු කර ගැණීම හාවනාව බව සිතිය යුතු ය. විසුද්ධිමග්ගයෙහි,

''සබ්බපඨමං අහං සුබිතො හොමි, නිද්දුක්බො'ති වා අවෙරො, අඛාාපජ්කො, අනිසො, සුබී අත්තානං පරිහරාමීති එවං පුනප්පුනං අත්තනි ගෙන භාවෙතබ්බො,'' සියල්ලට පළමු ව ''මම සුවපත් වෙමි'' කියාද, අවෛරීව වෙසෙමි, වාාපාද නැත්තේ වෙසෙමි, නිදුක් ව වෙසෙමි සුවපත් ව වෙසෙමි කියා නැවත නැවත තමන් කෙරෙහි ම මෛතීය වැඩිය යුතු ය.

මෙහි මෛතී භාවනා සතරක් දක්වා ඇත.

- 1. අවේරෝ අත්තානං පරිහරාමි.
- 2. අඛාාපජ්ඣො අත්තානං පරිහරාමි.
  - 3. අනීසො අත්තාතං පරිහරාමි.
  - 4. සුබී අත්තානං පරිහරාමි.
  - 1. වෛර නැත්තේ වෙසෙමි.
  - 2. වාාපාද නැත්තේ වෙසෙමි.
  - 3. දුක් නැත්තේ වෙසෙමි.
  - 4. සුවපත් වූයේ වෙසෙමි.

මෙහි මුල විසුද්ධිමග්ග පාඨයෙහි සඳහන් සුවපත් චෙමි නිදුක් වෙමි යන දෙක ම මේ සතරම ඇතුළත් වන හෙයින් මෛතී අර්පණා ධාානය තෙක් මේ එක එකක් චෙන ම මෛතී හාවනා ය. මේ සතර ම එකවර කීමෙන් මෙනෙහි කිරිමෙන් එක එක වචනයට අනුව සිත් පහළවන නිසා එක මෛතී සිතක් දියුණුවට පත් නොවී මෛතී කල්පනා චීන්තාමාතුයක් වන බව දැන් පැහැදිළි විය යුතු ය.

දැන් මුල සිට ධෳානය තෙක් යන මෛතී භාවනා සතර දක්වනු ලැබේ. එයින් තමන්ට පහසු එකක් තෝරා ගන්න.

1

i. ''අහං අවෙරෝ අක්කානං පරිහරාමි.'' මම වෛර නැත්තේ වෙසෙමි.

#### කෙටියෙන්:

මම අවෛරී වෙමි, අවෛරී වෙමි. අවෛරී වෙමි...... (මෙසේ විතාඩි 4-5 ක් තමන් තමන්ට පෙනෙන සේ දෙ ඇස් පියා ගෙන මෛතීය වඩන්න.)

- ii. අහං විය මෙ හිතා අවෙරා අත්තානං පරිහරන්තු. මා මෙන් මගේ හිතවත්තු අවෛරීහු වෙත්වා, අවෛරීහු වෙත්වා, අවෛරීහු වෙත් වා......(මෙසේ හිතවතුන් පෙනෙන්නා සේ අරමුණු කොට විනාඩි 10 ක් පමණ මෛනී වඩනු.)
  - iii. අහං විය මේ මජ්ඣත්තා අවේරා අත්තානං පරිහරන්තු.

මා මෙන් මගේ මැදහත්තු ද (මධා‍යස්ථයෝ ද) අවෛරී චෙත් වා, අවෛරී වෙත්වා (.......හිතවත් ද නො වන වීරුද්ධ ද නො වන අය පෙනෙන සේ අරමුණු කොට විනාඩි දහයක්, පහළොවක් මෛතිය වඩන්න.

iv. අහං විය මෙ වෙරිනො අවෙරා අත්තානං පරිහරන්තු.

මා මෙන් මගේ වෛරීහු ද අවෛරී වෙත් වා, අවෛරී වෙත් වා.......(පෙනෙන සේ අරමුණු කොට වැඩි වේලාවක් මෛනීය වඩනු,)

#### මෛතී උපචාරය:

මේ එක මෛතී භාවතාවකි. මෙය මෙසේ කුමානු කූල ව වඩන විට සිත එකහ වෙමින් තමන් කෙරෙහි ද හිතවතුන් කෙරෙහි ද සතුරන් කෙරෙහි ද එක හා සමාන මෛතීයක් – දියූණු මෛතී සිත් පරම්පරාවක් ඇති වේ.

තමන් කෙරෙහි ඇති මෛතීයේ සීමාව බිඳ හිතවතුන් කෙරෙහි වැඩිය ඇති මෛතීය බිඳ මැදහතුන් කෙරෙහි සමව පැවැත්වීම, තමනුත් හිතවතුනුත්, මැදහතුනුත් කෙරෙහි ඇති මෛතී සීමාව බිඳ සතුරත් කෙරෙහි ද මුල් තුන් කොටස හා සම ව මෛතීය පැවැත්වීම සීමා සම්හේද යයි. තමන්, හිතවතුන්, මැදහතුන් සතුරන් කෙරෙහි එක හා සම ව පවත්නා මෛතීය මෛතී උපවාරද්ධාානය යි.

### අර්පණා ධානනය

එම කොටස් සතර එක් ව වැටහීම මෙහි නිමිත්ත යි. එම නිමිත්තම අරමුණු කොට පුථමධාානයට පැමිණිය හැකි ය. දෙවන, තුන්වන ධාාන ද ලැබිය හැකි ය.

#### 2

අහං අඛාාපජ්කො අත්තානං පරිහරාමී.

මම වහාපාද නැත්තෙක් වෙමි. වහාපාද නැත්තෙක් වෙමි........යන ආකාරයෙන් ද තමනුත්, හිතවතුනුත්, මැද-හතුනුත්, සතුරනුත් අරමුණු කොට මෛනී වඩා ධහාන ඉපදවිය හැකි ය.

#### 3

අහං අනීසො අක්තානං පරිහරාමි

මම නිදුක් වූයේ වෙමි. නිදුක් වෙමි. නිදුක් වෙමි. යනු ද පෙර මෙන් ධාාන ලැබිය හැකි මෛතී භාවනාවෙකි.

#### 4

අහං සුබී අත්තානං පරිහරාමි.

මම සුවපත් වෙමි. සුවපත් වෙමි......යනු ද පෙර මෙන් සතර කොටස අරමුණු කොට ධාාන ඉපදවිය හැකි හාවනාවෙකි.

### දූන් මේ භාවනා–

අවෙරෝ – අඛ්‍යාපජ්ඣෝ – අනිසෝ – සුබී – වෛර නැත්තේ – ව්‍යාපාද නැත්තේ – දුක් නැත්තේ – සුවපත් වූයේ යන සතර මෛතී මනසිකාරයෙන් තමන්ට පි්ුය, පහසු එකක් තේරුම ගන්න. නිතර අසා පුරුදු පිුය හොඳින් වැටහෙන මෛතී මනසිකාරය ''සුවපත්'' යනු යි. එය මුල සිට වඩන කුමය බොහෝ දෙනා වෙනුවෙන් දක්වමි.

## **පූ**ව්කෘතාය

දිනපතා තමන් භාවනා කරණ වේලාවල් නියම වශයෙන් තබාගන්න. භාවනා වෙනුවෙන් ම සතියක් දෙකක් මසක් වෙන් වී භාවනා කරන්නේ නම් වඩාත් හොඳයි.

### භාවනාවට වාඩිවීම

ශරීරය කෙළින් තබාගෙන අරමිණිය ගොතාගෙණ වාඩිවිය හැකි නම් ඉතා හොඳ යි. එසේ නොහැකි නම්, පහසු පරිදි වාඩි වී හෝ හේත්තු වී දිග ඇරී හෝ පහසු ඉරි– යව්වකින් සිට මෛතු්ය වැඩිය හැකි ය. දෙහොත් හිස මුදුනේ තබා නමස්කාරය කියා වැඳ සිල් සමාදන් විය යුතු නම් රක්නා සීලය සමාදත් වන්න. නැතහොත් සිල් මෙනෙහි කර බලන්න.

ඉතිපිසො ආදී තෙරුවන් ගුණ කියා වැඳ කමා කරවා ගෙණ, ජීවිත පරිතාභාගය කොට, බුදුගුණ මෙතෙහි කොට මෙහි පහත සඳහන් වන පරිදි මෛතී භාවතාව වඩන්න. (මූලික පූඵිකෘතා බලන්න.)

මම සුවපත් වෙමි. සුවපත් වෙමි. සුවපත් වෙමි. .........(මෙසේ ඇස් පියා තමත් පෙනෙත්තා සේ විතාඩි කීපයක් අරමුණු කරන්න.)

මා මෙන් මගේ හිතවත්තු සුවපත් වෙත් වා, සුවපත් වෙත් වා. සුවපත් වෙත් වා......(හිතවතුන් පෙනෙන්නා සේ වැඩි වේලාවක් අරමුණු කරණු.)

මා මෙන් මගේ මැදහත්තු සුවපත් වෙත් වා! සුවපත් වේවා......(මැදහතුන් පෙනෙන්නා සේ වැඩි වේලාවක් අරමුණු කරණු)

මා මෙන් මාගේ සතුරහු ද සුවපත් වෙන් වා! සුවපත් වෙන් වා.....

(මෙ සේ මෛතී භාවතා කිරීමේ දී ද සතර කොටස කෙරෙහි ම එක හා සමාත මෛතීය ඇතිවීම මෛතී සීමා හේදය යි එය මෛතී උපචාර ධාාතය යි. මෙසේ ඇතිවත මෛතී නිමිත්ත අරමුණු කොට පුථම ධාාතාදී මෛතී අර්පණා ලැබූ තැතැත්තාට ''සබ්බේ සත්තා,' යනාදි අනොයිසෝ, මයිසෝ, දිසා – එරණ වශයෙන් මෛතී අර්පිණා සිත් නැවත 528 ක් ලැබිය හැකිය. ඒ මෛතී ධාාතය වසිවීම සඳහාය.)

# විභංග පුක**ර**ණයේ දක්වන ලද මෛතී භාවනාව

''සොයථාපි නාම එකං පුද්ගලං පියං මනාපිං දිස්වා ,මෙත්තාමයයා එටමෙව සබ්බේ සත්තෙ මෙත්තාය එරති.'' යම් මස් පිය මනාප වූ එක පුද්ගලයකු දක මෛතිය කරන්නේ නම්, එසේ සියලු සතුන් දෙත මෛතිය පතුරුවයි. ''යථා පියපුග්ගලං මෙත්තායෙයා, එවං තස්මිං පුග්ගලෙ අප්පණාප්පත්තාය වසිහාවං උපගතාය මෙත්තාය මජ්ක්ධත්ත වෙරී සංඛානෙපි සබ්බේ සත්තෙ අනුක්කමෙන එරතී' ති අත්ථො.''

යම් සේ පිය පුද්ගලයාට මෙත් වඩන්නේ ද මෙසේ එම පුද්ගලයා වෙත (ඒම අරමුණෙහි) අර්පණාවට පැමිණි, වසී වූ මෛතීය මධාාස්ථ, වෛරි සංඛ්‍යාත වූ සියලු සතුන් කෙරෙහි කුමයෙන් පතුරුවයි යන තේරුම යි.

### මෙසේ මෛතී භාවනා කිරිමෙන් ලද අත්දකීමක්

පූචිකෘතායන් නිමවා තමන් කෙරෙහි මම සුවපත් වෙම වා. සුවපත් වෙම්වා යනුවෙන් ටික වේලාවක් භාවතා කොට, තමන්ට වැඩි මහළු ගරු පිුය පුද්ගලයකු (ලිංග සභාග) එක්කෙනෙකු අරමුණු කිරීමේ දී ලිංග සභාගයකු විය යුතුය. හාවනානු– යෝගියා පිරිමියෙක් නම් පිරිමියකු විය යුතු ය.)

සුවපත් වේවා, සුවපත් වේවා යනුවෙන් දිගට ම උදේ – සවස රාති තනිකර මෛතී භාවනාව ම කරණ ලදී. මෙසේ දවසක් – දෙකක් භාවනා කරණ වීට එම අරමුණ වූ පිය පුද්ගලයා හොදින් මනෝද්වාරයට අරමුණු වන්නට විය.

තවත් දවසක් – දෙකක් භාවනා කරණ විට ඔහු නොයෙක් කුියා කරණවා දක්නට ලැබුණි. සමහර විට ඔහු භාවනානු යෝගියාට කවටකම් කරණ අයුරින් ද දක්ක හැකිවිය.

නො නවත්වා දිගට ම ඔහු ම අරමුණු කරමින් භාවනා කරණ විට තමන්ට ඉතා ම පිය ආකාරයට එම පුද්ගලයා පෙණෙන්ට පටන් ගත්තේ ය. ඔහු සිල්සමාදන් ව ඉන්නවා දකින්ට තමන් පිය හෙයින් එසේ දක්නට ලැබිණ.

තවත් එසේම භාවතා කරණ විට එම පිය පුද්ගලයා අවට සියුම රත්වත් ආලෝකයක් දක්තට ලැබුණි. එය කුමයෙන් දියුණු ව ඔහු වටෙට නිතර පවත්නා ආලෝකයක් විය. නො නවත්වා භාවතා කරණ විට බොහෝ වේලා කිසි ම අපහසුවක් තැතිව රැස් විහිදෙන පිය පුද්ගලයා නැමති බබලන අරමුණෙහි සිත රැඳුණේ ය දන් දන් පුිය පුද්ගල අරමුණට වඩා ආලෝකය පුබලය. විතර්ක – විචාරාදීන් පිළිබඳ වැටහීම ද සහිතය.

දන් අරමුණ ආලෝකය ඇතුළට ඇදී යන්නාක් මෙන් දෙනෙන්නෙ ය. දන් අරමුණ නැත. ශාන්ත ආලෝකය පම– ණකි. එහි සම්පූර්ණ සිත ම පවත්නා ගතියක් සිතෙහි පුබල ඒකාගුතාවයකි.

ඉන්පසු හිත – අහිතාදී සියලු සතුන් කෙරෙහි ද ඉතා පහසුවෙන් මෛතිය පතුරුවා වැඩිය හැකිය.

හිත, මධ්‍යස්ථ, අභිත එක් කෙනෙකු හෝ එක පිරිසක් හෝ අරමුණු කොට ද මෛති ධ්‍යාතය ලැබිය හැකි ය. අන්ත, හිත, මජ්ඣත්ත, අභිත යන සතර කොටස ''සුවපත්'' යනාදී එක මෛති මනසිකාරයෙකින් මෙනෙහි කොට සතර කොටස ම එකක් මෙන් අරමුණු වී මෛති උපචාර අර්පණා ධ්‍යාන ලැබෙන්නේ ය.

මේ කොයි විධියකින් හෝ මෛතු්ය අර්පණා ධාාන ලාභියාට නැවත,

''සියලු සත්වයෝ සුවපත් වෙත්වා, සුවපත් වෙත්වා... .....යනුවෙන් හාවනා කොට මෛතී අර්පණා ධාාන නයක් ද,

පාණා, භූතා, පුග්ගලා, අත්තභාව පරියාපන්නා යන සතර කොටස අරමුණු කර අර්පණා ධාාන සතරක් ද යි අර්පණා ධාාන පහක් ලැබේ.

සියලු ස්තීහු, පුරුෂයෝ, ආර්යයෝ, අනාර්යයෝ, දෙවියෝ, මනුෂායෝ, අපායේ සිටින්නෝ යැයි සියලු සත්ත්වයන් කොටස් සතකට බෙදු ඔධිසෝ එරණ මෛතිය සියලු ස්තීහු අවෛරී වෙත් වා යතාදී සතර මෛතී මනසිකාර-යෙත් කොටස් සත අරමුණු කොට මෙති අර්පණා 28 ක් ඉපදවිය හැකි ය. මේ ඕධිසෝ එරණ මෛතීය යි.

නැගෙනහිර, දකුණ, බටහිර, උතුර, නැගෙනහිර අනුදිග, දකුණු අනුදිග බටහිර අනුදිග, යටදිග, උඩ දිසාව යනුවෙන් දස දිසාවන් හි එක දිසාවක් ගෙණ, දන් නැගෙනහිර සියලු සත්ත්වයෝ අවෛරී වෙත් වා......මෙසේ සතර මෛනී මනසිකාරයෙන් සත්ත්ව, පාණ, කොටස් පහ අරමුණු කිරීමෙන් එක දිසාවකට මෛනී අර්පණා 20 ක් ඉපදවිය හැකි ය. දස දිසාවට ම මෛනී අර්පණා 200 කි.

මේ අනොධිසො දිසා එරණ මෛතී අර්පණා ය.

ඔධිසො එරණයෙහි ස්තුී–පුරුෂාදී කොටස් 7, ''අවෛරී යතාදී මෛතී මනසිකාර සතරින් එක දිසාවකට මෛතී අර්පණා 28 ක් ලැබේ. දස දිසාවට 280 කි.

මෙසේ මූලික වශයෙන් තමා, හිතවතුන්, මැදහතුන්, සතුරන් යන සතර වරින් වර අරමුණු කොට හෝ තනිකර වුය පුද්ගලාදී කෙනකු හෝ අරමුණු කොට පුථමධානන ඉපද වූ ධානන ලාභියාට –

| අගෙ  | ාධිමසා එ | රණ මෛතී  | අර්පණා    | 20                  |       |
|------|----------|----------|-----------|---------------------|-------|
| ඔධි  | සා ඵරණ   | මෛතී අර් | පණා       | <b>2</b> 8 ,        |       |
| දිසා | වසයෙන්   | අනොධිසො  | එරණ       |                     |       |
|      |          | මෛනී     | අර්පණා    | 200                 |       |
| දිසා | වසයෙන්   | ඔධිසො එර | <b>ల్</b> |                     |       |
|      |          | මෛතී     | අර්පණා    | 280                 |       |
|      |          |          |           | $\overline{528}$ ක් | ලැබේ. |

මෙහි දක්වන ලද නිරවුල් මෛනී භාවනාවක් තේරුම් ගෙණ එය වඩා ධාාන උපදවා විදර්ශනා වඩා උතුම් නිවන් සුව ලබත් වා.

(අප විසින් ලියන ලද සිත සිරුර සහ නිවන හෙවත් ධම්මසංගණී අභිධර්ම ගුන්ථයෙහි ද්විතීය හාගය 57 වැනි පාඩම පහත සඳහන් බුහ්මවිහාර සඳහා බලන්න.)

### බුහ්ම විහාර භාවනා

මෙන්නා, කරුණා, මුදිතා, උපෙක්ඛා යන සතර භාවතාවෙන් යුක්ත ව ඉදී ම ශුෂ්ඨ ය. එහෙයින් ශුෂ්ඨ විහරණය හෙවත් ඉතා උතුම් ලෙස වාසය කිරීම යන තේරුමෙන් බුහ්මවිහාර නම් වේ. මෙම මෛතී, කරුණා, මෘදුතා, උපෙක්ඛා ගුණ ඉතා උසස් පුතිපත්ති බව යහපත් ගුණාංග බව ලෝකයෙහි කවදත් පුකට ය. එ හෙයින් බුහ්ම හෙවත් උතුම් මනා පිළිවෙත් නිසා ශුෂ්ඨ ය.

එ සේ ම රූපාවචර ධාන උපදවා නිවරණයන් ඔබා බඹලොව උපන් බුහ්මයෝ නිර්දේෂ සිතෙන් ජීවත් වෙති. සත්ත්වයන් කෙරෙහි මෙම මෛතී, කරුණා, මෘදුතා, උපේක්ෂාවෙන් යුතු ව වාසය කරති. මෙම සතර භාවනා—වෙන් වඩන යෝගී පුද්ගලයා ද එම බඹුන් මෙන් නිදෙස් සිතින් වසන හෙයින් මෙම සතර භාවනාවෙන් බුහ්ම විහාර භාවනා නාමයෙන් දක්වන ලදී. බුහ්ම හෙවත් උත්තම වූ බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් දෙසූ නිසා ද බුහ්ම විහාර නම් වේ.

1. මෙත්තා: රඑ බව දුරුකොට සිනිඳු බවට පැමිණීම මෛතිය යි. ''මෙජ්ජතී ති මෙත්තා, සිනිය්හතී ති අත්ථො.'' යනුවෙන් ඒ බව කියන ලදී. නො රඑ නො තද සිතක් හොඳින් මිතුරන් කෙරෙහි පවත්වමු.

එම නිසා. මිතුරු බව මෛතිය ය යි කියා ද කියනු ලැබේ. තමා කෙරෙහි හා අනුන් කෙරෙහි තමා ගේ සිතෙහි රළු බවක් – තද බවක් නො මැති ව මිතුත්ත්වයෙන් යුක්ත වීම මෛතිය යි.

#### හාවනා

මෛතී භාවනාව ඉතා නිරවුල් ව, ඉතා පැහැදිලි ව විසුද්ධිමග්ගයේ දක්වා ඇත. ධම්මසංගිණී අථඨකථාවේ ද විසුද්ධිමග්ගය බලන ලෙස කියා තිබේ.

'සබ්බපඨමං පන අභං සුබිතො හොමි නිද්දුක්බොති වා අවෙරො, අවාාපජ්කො, අනීසො සුබී අත්තානං පරිහරාමීති එවං පුනප්පුනං අත්තනියෙව භාවෙතබ්බා.'' සියල්ලට පළමුකොට මම සුවපත් වෙමි කියා හෝ නිදුක් වෙමි කියා හෝ වෛර නැත්තෙක් වෙමි යි කියා හෝ දෙම්නස් නැත්– තෙක් වෙමි යි කියා හෝ සුව සේ ජීවත් වෙමි යි කියා හෝ මෙසේ නැවත තමා කෙරෙහි මෛනී හාවනා කළ යුතු යි.

මෙසේ තමා අරමුණු කොට පළමු ව මෛතී භාවනාව පටන්ගත යුතු ය. ඒ සඳහා,

- 1. මම සුවපත් වෙමි, සුවපත් වෙමි යනුවෙන් හෝ
- 2. මම නිදුක් වෙමි, නිදුක් වෙමි යනුවෙන් හෝ
- 3. මම වෛර නැත්තෙක් වෙමි, වෛර නැත්තෙක් වෙමි යනුවෙන් හෝ
- 4. මම දේම්නස් නැත්තෙක් වෙමි, දෙම්නස් නැත්තෙක් වෙමි යනුවෙන් හෝ
- 5. ම**ම දුක්** නැත්තෙක් **වෙ**මි, දුක් නැත්තෙක් වෙමි යනුවෙන් හෝ
- 6. මම සුවෙන් වෙසෙමි, සුවෙන් වෙසෙමි යනුවෙන් හෝ මේ එක විධියකින් මෛතී භාවනාව පළමු ව තමා ම අරමුණු කොට පැවැත්විය යුතු ය.

ඉන්පසු හිතවතුන් අරමුණු කොට ද මැදහතුන් අරමුණු කොට ද සතුරන් අරමුණු කොට හාවනා කළ වචනය ම ගණිමින් හාවනා කිරීමේ දී මෛතී සීමා හේදය වෙයි. හෙවත් සතර දෙනා කෙරෙහි ම එක හා සමාන මෛතීයක් ලැබීමෙන් තමා කෙරෙහි හෝ එක් කොටසක් කෙරෙහි තිබුණු මෛතී සීමාව බිඳී කොටස් සතර කෙරෙහි ම එක හා සමාන මෛතීයක් ඇති වේ. මේ වනාහි මෛතී පුතිහාග නිමිත්ත ලැබීමත් උපාචාර ධාාන ලැබීමත් ය.

# මූලික කම්ස්ථානය වශ්යෙන් මෛතී භාවනා ව වඩන තවත් කුමයක්

සැමදෙන ම කෙරෙහි මිතුරු බව – මෛතී සිත නැවත නැවත උපදවමින් දියුණු කිරීම මෛතී භාවනාව යි. තේරුම:–

'සබ්බසත්තෙසු අත්ත හිත සුබං අතිච්ඡනං මෙත්තා' ලාභය, යහපත, වැඩි දියුණුව, හිතවත් බව, සිතෙහි හා ශරීරයෙහි දුක් නැති සැපවත් බව තමන් මෙන් ම හැම දෙනා කෙරෙහි ම කැමති වීම මෛතු්ය යි. අරමුණ:-

ජීවත් වන සත්ත්වයෝ ය.

තමන් හා දෙව් මිනිස් ආදී සියලු ජීවීන් කෙරෙහි අනර්ථ අහිත, දුක් දුරුව අර්ථ, හිත, සැපයන් පැමිණේ වා! යි හෘදයංගම ව ඇතිවන මිතුරු බැවින් යුතු මෛතී සිත ඒ ඒ පුාණින් අරමුණු කොට බලවත් එකමුතු බවට පැමිණෙවීම මෛතී භාවතාව යි. මතු දැක්වෙන පරිදි එසේ සිත දියුණු කරණු.

- 2. මගේ මැණියෝ සුවපත් වෙත්වා! පියාණෝ සුවපත් වෙත් වා! ගුරුතුමා සුවපත් වෙත් වා! කලාාණ මිතු ස්වාමීන් වහන්සේ සුවපත් චෙත් වා! ආදී වශයෙන් තමා ගේ හිතට ඉතා පිය හිතවතා (ලිංග සභාග වූ ජිවත් ව සිටින.) තමන් ඉදිරිපිට සිටින්නාක් මෙන් සිතා පළමු ව එක් කෙනෙකු අරමුණු කොට ද පසු ව සියලු හිතවතුන් අරමුණු කොට ද මෙත් වැඩිය යුතු.
- 3. මධාාසථ හෙවත් මැදහත් සියලු සත්ත්වයෝ සුවපත් වෙත්වා!.....

(හැකිතාක් දෙනා පෙනෙන්නා සේ අරමුණු කරණු.)

4. වීරුද්ධකාරයෝ සුවපත් වෙත් වා! සුවපත් වෙත් වා!...... (ඉදිරිපිට පෙනෙන්නා සේ අරමුණු කරණු.)

මෙසේ මෙත් සිත නැවත නැවතත් තමන් කෙරෙහි හිතවතුන්, මැදහතුන්, සතුරන් කෙරෙහි පැවැත්වීමේ දී තමන් කෙරෙහි පවත්නා මෛතුිරෙහි සීමාව ඉක්මවා හිත-වතුන් කෙරෙහි පවත්නා මෛතුිරෙහි සීමාව ඉක්මවා හිත-වතුන් කෙරෙහි සම ව පවත්නා මෛතුිර ඇති වී හිතවතුන් කෙරෙහි පවත්නා මෛතුිරෙහි සීමාව බිදී මැදහතුන් කෙරෙහි - මෛතුී සීමාව ද ඉක්මී සතුරන් කෙරෙහි ද එක හා මෛතුීර ඇති වී මෙසේ තමනුත් හිතවතුනුත් මැදහතුනුත්, සතුරනුත් එක කක්ෂයෙහි එක හා සමාන ව අරමුණු වී මෙ හැම ම අහස එක සමාන්තරයක මෙන් වැටගේ. ඉන්පසු සියලු සත්ත්ව වයෝ, සියලු පුණිහු සුවපත් වෙත්වා යනාදීන් ද මෛතුිර වැඩිර හැකි ය.

### එයින් එක්තරා පුමාණයක මෛතීයක් මෙ සේ පුහුණු කරන්න.

| 1.         | වෙන් වා!     | •           | , ააც ა    | 5,5,00003        | සුටපත                                  |
|------------|--------------|-------------|------------|------------------|----------------------------------------|
|            | (තමන් ඉන්න   | ා තැන සි    | සියලු දෙනා | <b>ම</b> පමන ප   | ත්තා සේ                                |
|            | අරමුණු කරණු  | <u>(</u>    |            |                  | -                                      |
| 2.         | මේ ගමේ, අ    |             | _          |                  | සක්වල                                  |
|            | සත්ත්වයෝ ද   | -           |            |                  |                                        |
| 3.         | නැගෙනහිර සි  | පියලු සත්ත් | වයෝ සුවද   | <b>ා</b> ත් වෙත් | වා!                                    |
| 4.         | බටහිර        | .,,         | ,,         | ,,               | ·· · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| <b>5</b> . | උතුර         | ,,          | ,,         | ,,               |                                        |
| 6.         | දකුණ         | ,,          | ,,         | ,,               |                                        |
| 7.         | නැ: අනුදිග   | ,,          | ,,         | ,,               | ·                                      |
| 8.         | බටහිර අනුදිග | ,,          | ,,         | ,,               |                                        |
| 9.         | උතුරු අනුදිග | ,,          | ,,         | ,,               | ••••••                                 |
| 10.        | දකුණු අනුදිග | , ,         | ,,         | ,,               | • • • • • • • • • • • •                |
| 11.        | උඩ දිසාවෙහි  | ,,          | ,,         | ,,               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  |
| 12.        | යට දිසාවෙහි  | ,,          | ,,         | ,, ,,,,,         | , , , , , , , , , , ,                  |

මෙමස් ඒ ඒ දිසාවන්හි සත්ත්වයන් සිතින් අරමුණු කොට මෙත් සිත පතුරවමින් භාවනා කරණු.

අවසානගේ දෙවියන්ට පින් දෙනු. කරුණා බුහ්ම විහාර භාවනාව.

අනුත්ට දුකක් පැමිණි බව දැකීමෙන්, ඇසීමෙන්, සිතීමෙන් සත්පුරුෂයන් ගේ හෘදය කම්පා කෙරේ නු යි කරුණා නම් වේ. සාධූන් ගේ සිතෙහි අනුන් ගේ දුකට උණුවන ගතියක් නිතැතින් ම පිහිටා ඇත. සිත කම්පා කරන ගතිය කරුණාව යි. (කරොතීති කරුණා.)

අනුන් ගේ දුක පළවා හරිනුයි දුරු කෙරෙනුයි කරුණා නම වේ. (කිණානී ති කරුණා.)

දුකට පැමිණියන් කෙරෙහි පතුරුවනු ලැබේ නුයි කරණා නම වේ. (කිරීයති, පසාරීයතිති කරුණා.)

මෙයින් අදහස් කරන්නේ සිතෙහි ඇති වන අනුන් දුකෙහි දී ඒ දුක ඒ දුක්ඛිතයන්ගෙන් අස් කිරීමට තමන්ට ඇතිවන කැමැත්ත වැනි ශාන්ත චෛතසික ධර්මයකි. මෛතියට සුව - දුක් ආදී භේදයක් නැති ව සියලු සත්ත්වයන් ම අරමුණු වේ. කරුණාවට දුක්ඛිත සත්ත්වයන් අරමුණු වේ. කරුණා චෛසිකය පෙරදැරි කරනෙ දුක්ඛිත සත්ත්වයන් අරමුණු කොට ධාාන සිත් උපදවා ගැනීම කරුණා බුහ්ම විහාර භාවනා යි. බුද්ධා දී මහෝත්තමයන් නිරතුරු ව කරුණාවෙන් යුතු ව වසන හෙයින් හා උත්තම විහරණය හෙයින් ද බුහ්ම විහාර නම් වේ.

දුකට පැමිණ නොයෙක් ලෙඩ – දුක් – රෝග පීඩාවන්ට හෝ වධයට පැමිණි සත්ත්වයකු අරමුණු කොට ඔහු ගේ දුක් දුරුවේවා, දුක් දුරුවේවා.....මෙසේ කරුණා භාවනාව පටන් ගත යුතු ය. එසේ ම සැපයෙහි පිහිටි පව්කරන්නවුන් අරමුණු කොට ඔහු මතු මහත් දුකට පැමිණෙන බව සිතා ඔහු දුකින් මිදේ වා, දුකින් මිදේවා යි මෙසේ හෝ කරණා භාවනා ව වැඩිය යුතු ය. සැපයෙහි පිහිටි කූසල් කරන්නවුන් කෙරෙහි සසර දුකින් නො මිදුණු හුගයින් මොහු ද දුකින් මිදේවා යි කරුණා භාවනා ව දියුණු කළ හැකි ය, ඉන්පසු තමා අරමුණු කොට ද හිතවතුන් අරමුණු කොට ද මධාස්ථයන් කෙරෙහි ද සතුරන් කෙරෙහි ද දුකින් මිදෙන්වා, දුකින් මිදෙන් වා යි කරුණා භාවනාව වඩා ඒ සතර කොටස කෙරෙහි එක හා සමාන ව කරුණාව පිහිටියේ නම්, කරුණා භාවනාවෙන් උපචාරධාානය ලබන ලද්දේ, එය ම දියුණු කිරීමෙන් පළමු වැනි, දෙ වැනි, තුන් වැනි, ධාාන සිත් ලබන්නේ ය. මෛනී බුහ්ම විහාරය මෙනි.

## මුදිතා බුහ්මවිහාර භාවනාව

මුදිතා නම මෝදනය හෙවත් ඉතා ම හොඳ යැයි පුමුදිත වීම යි. සතුටු වීම යි. මුදිතා භාවතාව පටන් ගත යුත්තේ ඉතා මුදිත ව පුමුදිත සතුගින් වාසය කරිණ පිය පුද්ගලයකු අරමුණු කොට මොහු මුදිත වේවා, මුදිත වේවා....යි අාරම්භ කොට සිතෙහි මෘදුතාවය දියුණුවත් ම තමා කෙරෙහි ද හිතවතුන්–මද්ධාස්ථයන් සතුරන් අරමුණු කොට ද මුදිත වෙත් වා, පුමුදිත වෙත් වා.....යි මෙසේ භාවතා වඩා සීමා හේදයට පැමිණි මුදිතා ගුණය ඇත්තේ උපචාරධාානය ලබන ලද්දේ වේ. පෙර සැපයෙහි පිහිටා පසු ව දුක්ඛිත වූවකු අරමුණුකොට වුව ද ඔහු පෙර මුදිත ව, පුමුදිත ව සිටියේ යැයි සලකා මුදිත වේවා යි ඔහු කෙරෙහි මුදිතා භාවතාව පටත් ගත හැකි බව කියන ලදී මෙසේ උපචාරධාානයට පැමිණි එම නිමිත්ත අරමුණු කෙරෙමින් පළමු වැනි දෙ වැනි. තුන් වැනි ධාානයන්ට පැමිණිය යුතු ය.

### උපෙක්ඛා බුහ්මවිහාර භාවනා ව

උපේ සභා භාවනාවට පළමු වැනි, දෙ වැනි තුන් වැනි ධාන සිත් නැති බවත් මෛතියෙන් හෝ කරුණාවෙන් හෝ මුදිතා භාවනාවෙන් ලබන ලද පළමු වැනි, දෙ වැනි, තුන් වැනි පඤ්චකනයෙහි නම් සතරවැනි ධාන ඇති යෝගියෙක්ම උපේ සභාවනා වැඩිය යුතු බත් වෙනා ගත යුතු ය. උපෙක්බා භාවනාව මැදහත් බව උපේ සභාව යි.

මෛතී භාවනාව රාගයට කිට්ටු හෙයින් ද කරුණා භාවනාව දෙම්නසට ආසන්න හෙයි ද මුදිතා භාවනාව සොම්නසට උපකාර හෙයින් උපෙක්ෂාව ම ශාන්ත වශයෙන් සලකා යට කී බුහ්මවිහාර භාවනාවන්ගෙන් ලබන ලද (චතුක්කනය) තුන් වැනි (පඤ්චකනය) සතර වැනි ධාාන ඇති යෝගියා පුකෘති – මධාසේථ පුද්ගලයෙක් අරමුණු කොට මැදහත් වේවා, මැදහත් වේවා යි මෙසේ උපේæාව වැඩිය යුතු ය. එසේ සිත එකහ වූ පසු තමා කෙරෙහි ද මධාස්ථයන් කෙරෙහි ද සතුරන් කෙරෙහි ද උපේක්ෂාව වඩා සීමා සම්ණේදයට පැමිණීමෙන් උපේæා උපවාරධානයයට ද චතුර්ථ හෝ පඤ්චම අර්පණාධානයයට ද පැමිණිය යුතු ය. අනිකුත් කසිණා දී භාවනාවකින් තුන් වැනි හෝ සතර වැනි ධානන ලැබූ තැනැත්තාට මෙම උපේæා බුහ්ම විහාර ධානයට නො පැමිණිය හැකි ය. මේ වතාහී සත්ත්වයන් අරමුණු කොට උපදවනු ලබන උපේæා බුහ්මවිහාර සතර වැනි ධානයය හෙයිනි. අනිත් ධානවල අරමුණු සභාග නො වේ.

මෙත්තා, කරුණා, මුදිතා, උපෙක්ඛා යන මෙම සතර ඛඹවිහරණ භාවනාවන් මහත් වැඩ දයක ය. මේ භාවනා සතර ම සත්වාරම්මණ ය.

මෙන්නෙන් වාහපාදය විෂ්කම්භණය කෙරේ. කරුණා-වෙන් හිංසාව ද මුදිතාවෙන් අරතිය ද උපේඤාවෙන් රාග– පටිස දෙක ද විෂ්කම්භණය කෙරේ.

ටික දෙනෙකුන් (සත්ත්වයන්) අරමුණු වීමෙන් ධාාන ඉපැවීම පරිත්තාරම්මණ ය.

බොහෝ දෙනෙකුන් (සත්වයන් අරමුණු වීමෙන් අප්පමාණාරම්මණ ය. එසේ අපමණ සතුන් අරමුණු විය හැකි හෙයින් අප්පමඤ්ඤා යනුවෙන් දක්වන ලද නමුදු, එක සතකු නමුදු අරමුණු කොට ධාාන ඉපද විය හැකි ය. ලක්ෂණාදිය සත්ත්වයන් කෙරෙහි හිතවත් බව ලක්ෂණකොට ඇත්තේ මෛතිය යි හිතවත් බව ඇති කිරීම කෘතාය යි. ආසාතය දුරුවීම එළෙඹ සිටින අයුර යි. සත්ත්වයන් මනාප බව දැකීම ආධාරය යි.

සත්ත්වයන් ගේ දුක් දුරු කිරීම ආකාර පැවැත් ම ලක්ෂණකොට ඇත්තේ කරුණාව යි. අනුන් ගේ දුක් නො ඉවසීම කෘතාය යි. අවිහිංසාව එළෙඹ සිටීම යි.

දුකින් මැඩුණ සතුන් ගේ අනාථ බව දැකීම ආධාර කාරණය යි. සත්ත්වයන් කෙරෙහි පුමෝදය ලක්ෂණ කොට ඇතේ මුදිතාව යි.

ඊර්ෂාහා නො කිරීම කෘතායය යි.

අරතිය නැසීම වැටැහෙන ආකාරය යි.

සතුන් ගේ සම්පත් දකීම ආධාරය යි.

සත්ත්වයන් කෙරෙහි මැදහත් ආකාර පැවැත්ම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ උපේඤාව යි. සම ව දකීම කෘතායයයි.

පටිසය – රාගය සංසිඳීම වැටැමෙන ආකාරය යි.

කර්මය ස්වකීය කොට ඇති බව දැකීම ආධාරය යි.

### සැපත් – විපත්.

මෛතී භාවතාවෙන් වනපාදය දුරුවීම සම්පත්තිය යි. ස්තෙහයක් ඇති වුවහොත් විපත්තියකි. කරුණාභාවතාවෙන් විහිංසාව දුරුවීම සම්පත්තිය යි. සෝකය ඇතිවීම විපත්තිය යි. මුදිතා භාවතාවෙන් අරතිය දුරුවීම සම්පත්තිය යි. ලෝභ වශයෙන් ගෙන සිත සතුට විපත්තිය යි. උපෙක්ඛාවෙන් පටිසය අනුනය දුරුවීම සම්පත්තිය යි. ගෙහ සිත අඤ්ඤාණ භෙවත් මෝහ උපේඎව විපත්තිය යි.

සතර බඹවිහාරණ භාවනාවෙන් විදර්ශනා සැපය ද භාවනා සැපය ද සාධාරණ පුයෝජනය යි. මේ සියලු භාවනා-වන්ට කරණු කැමැති කුශලච්ඡන්දය මුල යි. නීවරණ දුරුවීම මැද යි. අර්පණා ඉපදවීම අවසානය යි.

පැනවීම් වශයෙන් (පුඥප්තිධර්ම) එකෙක් හෝ බොහෝ වූ හෝ සතුන් අරමුණු ය.

උපචාරයෙහි හෝ අර්පණායෙහි අරමුණු වැඩීම කුමයෙන් ඉන්නා තැන පටන් රවුමට මුළු ලෝකය ම සත්වයන් අරමුණු කොට වැඩිය හැකිය. කසිණයන් ගේ අවසන් එලය අරූපධානන යි. විපස්සනාවන්ගේ එලසමාපත්තිය යි. සමථ– විපස්සනාවන්ගේ නිරෝධ සමාපත්තිය යි. මුල් බුහ්වේහාර තුනේ අවසන් එලය උපෙක්බා බුහ්මවිහාරය යි. මුල් තුන සොමනස්ස වේදනාව අත් නො හරියි.

## මෛතී භාවනාව

(අප විසින් වෙසක් කලාපයට සපයන ලද මෙම ලිපියෙන් ඉහත සඳහන් කරුණු කැටිකොට තවත් කරුණු ද සහිත හෙයින් මෙහි දී වඩාත් පුයෝජනවත් යැයි සලකමි.)

හිත සුව සලසන අදහසක සියලු උසස් පරමාර්ථයන් ඇතුළත් වන බව පැහැදිලි වන්නේ සෑම දශීනයකින් ම. සෑම සද්වාහපාරයකින් ම දුකින් නිදහස් වූ සැපතක්, ශාන්තියක් කරා පැමිණීම පධාන අරමුණ වන නිසා ය. සැපත සොයා යමින් ජීවත්වන අපමණ සත්ත්ව සමූහයක් ලොව හැම අතක ම වෙති. සමහරවිටක ''අපි සැප නො සොයමු'' යි ඇතැමකු පවසතත්, ඒ එක්තරා සැපයක් නො සොයන්නේ, එයට වඩා උසස් සැපයක් බලාපොරොත්තුවෙනි. ලෞකික හෝ ලෝකෝත්තර සැපයක් නො සොයන කිසිම ජීවියෙක් නැත. ඉන්දියයන් සන්තර්පනය කිරීමේ සැපය නො සොයන අය ඒ සඳහා ගත යුතු වෙහෙසින් මිදී සන්සුන් ව, ශාත්ත ව ඉදීම සැපය ලෙස සලකමින් වඩාත් උතුම සැපයක් පිළිබඳ ව කියා කරති.

## විඳින සැපය.

සත්ත්වයන් විසින් විදින සැපයට ඉබේම කැමති වන්නේ හැමට දුක් වේදනාව අපුිය හෙයිනි. මෙසේ සවාහාවික වශ–යෙන් ගස් – වැල් පවා වැසී, තැලී පීඩා විදීමට අකමැත්තෙන් මෙන් ආලෝකය, නිදහස ඇති පැත්තට හැරෙන බව පෙනේ. ඒ නිසා ම එකල මෙන් ම මෙකල ද බොහෝ දෙන එකින් – දියක් හෙවත් රූපයක් ඇතැයි සිතුහ. එහෙත් බුදු දහම අනු ව තේජෝධාතුවගේ බලවැත්ම මිස ජීවතේන්දියරූපයක් ඒවාට නැත. මක්නිසා ද යත්? ජීවතේන්දිය රූපය කර්මජ හෙයිනි. කර්මයෙන් හට ගන්නා හෙයිනි.

Ę

ඉන්දියයන්ගෙන් විදීමේ සැපයත්, අනින්දිය වූ නො විදීමේ සැපය හෙවත් පුඥ ඉන්දියයෙන් තමා ම පුතාක්ෂ කටයුතු වූ, ස්ථිර වූ බුදු දහමෙහි පමණක් මනා ව පුකාශ වෙන, ඒකාන්ත සැපය බවට පත්වීම වූ නිවන් සැපය සත්ත්වයා බලාපොරොත්තු වන්නේ, ලෝකය නිරතුරුව ම පීඩාවෙන් දුකෙන් අසහනයෙන් අතෘප්තියෙන් තැලී - පෙලී හිර වී පීඩා– වට පැමිණි ඇති හෙයිනි. ඉතින් ඒ සත්ත්වයන් සුවපත් කරන්නට ඔවුන් හැමගේ ම බලාපොරොත්තු මුදුන් පැමිණ– වීමට ''මව යම් සේ දරුවන් කෙරෙහි'' සැප පතන්නෙ ද, එ සේ සැපත පැතීම වශයෙන් තම සිත දියුණු කර ගැණීමට, එසේ දියුණු කොට තමනුත් අනුනුත් සුවපත් කරවීමට මාන– සික වාාායාමයක යෙදී ම, භාවනා කිරීම, උතුම් උදර කියාවෙකි. ආය\$ විහරණයෙකි. බුහ්ම විහරණයෙකි සම-' බුද්ධ ආදශීයෙකි.

මෛතුීය.

මිතුරකු කෙරෙහි ඇති වන සිනිඳු, මෘදු සෙතෙහස ඉතා පුබල ය. නියම මිතුරු දම ජීවිතය පවා පිදීමට සමත් බව ඇති කරයි. එම නියම මිතුත්වය මෛතුිය යි.

''මිජ්ජති තායතිචාති මිත්තො — හිතජ්ක්ධාසයතාය සිනිය්හති, අභිතාපගමතො රක්ඛතිචාති අත්ථො – මිත්තස්ස භාවො මෙත්තා.''

අහිතයෙන් මුදවා රකිනුයි මිනුයා ය. හිත අදහස් ඇති බැවින් සෙනෙහසින් යුතු වෙයි. අහිත දුරු කිරීමෙන් රකී යනු අරුත යි. එම, මිනුයා ගේ සවභාවය මෛනුය යි.

''සබ්බසත්තේසු අත්ථ හිත සුබං – අතිච්ජනං මෙත්තා.''

සියලු සත්ත්වයන් කෙරෙහි ලාභය, යහපත, සැපය ඉතා කැමතිවීම මෛතිය යි.

මෙය ඉතා කෙටියෙන් හඳුන්වන පෞරාණික භාවනා පොතක් වූ විමුක්ති මාර්ගයෙහි –

''මෙත්තා ති සිනෙහෝ'' මෛතුය නම ස්තේහය යි කියන ලදී. ලාමක ස්තේහය පීතිය හෝ පෙුමය නො වේ. ගේහ සිත ගෙවත් ගෘහාශිත වූවක් නො වේ. නිස්සරණයට බර වූ හුදෙක් සැපවත් කිරීම ම පරමාර් කොටගත් සිතෙහි සිනිදු බව යි. නියම මිතුරකු තම මිතුරා සෑම දුක් කටොළු වද වේද– නාවන්ගෙන් රැක ගැණීම් වශයෙන් පවත්වන සුහද සිනිදු මිතුත්වය මෛතිය බව, මා – පියන් තම එක ම පුතු කෙරෙහි ඇති ස්නෝහය මෙන් පුබල හිතකාමී බව, මෛතිය යැයි ඉතා හොඳින් වටහා ගත යුතු ය.

#### භාවනා.

කට පාඩම් කීම, නොයෙක් නොයෙක් දේවල් ඒ' මේ අත සිතා කල්පතා කිරීම, තර්කානුකූල ව සිනීම භාවතා නො වේ. එක අදහසක් උඩ එක සිතක් ජවන් විථි වශයෙන් ගෙවත් එක සිත් පෙළක් එක අරමුණක් හෝ ලක්ෂණයක් ගෙණ නැවත නැවතත් ඉපදවීම භාවනා ය. එවිට එම සිත කුම කුමයෙන් දියුණු ශක්තිමත් භාවයට පැමිණේ. එසේ එම නිවැරදි අරමුණික් උඩ දියුණු කර ගන්නා සිත කාමාවචර වශයෙන් ඉතා උසස් බවට පැමිණ ඉක්බිති රූපාවචර බවට පත් වේ. මෙසේ, ''භාවනාතිවඩ්ඪනා'' යනුවෙන් භාවනා නම්, කුසල් සිත්හි අභිවෘද්ධිය යැ යි, වැඩීම යැයි ධ<u>ම්</u>මසං– ගිණියේ දේශනා කර ඇත. ''භාවෙ තී ති භාවනා'' යනුවෙන් සිත වඩානු යි, දියුණු කෙරේනු යි භාවනා නම් වේ. එ සේ ම, ''භාවෙති අනෙනාති භාවනා'; යනුවෙන් යම්කිසි අදහසක් හෝ අරමුණක් වහල් කොට ගෙණ භාවනා කරන්නේ නම එම අදහස `හෝ අරමුණ ද භාවනා නම් වේ. කසිණා දී අරමුණු ගෙණ කරණ භාවතාව කසිණ භාවතා නම් වේ. අසුහ, මෛතී ආදී අදහස් ගෙණ දියුණු කිරීම අසුහ භාවනා, මෛතී භාවනා නම් වේ. නාම – රූපයන් ගේ අනිතාා දී ලක්ෂණ වටහා ගැණීම සඳහා ඔවුන් ගේ ස්වභාව ලක්ෂනාදිය මෙනෙහි කිරීම විදශීතා භාචනා නම් වේ.

### මෛතී භාවතාව.

මෛතියට පුති විරුද්ධ වන්නේ ද්වේෂය යි. එ හෙයින් මෛතියට අද්වේෂ චෛතසික යැ යි කියනු ලැබේ. අකුශල– යන්ගෙන් හයානකම අකුශලය ද්වේෂය යි. ඉතා ම බරපතල පුඤ්චානන්තරිය අකුසල් පවා කෙරෙන්නේ ද්වේෂය මුල්– කොට ය. එ හෙයින් ද්වේෂයෙහි දෙස්, ආදීනව දන්නා තරමට මෛතිය දියුණු කර ගැණීම පහසු ය. විශුද්ධි මාර්ගයෙහි ද ද්වේෂයෙහි දෙස් තරයේ වටහා දිමට කරුණු දක්වා ඇත. සියලු අයහපතට, දුකට මුල්වන ද්වේෂය, තරහ, කෝදය, කෝපය වෛරය, වාාපාදය යනා දී නම් වලින් හඳුන්වන මහා භයානක අවීචි දුකෙහි සිට සියලු දුකට මහ ම සතුරා බැවින්, එම ද්වේෂය ජය ගැණීමේ නො වරදින මාර්ගය මෛතී භාවනාව බැවින්, සෑම නුවණැතියන් විසින් මෛතී භාවනාව දියුණු කර ගත යුතු ය.

එම අද්වේෂ – චෛත සිකය යෙදෙනසිනිඳු ශාන්ත ක්ෂේම කුසල් සිත් පරම්පරාව දියුණුකර ගැණීම මෛනී භාවනාවයි. භාවනා දෙකක්

තිපිටක පාළියෙහි තොයෙක් සූතුාත්තයන්හි දක්වෙන මෙති භාවතාව කුමවත්ව සකස් කොට විශුද්ධිමාර්ග-විමුක්ති මාර්ග භාවතා ගුත්ථයන්හි පළමු කොට තමා කෙරෙහි ද, හිතවතුන්, මැදහතුන්, හා සතුරන් කෙරෙහි ද මෙත්වඩා අර්පණාපාප්ත මෛති සිත් උපදවා සත්ත්ව – පුද්ගලාදී අනො—ධීසෝ එවරණය (නො කොටස්) ස්ත් – පුරුෂාදී මධිසෝ එවරණ (කොටස්) පූවී – දක්ෂිතාදී දිසා එරණය (දස දිසාවෙහි) මෛතිය පැතිරවීම වශයෙන් දක්වා ඇත. මේ එක මෛති භාවතාකෙකි.

අභිධර්ම පිටකෙ විභංග පුකරණයෙහි

''සෙයාාථාපි නාම එකං පුග්ගලං පියං මනාපං දිස්වා මෙන්තායෙයා එවමෙව සබ්බේ සත්තෙ මෙන්තාය එරති.''

යම් සේ එක පිිය, මනාප පුද්ගලයකු දක මෙත් කරන්නේ ද එපරිදි සියලු සතුන් කෙරෙහි මෛතීය පතුරුවයි. යනුවෙන් පළමුකොට තමහට ඉතාම පිය මනාප ලිංග සභාග පුද්ගලයකු අරමුණු කොට ඔහු කෙරෙහි නිතැතින්ම ඇතිවන මෛතීය දියුණු කොට අර්පණාවට (පුථමාදී ධාානයන්ට) පැමිණි මෛතීය තමන් ඇතුළු සියලු සතුන් කෙරෙහි, දස දිසාවෙහි පැතිරවීම අනිත් මෛතී – භාවනාව යි.

### **කුම** සතරක්

විසුද්ධිමග්ගයෙහි

''සබ්බ පඨමං අහං සුබිතො හොමි. නිද්දුක්තො ,ති වා අවෙරො, අවාාපජ්කො, අනීසො, සුබී, = අත්තානං පරි– හරාමී 'ති වා එවං පුනප්පුනං අත්තනියෙව හාවෙතබ්බා.'' සියල්ලට පළමු ව තමා කෙරෙහි මෙත් වැඩිය යුතු ය. මෙම සුවපත් වෙමි. නිදුක් වෙමි යි හෝ–

- 1. අවෛරි වෙමි යනුවෙන් හෝ
- 2. අවාජාදී වෙමි යනුවෙන් හෝ
- 3. නිදුක්වෙමි යනුවෙන් හෝ
- 4. සුවසේ වෙසෙම යනුවෙන්

මෙසේ නැවත – නැවත තමා කෙරෙහි ම මෛතුය වැඩිය යුතු ය. මෙහි සුවපත් වෙමි, නිදුක් වෙමි යි යන පාඨයන් ''සුව සේ වෙපසමි'' යන පාඨයෙහි ඇතුළත් වේ. මේ සතර පදයන්ගෙන් එක් එක පදය අර්පණා සදහා යන හෙයින් පළමු කොට මෙයින් තමන්ට වඩා පුකට වන පදයක් ගත යුතු බව ද දක්වා තිබේ.

''සබ්බේ සත්තා අවෙරා හොන්තු 'ති අයමෙකා අර්පණා.'' යනුවෙන් ''සියලු සත්හු වෛර නැත්තෝ වෙත්වා!'' යන මේ එක අර්පණායෙක; පුථමධාානයෙක. යනුවෙන් මෙම අවේර, අඛාපජ්ජ, අනීස, සුබී, යන පද සතර ධාානය කරා යැවෙන භාවනා කුම සතරෙකි. එයිනි දු තමන්ට එක්වර මසිතට වැටහෙන, පුකට වන පදය ගත යුතු ය. සතර ම එකවර කියා හෝ සිතා භාවනා කිරීමෙන් එක කුමයකින් භාවනාව දියුණු විය හැකි ය. අර්පණාපාප්ත නො වේ.

මෙම මෛතී භාවතා කුම සතර මෙසේ දක්වා ඇත,

- 1. අහං අවෙරෝ අත්තානං පරිහරාමි.
- 2. අභාාපජ්ජෙක්ධා අත්තානං පරිහරාමි.
- 3. අනීමසා අන්තානං පරිහරාමි.
- $4\cdot$  සුබී අත්තානං පරිහරාමි.
- 1. මම වෛර නැත්තෙක් ව ජීවත් වෙමි,
- 2. වාාාබාධ හෙවත් දෙම්නස් නැන්තෙක්ව ජීවත්වෙමි.
- 3. දුක් නැත්තෙක් ව ජීවත් වෙමි.
- 4. සුව ඇත්තෙක් ව ජීවත් වෙමි.

මෙම පදවල අදහස් අතින් සමානත්වයක් තිබුණත්, වෙන වෙන වචන නිසා එම වචන අනුසාරයෙන් පහළ වන්නේ ද වෙන වෙන සිත් ය. එම නිසා තමන්ට ඉතා පහසු එක පදයක් තෝරා ගෙණ ඒ අනු ව භාවනා කළ යුතු ය. මේ පද සතර ඉතා කෙටිකර අවෛරී වෙම්; අවාහපාදී වෙමි, නිදුක් වෙමි, සුවපත් වෙමි යනුවෙත් ගත හැකිය. ''සුවපත්'' යනු අපට ඉතා පුරුදු මෛතී භාවනාව ය. තමන් කෙරෙහි මෛතීය කා ළහත් ඇත. එහෙත් එය දියුණු කර ගත්තේ නැත්නම්, තමන් ම තමන්ට දුක් දී ගැණීම, සියදිවි නසා ගැණීමාදිය කරගත හැකි ය. එ හෙයින් තමා කෙරෙහි ද මෛතීය වැඩිය යුතු ම ය, මෛතීය ඇති කිසිවෙක් අඩ-දබර, කල-කෝලාහල, කෝධ-කෝප ඇති කර නො ගණිති.

ලංකාවේ භික්ෂුන් වහන්සේලා සැදහැතියන් වදින, පුදන විට ''සුවපත් වේ වා!''යි මෙත් වැඩීම බුද්ධාවවාදය අනු ව 'පරම්පරාගත ව එන මෛතී භාවනා මෙනෙහි කිරීමකි. මෙසේ අපට ඉතා පුරුදු ''සුවපත්'' මෙත් භාවනාව ය.

#### භාවනා වඩනා කුමය.

අභාාන්තර-බාහිර පාරිශුද්ධිය ඇති කර ගෙණ සීලයෙක පිහිටා විවේකසථානයක සැප ඉරියව්වෙන් හිඳ ''ඉතිපිසෝ'' ඇදී තෙරුවන් සූවීසි ගුණ කියා කෘමා කරවා ගෙණ ජීවිත පරිතාාගයෙන් යුතු ව, බුදුරදුන්ගෙන් මේ කමටහණ සමාදන් වෙමි යි බුදුගුණ ඉටා භාවනා සැකෙවින් කොට තමන් යම් ඉරියව්වකින් සිටින්නේ නම් ඒ ආකාරයෙන් මනසට පෙණෙන සේ අරමුණු කොට.

මම කයෙහි දුක් නැති ව සුවපත් වෙම වා!

සුවපත් වෙම වා!, සුවපත් වෙම වා!!........ යනුවෙන් සුවපත් යන පදයෙන් ම මෙසේ විනාඩි කීපයක් මෙනෙහි කරන්න.

තමාගේ ඉතා ම හොඳ හිතවත් පිරිස, ගුරු–දෙගුරු සොයුරු–සොහොයුරියන් ආදී හැකිතාක් දෙනෙකුන් සමීපයට පැමිණ වාඩි වී සිටින ලෙස සිතෙන් අරමුණු කොට. 2. මගේ හිතවත් පිරිස මා මෙන් ම කයෙහි–සිතෙහි දුක් නැතිව සුවපත් වෙත්වා!, සුවපන් වෙත් වා!! ..... මෙසේ විනාඩි 5-10 ක් මෙත් වඩන්න.

තමන්ට හිතවත් හෝ වීරුද්ධ නැති මධාාසථ වශයෙන් සැලකිය හැකි අහළ-පහළ උදවිය හෝ යම විශාල පිරිසක් දුටු තැනෙක. එබඳු පිරිසක් හෝ පෙනෙන්නා සේ අරමුණු කොට.

3. මගේ මැදහත් පිරිස මා මෙන් ම කය-සිතෙහි දුක් නැතිව සුවපත් වෙත් වා!, සුවපත් වෙත්වා!!.................මෙසේ විනාධි 5-10 ක් මෙත් වඩන්න.

තමන්ට සතුරු පිරිසක් හෝ සතුරෙක් ඇත් නම්, එම සතුරා හෝ සතුරු පිරිස ද තමන්ට පෙනෙන්නා සේ අරමුණු කොට–

4. මා මෙන් ම මගේ සතුරා හෝ සතුරු පිරිස ද කායික සුවයෙන් සුවපත් වෙත් වා! මානසික සුවයෙන් සුවපත් වෙත් වා!! සුවපත් වෙත් වා!!!.......

මෙසේ මෙත් වඩනු. යමකුට සතුරන් නැත්නම, පෙර හෝ දැන් හෝ මතු හෝ වීපත් කරණ සතුරන් නැතැ යි හැහේනම්, අමුතුවෙන් සතුරන් මවා නො ගත යුතු ය. ඉහත කී කොටස් තුණ පමණක් අරමුණු කළ යුතු ය.

නැවතත් තමන්ගෙන් පටන්ගෙණ හිතවතුන්-මැදහතුන් සතුරන් අරමුණු කෙරෙමින් මෙසේ හැකිතාක් වේලා දවසකට කිපවරක් මෙත් වැඩිය යුතු ය. සතුරන් කෙරෙහි මෙත් වැඩීමේ දී ඉබේ ම මෛතිය ගිළිහී යා හැකි ය. එ විට එම සතුරා හැමදම සතුරෙක් නො වන බවත් අපමණ වාරවල තමන් ගේ – සොහොයුරෙක් – නෑ සියෙක් ව උපදින්නට ඇතැයි ද නාම – රූප වහ – වහා නැතිවන බැවින් සතුරුකම් කරද්දී සිටිය පුද්ගලයා වෙනුවට දැන් වෙන ම නා – රූප පරම්පරාවක් ඇතැයි ද මෙසේ සිතා සතුරන් කෙරෙහි ද මෙත් වැඩිය යුතු ය. මෙසේ මෙත් වැඩීමේ දී තමන් කෙරෙහි තිබුණු මෛතියෙහි සීමාව බිදී හිතවතුන් හා තමන් එක හා සමාන ව ද තමනු ත්, හිතවතුනුත් කෙරෙහි තිබුණු මෛතියෙහි

ඉම බිදී මැදහතුන් කෙරෙහි සමාන ව ද තමනුත් හිතවතුනුත්, මැදහතුනු ත් කෙරෙහි තුබුණු මෛතියෙහි ඉම බිදී සතුරන් කෙරෙහි ද එක හා සමාන මෛතියක් ඇති විය හැකි ය. මෙම අවසථාවට පැමිණෙත් ම ශරීරය ඉතා සැහැල්ලු බවක් හා අහසට නැගී පවතින අයුරු වැටහෙනවා ඇත. එසේ ම තමනු ත්, හිතවතුන්නුත්, මැදහත් අය හා සතුරනුත් එක ම එක පෙළක අහස සිටින්නා සේ වැටහේ. ඉතා සියුම් ශාන්ත ගතියක් හා පීතියක් ඇතිවිය හැකි ය.

### අරමුණු

මෛතී භාවතාවට අරමුණු වන්නේ ජිවීන් ය. ජීවත්වන සත්ත්වයන් අරමුණු කොට පවත්වන්නකි. එහෙයින් ම මෛතී චිත්ත–පරම්පරාව ම නිර්වාණගාමී වීදර්ශනාවෙන් මෙහා පවත්නා උසස් ම කුශල චිත්තසන්තතිය යි. මහ ම පින්කම යි.

### පුතිභාග නිමිත්ත

ඉහත සදහන් අන්දමට මෛතී භාවතාව දියුණු වී මේ දී තමනුත්, හිතවතුනු ත්, මැදහතුනු ත්, සතුරනු ත් එක හා සමාන මෛතීයකින් අරමුණු වේ නම්, තමා කෙරෙහි හෝ එක කොටසක් කෙරෙහි තිබුණු මෛතීයෙහි සීමාව බිදී සතර කොටස කෙරෙහි ම එක හා සමාන මෛතීයක් පැතිරේ නම්, එය ම පුතිභාග නිමිත්ත යි.

### උපචාරද්ධාානය

පුතිභාග නිමිත්ත පහළවත් ම ඇතිවන්නේ උපචාර ධාානය යි. එ නම් පුථමධාානයට ඉතා ම ආසන්න කාමා– වචර සිත්වලි ඉතා ම උසස් සිත යි. ධාානය ආසන්නයේ හැසිරෙන හෙයින් උපාචාර නම් වේ. නීවරණ ධම්යන් යටපත්වූයේ ඉතා සැහැල්ලු සැනසිල්ලක් හා දුීතියක් නිතර පහළ වේ.

## මෛතී පුථමධාානය

මෙසේ තමනු ත්, හිතවතුනු ත්, මැදහතුනු ත්, සතුරනු ත් එක සේ අරමුණු වෙමින් තව–තවත් දියුණුවන මෛතී සිත් පරම්පරාරව කුමයෙන් දියුණු වෙමින් විතර්කාදී ධාානංගයන් බලවත් වෙමින් නිවරණයන් සම්පූර්ණයෙන් යටපත් කර දමමින් විතර්ක, විචාර, පුීති, සුබ, ඒකාගුතා ධාානාංග පස ම යෙදෙමින් පුථම ධාාන සිත පහළ වන්නේ ය.

### සියලු සත්ත්වයෝ

දන් පුථම ධාානලාභී යෝගියාට තමන් කෙරෙහි හෝ හිත – මැදහත් ආදී සත්ත්ව කොටසක් කෙරෙහි කොටු වී තිබුණු මෛතී සිත සීමා බිඳ සියලු සතුන් කෙරෙහි එනම්, තමන් – හිතවතුන් – මැදහතුන් – සතුරත් යන සතර කොටස කෙරෙහි ම එකවර පැවැත්වි ය හැකි ය. එහෙයින් ලෝකවාසී සියලු සත්ත්වයන් ම මේ කොටස් සතරෙහි ඇතුළත් වෙයි. ඉහත සඳහන් පරිදි මෛතී සීමා සම්භේදය වනතුරු හෙවත් ධාානය දක්වා මෛතීය නො වඩා සියලු සත්ත්වයන් මෛතීයට අරමුණු නො කළ හැකි ය.

### මෛතී විකුර්වනය

මේ මෛතී පුථම ධාාන සිත ඉක්මණින් ගිළිහී යා හැකි ය. එහෙයින් මෛතී ධාානය ශක්තිමත්, බලවත් කර ගැණීමට විශේෂ කියාවක් වශයෙන් නැවතත් මෛතී පුථම ධාාන ඉපදවීම අවශා ය. ඒ සඳහා ද සත්ත්වයන් නො කොටස්. දිසා වශයෙන් අරමුණු කෙරෙමින් ද භාවතා වඩා මෛතී පුථම ධාාන ඉපදවී යුතු ය.

දූන්–නැවන

''සබ්බෙ සත්තා සුබිතා හොන්තු''

සියලු සත්ත්වයෝ සුවපත් වෙත් වා! සුවපත් වෙත් වා!! යනාදීන් සියලු සත්ත්වයන් අරමුණු කොට මෙත්වැඩිය යුතු.

එ විට නැවතත් උපචාර-අර්පණ වශයෙන් පහසුවෙන් මෛනී පුථම ධාාන සිතක් ද යි මෙසේ–

සබ්බෙ පාණා – සියලු පුාණීහු සුවපත් වෙත් වා! යනු– වෙන්ද

සබ්බෙ භූතා – සියලු භූතයෝ සුවපත් වෙත්වා! – සබ්බෙ පුග්ගලා – සියලු පුද්ගලයෝ සුවපත් වෙත්වා!– සබබෙ අත්තභාවපරියාපන්නා- සියලු ආත්මභාවීහු සුවපත් වෙත් වා! යනුවෙන් ද මෙසේ පුථම ධාාන අර්පණා පහක් ලැබිය හැකි ය.

මේ නො කොටස් වශයෙන් (අනොධිසො එරණ) මෙෙනි වීකුර්වණ්ය යි. හෙවත් මෛතියෙහි වීවිධ, විශේෂ දියුණුව යි. ඊළහට – තවදුරටත් මෛතී – විකුර්වණය බලාපොරොත්තුවන යෝගියා ඕධිසො එරණ වශයෙන් ද මෛතී ධාාන ඉපදවිය යුතු ය.

- 1. සබ්බා ඉත්රීයො = සියලු ස්තුිහු සුවපත් වෙත් වා!........
- 2. සබ්බේ පුරිසා = සියලු පුරුෂයෝ සුවපත් වෙත් වා!..... ....
- 3. සබ්බේ අරියා = සියලු ආර්යයෝ සුවපත් වෙත් වා!.........
- 4. සබ්බේ අනරියා = සියලු අනාර්යයෝ සුවපත් වෙත් වා!.........
- 5. සබ්බෙ දෙවා = සියලු දෙවියෝ සුවපත් වෙත්වා! ....,....
- 6. සබ්බේ මනුස්සා = සියලු මනුෂායෝ සුවපත් වෙත් වෘ!.........
- 7. සබ්බෙ විනිපාතිකා = සියලු විනිපාතිකයෝ සුවපත් වෙත් වා! .........

දන් – මුලසිට – ආත්ම – හිත – මධාාසථ – අහිත සතර – කොටස අරමුණු කොට මෛතී අර්පණා සිතක් ද, සියලු ම පුාණින් වචන පහකින් සියලු සත්ත්වයෝ ආදී වශයෙන් නො කොටස් කොට මෛතී අර්පණා 5 ක් ද සියලු ස්තින් ආදී වශයෙන් කොටස් කොට ඕයිසෝ එරණ වශයෙන් මෛතී අර්පණා 7 ක් දයි පුථම ධාාන සිත් 13 ක් ලැබිය හැකි අයුරු දක්වන ලදී.

ඊළහට <mark>රෙමසේ දියුණු වූ මෛති – විකුර්වණය</mark> තවත් දියුණු කිරීමට ''නැගෙණහිර සියලු සත්ත්වයෝ සුවපත් වෙත් වා!'' යතාදී වශයෙන් නැගෙණහිර සත්ත, පාණ, භූත, පුග්ගල, අත්තභාවපරියාපන්න වශයෙන් මෛති පුථම ධාාත 5 ක් ද–

සබ්බා ඉත්රීයෝ – සියලු ස්තු්හු ආදී වශයෙන් මෛති අර්පණා 7 ක් ද යි මෛති අර්පණා 12 සක් ඉපදවිය හැකිය. මෙසේ නැගෙණහිර, දකුණ, බටහිර, උතුර, නැගෙණහිර අනුදිග, දකුණු අනුදිග, බටහිර අනුදිග, උතුර අනුදිග, යට දිග, උඩ දිග යන දස දිසාවෙහි මෛති අර්පණා 120 ක් දිසා වශයෙන් පමණක් ලැබිය හැකි ය. මූලික මෛතී අර්පණා 13 ත් සමග 133 ක් මෛතී අර්පණා ''සුවපත්'' මෛති භාවනාව අනුව ලැබිය හැකි ය.

මෙසේ අවෛරී, අවාාපාදී, අනීසා යන මෛති භාවනා කුම අනුව එක – එකකින් මෛති අර්පණා 133 බැගින් පන්සිය තිස් දෙකක් (532) මෛති අර්පණා ලැබේ. මුල් අර්පණා සතර ''සබ්බේ සත්තා'' යන්නෙහි ම ඇතුළත් වන හෙයින් මෛති පුථම ධාාන අර්පණා 528 ක් විශුද්ධි මාර්ග-යෙහි දක්වන ලදී.

### වැරදීම

මෙෙත් භාවතාව පිළිබඳ නියම අවබෝධයක් තො මැති ව, මුලසිට කුමානුකූල ව භාවතා තො කොට කාලයක් තිස්සේ මේ රටේ බොහෝ අයට පුරුදු පුහුණු වී තිබෙන්නේ, පටන්ගන්නකොට ම සියලු සත්ත්වයෝ සුවපත් වෙත් වා! නිදුක් වෙත් වා!! නිරෝගි වෙත් වා!!! යි මෛතුය කියවන්නට ය සමහරු පාලියෙන් කියවති. එහෙත් මෙය මෛතු භාවතාවක් තො වේ. හුදෙක් මෛතු – චින්තාවක් පමණි.

නවාංග උපොසථ සීලයෙහි නවවැනි අංගය මෛතී භාවනාවෙන් යුතු ව සිටීම බව අංගුත්තර නවක නිපාතයෙහි දක්වා ඇත. එහෙත් එය දියුණු වූ දිසා එරණ මෛතීය යී. එ හෙයින් එය මෛතී ධාපාන නො ලැබුවකුට සමාදන් විය නො හැකි ශීලයෙකි.

වීභංගපුකරණයෙහි එන මෛතී භාවනා ව පුිය, මනාප එක පුද්ගලයකු අරමුණු කොට සුවපත් වේවා, යනාදී එක කුමයෙකින් මෛතී භාවනා කොට පුථම ධාානයට පැමිණ ඉන්පසු මධාසථ, වෛරී ආදී සියලු සතුන් අරමුණු කොට අනොධිසො, ඕධිසො, දිසා එරණ වශයෙන් මෛතීය වැඩීම යි. අත් දකීමක්

පූර්ව කෘතායන් නිමවා, තමන් කෙරෙහි මම සුවපත් වෙම වා! සුවපත් වෙම වා! යනුවෙන් මෙත් වඩා වැඩිහිටි– ගරු – පිය පුද්ගලයකු (ලිංග සභාග) පෙණෙන සේ අරමුණු කොට ඔහු සුවපත් වේ වා!, සුවපත් වේ වා!.......යනුවෙන් දීගට ම උදේ – දවල් – සවස – රාතී මෙෙනී භාවනාව ම කරණ විට දින දෙක තුණක් ගත වෙද්දී එම පිය පුද්ගලයා හොඳින් මනොද්වාරයට අරමුණු විය.

තව දවසක්, දෙකක් නොකඩවා භාවනා කරණ විට හොදින් අරමුණු වන පුිය පුද්ගලයා නොයෙක් කටයුතුවල යෙදෙන හැටි ද සමහර විට භාවනානුයෝගියාට කවටකම් කරණ අයුරින් ද දක්නට ලැබිණ.

නො නවත්වා දිගට ම භාවනා කිරීමේ දී එම පිුය පුද්ගලයා තමන් ඉතා පිුය කරණ අන්දමින් නිශ්චල ව ඉන්නවා දකින්ට ලැබිණ. එසේ ම එම පිුය – පුද්ගල අරමුණ අවට සියුම් රන්වන් ආලෝකයක් ද දක්නට ලැබිණ. එය කුමයෙන් දියුණු ව ඔහු වටෙට නිතර පවත්නා දියුණු ආලෝකයක් විය. බොහෝ වේලා කිසි ම අපහසුවක් නැති ව රැස් විහිදෙන පිුය – පුද්ගල අරමුණෙහි සිත රැඳවිය හැකි විය. දන් දන් පිුය – පුද්ගල අරමුණෙට වඩා ආලෝකය පුබල ය. සිත තදෙන් එකහ වන බව ද දනුණේ ය. දන් මේ යෝගියාට ආලෝකය ඉතිරිවෙද්දී පිුය – පුද්ගල අරමුණ එහාට ඇදී යන්නා සේ දනේ. එසේ ම විතර්කාදී ධාානාංගයන් ද ඇති විය. හිතාහිතාදී සියලු සත්ත්වයන් කෙරෙහි ද මෙනිය පැතිරවීම ඉතා පහසු විය.

### ආනිසංස

මෙසේ දියුණු වූ මෛතියෙහි (මෙත්තා චෙතො විමුත්ති) ආතිසංස එකොළොසක් දක්වා ඇත. එනම්, සුවසේ නිදයි. සුවසේ පුබුදියි. තරක සිහිත නොදකි යි. මිනිසුන්ට පුිය වෙයි. අමතුෂායත්ට ද පිය වෙයි.

#### විසාඛ තෙරණුවෝ

විසාබ නම දඹදිව පැළලුප් නුවර වැසි ධතවතෙක් ලංකාවට පැමිණ පැවිදි ව දහම ඉගෙණ භාවතානුයෝගී ව සාරමාසය, සාරමාසය බැගින් එක එක වෙහෙර වෙසෙමින් සිතුල්පච්චට පැමිණ මෛතී ධාාන නිපදවා භාවතා කරන්නේ සාරමාසය අවසන් වූ පසුවෙන විහාරයකට යන අදහසින් නිදගත්තේ ය. රානු තම කුටියට නගින පියගැට පෙළෙහි කවුදේ හඬනවා ඇසි කවුද යි විමසී ය. ස්වාමීනි, සක්මණ කෙළවර මයිල ගසෙහි දේවතාව යැයි කී ය. මක්නිසා හඬන්නෙහි ද යි විමසී ය. ඔබ වහන්සේ වඩින නිසා යැයි කී ය. මා මෙහි සිටීමෙන් කුමන පුයෝජනයක් ද යි විමසී ය. ඔබ වහන්සේ වඩින නිසා යැයි කී ය. මා මෙහි සිටීමෙන් කමන පුයෝජනයක් ද යි විමසී ය. ඔබ වහන්සේ වෙයි. කල – කෝලාහල ඇති නො වෙයි. හොඳයි, එසේ නම, වසන්– නෙමැ යි මෙසේ කීප වරක් ම දේවතාවක විසින් නවතා ගන්නා ලද්දේ..... ගෙමෙනි පාදක විදර්ශනාවෙන් රහත් ව පිරිනිවි – සේක.

මෙසේ දෙවියන් විසින් රකිනු ලබයි. ගිනි–විස ආවුද මෙමනී ධාානයෙන් යුත් තැනැත්තාගේ ඇහ වැද නොගණියි. වහා සිත එකහ වෙයි. මුහුණ වර්ණවත් වෙයි. නො මුළාව කලුරිය කෙරේ. රහත් නොවූවොත් බඹලොව උපදී.

මෛතී ධාාන ලාභියාට සම්පූර්ණ වශයෙන් ලැබෙන මෙම අනුසස් සාමානායෙන් මෛතී වඩන අයට ද අත් දකිය හැකිය. සුවපත් වෙත්වා!

## මරණානුස්සතිය

(පාරිහාරිය හෙවත් මූලික භාවනාවක් වශයෙන්)

මරණය නම් එක් භවයෙක සත්වයෙකුගේ ජීවිතේන්-දියය නැතිවීමයි. ජීවිතේන්දියය නම් සිතත්, චෛතසිකත් ජීවත් කරවන ශක්තිය ඇති සිතෙහි හටගන්නා ගතිය හෙවත් චෛතසිකයන් හෙවත් නාම ජීවිතේන්දියය ද, රූප ධර්මයන් ජීවත් කරවන ජීවිත රූපයත් යන දෙක යි. නාම ජීවීතේන්දියය බිඳෙන වීට රූප ජීවිතේන්දියයුත් බිඳෙයි, පින් ඉවර වීමෙන් හෝ ආයුෂ ඉවර වීමෙන් හෝ දෙක ම අවසන් වීමෙන් හෝ හදිසියේ හෙවත් උපච්ඡෙදක කර්ම– යෙකින් හෝ ජීවිතේන්දියය විනාශ වීමෙන් මරණය සිදුවෙයි. මෙසේ මෙම මරණය අරමුණු කොට භාවනා වඩනු කැමති යෝගාවවරයා රහසිගත ව විවේකස්ථානයෙක හිඳ–

''මරණං භවිස්සති ජීවිතින්දියං උපච්ඡිජ්ජිස්ස තීති වා, මරණං, මරණන්තිවා යොනිසො මනසිකාරො පවත්තෙ තබ්බො.'' මරණය වෙයි. ජීවිතේන්දියය සිඳෙයි කියා හෝ මරණය මරණයැයි හෝ නුවණින් මෙනෙහි කටයුතු ය.

යනු විසුද්ධිමග්ගයේ දක්වෙන උපදේශය යි.

මෙසේ නුවණින් මෙනෙහි කිරීම ම භාවනාව යි. හිත වතුන්ගේ මරණය සෝකයට හේතු වන්නේ ද, සතුරන්ගේ මරණය පුබෝධයට හේතු වන්නේ ද, මැදහතුන්ගේ මරණ– යෙහි සංවේගය නූපදින්නේ ද, තමන්ගේ මරණයෙහි සන්තුාසය උපදින්නේ ද නුවණ සහ සතිය නො යොදවා භාවනා කිරීමෙනි.

එහෙයින් නුවණින් සහ සිහියෙන් යුතුව ඒ ඒ අවස්ථා– වන්හි මළා වූ අය දක පෙර මහත් සැපත්හි පිහිටි අයගේ මරණය සිහිකොට සිහියත්, සංවේගයත් නුවණින් යොද මුලින් කී අයුරු (මරණං භවිස්සති) ''මරණය වේ'' යනාදී වශයෙන් මරණානුස්සති භාවනාව වැඩිය යුතු බව විශුද්ධි මාර්ගය කිය යි.

මෙයින් මරණානුස්සති භාවනාවේ පරිකර්ම හෙවත් භාවනා-ආරම්භය මරණය, මරණය යනුවෙන් ම සිදුවිය යුතු බව පැහැදිලිය. එසේ ම සිත එකහ වීමේ කුමයත් එය ම බව අත් දැකීම් අනුව කිව හැකිය. එසේ ම-

''මරාණානුස්සතියං එත්ථ – මරණං, මරණන්ති වාචයෙ.'' මෙහි මරණානුස්සතිය, මරණං......මරණං......යනුවෙන් කිව යුතුයැ යි වීමුක්ති මාර්ග උද්දනයේ දක්වා ඇත.

#### භාවනා වැඩීම

පූර්ව කෘතා වශයෙන් මූලික කටයුතු නිමවා බුදුගුණ, මෛතී වඩා සන්සුන් වූ සිතින් යුතු වන්න.

අරමුණ: ජීවිත – ඉන්දියයාගේ බිඳීම වූ මරණය යි. අතීතයෙහි සිටියා වූත්, දන් සිටින්නා වූ ත්, මතු ඇති වන්නා වූත් සත්ත්වයන්ගේ මරණයයි. මරණාසන්න රෝගියෙකු දක තිබේ නම්, එම අවස්ථාව හෝ මෙනෙහි කොට – අරමුණු කොට මෙසේ භාවනා කරන්න.

මරණ සිදුවේ. ජීවිතය නැතිවේ. මරණය...... මරණය.....

මෙසේ හැකිතාක් වේලා මරණය, මරණය යනුවෙන් ජීවිතේන්දියය බිදි-බිදී යන අයුරු මෙනෙහි කරන්න. මෙසේ මරණය, මරණය......යැයි මෙනෙහි කිරීමේ දී විශේෂයෙන් අතීතයෙහි පහළ වූ සියලු සත්ත්වයන්ගේ දිවි බිදී ගිය බව ද එසේම සියලු දෙනාගේ ම ජීවිතයන් බිදී යමින් පවත්නා ආකාරය, මේ මොහොතේ ම අපමණ සත්වයන්ගේ මරණය සිදු වෙමින් පවත්නා බව ද, අනාගතයේ දී ද එසේ සිදු වන බව ද අරමුණු කරමින් මරණය, මරණය, මරණය.....යැයි දිගට ම මෙනෙහි කරන්නේ ය.

මෙසේ ටික දිනක් උත්සාහයෙන් මරණානුස්සතිය වඩන විට දිනකට කීපවරක් මෙතෙහි වන විට දකින කියන හැම කෙතෙකු ම මැරෙණ බව තමන් ද එසේ බව වැට– හෙන්නට පටන් ගන්නේ ය. නීවරණ දුරු වි යන්නේ ය. ''මරණ'' අරමුණෙහි සිහිය පිහිටන්නේ ය. සිත උපචාර ධාානයට ආසන්න වන්නේ ය.

මරණානුස්සති භාවනාවෙන් ලැබෙන්නේ උපචාර ධාානය පමණෙකි.

එසේ සිත එකහ තොවන්නේ නම්, නොයෙක් උපායයන් අනුව මරණය මෙනෙහි කළ යුතු බව දන්වන ලදී.

එහෙයින් පහත සඳහන් වන වාකායන් අනුවද මරණානුස්සතිය භාවනා කිරීමට උත්සාහ ගන්න.

- \* පිවිතය නැති කිරීම පිණිස වධකයෙකු මෙන් මරණය නිරතුරු ම සත්ත්වයන් පසු පස පැමිණේ මරණය, මරණය.......
- \* ඉපදීමෙහි සිට ඉපදුණ සිත බිදී භවංග කිස සාදමින් බිඳෙමින් ගොස් චුතිය හෙවත් මරණය ද සිදු කරණ හෙයින් ඉපදීමෙහි දී ම මරණය නියත වන්නේ ය. මරණය, මරණය..........
- \* මහත් සැපත්හි සිටි සත්ත්වයෝ ද මරණයට පැමිණි– යාහු ය. මරණය, මරණය.......
- \* මහත් යස තෙද පිණින් ඊර්දියෙන් දිඑණු බුදු පසේ බුදු – මහ රහතන් වහන්සේලා මරණය කරා පැමිණිිිිිිිියාහ. මරණය, මරණය...........
- \* උඩට ගත් හුස්ම හෙළන තුරු. හෙලූ හුස්ම ගන්නා තුරු මරණය ක්ෂණයෙකින් සත්ත්වයා කරා පැමි– ණෙන්නේ ය. මරණය, මරණය...........
- \* දැන්වීමක් කල්දීමක් නියම කිරීමක් නොමැතිව මරණය පැමිණෙයි. මරණය, මරණය.......
- \* වේගයෙන් ගමන් කරණ රථයක් රෝදයෙහි ඉතා කුඩා අංශයෙකින් සිටින්නාසේ ජීවීතය ද එක් චිත්තඤණයක් මත පිහිටා ඇති හෙයින් මරණය ඉතා ඉක්මණින් සත්ත්වයා කරා, පැමිණේ. මරණය, මරණය............

මෙයින් යම්කිසි ඔබ සිතට වහා අවබෝධ වී යන වාකායක් අනු ව සිතා දිගට ම මරණය, මරණය......යැ යි බොහෝ වේලා භාවනා වැඩීමේ දී, ඉතා දියුණු, ලෝකය බොහෝ දුර නියම ලෙස දක්නා, උතුම් සත්පුරුෂ ගුණ පිහිටන මනසක් ඇති වේ. කුමයෙන් පවට මහත් බියක් ඇති වේ. ශීලා දී ගුණ ධර්මයන්හි පිහිටිමට මහත් ලැදියාවක් භක්තියක් ඇතිවේ. දියුණු කරගත් මරණානුස්සති භාවනා ඇත්තේ විදර්ශනා වඩා සෝවාන් ආදී මග – පල ලබා ශාණ්ත නිවන් සැප සාක්ෂාත් කරන්නේ යු.

# අසුභානුස්තිය

පරිහාරිය හෙවත් මුලික භාවනාවක් ලෙස.

විදශීතා භාවතාවත් කායගතාසති භාවතාව හෙවත් අසුභානුස්සතිය, පටික්කූල මනසිකාරය යන නම් වලින් හඳුන්වනු ලබන සියලු තැන්හි දී ම කළ හැකි භාවතාවක් මෙන් ම මූලික භාවතාවක් වශයෙන් ද නියම කර තිබෙන පුථමධාානය ලබා පහසුවෙන් ම විදශීතාවට පිවිසිය හැකි භාවතාවක් ද වන මෙම භාවතාව ද බුද්ධ ශාසනය ඇති කාලයකදී ම ලොව පවතින හෙයින් සෑම බෞද්ධයෙකු විසින් ම පුරුදු කරගත යුතු ය.

කුලදරුවන් මහණ කිරීමේ දී එම මොහොතේ ම උගන් වන භාවනාව හෙවත් ''මහණකම'' මෙම කායගතා සතියයි. මෙම එක ම භාවනාව පුහුණු කිරීමෙන් මහත් වූ සංවේගයක්– සිහියක් – නුවණක් – මෙ ලොව සැප විහරණයක් – මාර්ගඵල නිවාණාවබෝධයත් සිදුවන බවත් කායගතා සතිය පුරුදු කරන්නා නිවන් ලබන බවත්, ලොව්තුරා බුදුරජාණන් වහන්සේ වදරා තිබේ.

තව ද, අසැබි පස්කම් රසයෙන් වියරු ගැන්වෙන බටහිර අශිෂ්ටාචාර පැතිර යන වර්තමානමේ තම – තමන්ගේ ශරීරයන් ගේ හැටි නියම අන්දමින් වටහා ගෙණ උතුරා යන කෙලෙසුන්ගෙන් මිදී සභා, සදචාර සමාජයක් ගොඩ නගා ගැනීමට මෙම භාවනා කුමය ඉතා ම සුදුසු ය.

# විෂයය

බුදුරජාණන් වහන්සේ භාවනාවට අරමුණු කළ ගැකි පරිදි අපේ ශරීරය කොටස් දෙනිසකට බෙද එම තිස්දෙක කුමයෙන් මෙනෙහි කොට – එක – එකක් පාසා ධාන ඉපදීමට හැකි ලෙස මෙම භාවනා කුමය දක්වා තිබේ.

භාවතා ව පළමු ව වටහාගත යුතු ය. අත්ථි ඉමස්මිං කාලය කෙසා–

මේ ශරීරයෙහි **කෙස්** ඇත. මෙසේ මෙම දෙ තිස් කුණ*පය ම මේ ශරීරයෙහි* පවත්තා බව පළමු ව වටහා ගත්තු,

- 1. අත්ථි ඉමස්මිං කායේ කෙසා මේ ශරීරයේ කෙස් ඇත.
- 2. අත්වී ඉමස්මිං කාගෙ ලොමා මේ ශරීරයේ ලොම ඇත.
- 3. අත්ථී ඉමස්මිං කායෙ නබා මේ ශරීරයේ නිය ඇත.
- 4. අත්රී ඉමස්මිං කායෙ දන්තා මේ ශරීරයේ දත් ඇත.
- 5. අත්රී ඉමස්මිං කායෙ තචො මේ ශරිරයේ සම ඇත.
- 6. අත්ථි ඉමස්මිං කාලය මංසං මේ ශරීරයේ මස් ඇත.
- 7. අත්ථිං ඉමස්මිං කායෙ නහාරු මේ ශරීරයේ නහර ඇත.
- 8. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ අට්ඨි මේ ශරීරයේ ඇට ඇත.
- 9. අත්ථී ඉමස්මිං කායෙ අට්ඨිමිඤ්ජා මේ ශරීරයේ ඇටමිදුලු ඇත.
- 10. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ වක්කං මේ ශරීරයේ වකුගඩුව ඇත.
- 11, අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ හදයං මේ ශරීරයේ හදවත ඇත.
- 12. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ යකනං මේ ශරීරයේ අක්මාව ඇත.
- 13. අත්ථි ඉමස්මිං කාශය කිලොමකං මේ ශරීරයේ දලබුව ඇත.
- 14. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ පිහකං –
  මේ ශරීරයේ බඩදිව ඇත.
- 15. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ පප්ථාසං මේ ශරීරයේ පපුමස ඇත.
- 16. අත්ථි ඉමස්මීං කායෙ අන්තං මේ ශරීරයේ බඩවැල ඇත.
- 17. අත්ථී ඉමස්මිං කායෙ අන්තගුණං ් මේ ශරීරයේ බඩවැල රැඳි රැහැන් ඇත.
- 18. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ උදරියං මේ ශරීරයේ නොදිරූ අහර ඇත.
- 19. අත්ථි ඉමස්මිං කාශය කරීසං මේ ශරීරයේ දිරූ අහර ඇත.
- 20. අත්ථි ඉමස්මීං කායෙ මත්ථලුංගා මේ ශරීරයේ හිස් මොල ඇත.

21. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ පිත්තං – මෙ ශරීරයේ පිත ඇත.

22. අත්ථි ඉමස්මිං කාශය පෙළුහං – මේ ශරීරයේ සෙම ඇත.

23. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ පුබ්බො – මේ ශරීරයේ සැරව ඇත.

24. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ ලොහිතං – මේ ශරිරයේ ලෙය ඇත.

25. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ සෙදෙ – මේ ශරීරයේ දහඩිය ඇත.

26. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ මෙදෙ – මේ ශරීරයේ මේදය ඇත.

27. අත්ථි ඉමස්මිං කාගෙ අස්සු – මේ ශරීරයේ කඳුලු ඇත,

28. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ වසා – මේ ශරීරයේ වුරුණුතෙල් ඇත.

29. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ බෙලො – මේ ශරීරයේ කෙල ඇත.

30. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ සිංසාණිකා – මේ ශරීරයේ සොටු ඇත.

31. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ ලසිකා – මේ ශරීරයේ සඳමිදුලු ඇත.

32. අත්ථි ඉමස්මිං කායෙ මුත්තං – මේ ශරීරයේ මුනු ඇත.

් එක් ආකාරයකින් මේ කමටහන් භාවනාව ඉගෙණීමේ දක්ෂතාවයෙන් යුක්ත විය යුතුය. දස ආකාරයකින් භාවනා කිරීමේ දක්ෂතාවයක් ද ඇති කර ගත යුතු ය.

#### වචනයෙන්–

1. කෙසා – කෙස්. ලොමා – ලොම්. නබා – නිය. දන්නා – දක්. කඩො – සම.

තචො, දන්තා, නබා, ලොමා, කෙසා මේ තච පඤ්චකය යි.  මංසං, නහාරු, අට්ඨී, අට්ඨීමිඤ්ජා, වක්කං. වක්කං, අට්ඨීමිඤ්ජා, අට්ඨී, නහාරු, මංසං. තවො, දන්තා, නඛා, ලොමා, කෙසා.

#### මේ වක්ක පඤ්චකය යි.

3. හදයං, යකනං, කිලොමකං, පිහකං, පප්චාසං. පප්චාසං, පිහකං, කිලොමකං, යකනං, හදයං. වක්කං, අට්ඨීමීඤ්ජා, අට්ඨී, නහාරු, මංසං. තචෝ, දන්තා, නබා, ලොමා, කෙසා.

#### මේ පප්ථාස පඤ්චකය යි.

4. අන්තං, අන්තගුණං, උදරියං, කරීසං, මත්ථලුංගං මත්ථලුංගං, කරීසං, උදරියං, අන්තගුණං, අන්තං, පප්ථාසං, පිහකං, ක්ලෝමකං, යකනං, හදයං, වක්කං, අට්ඨිමිඤ්ජං, අට්ඨි, නහාරු, මංසං, තචො, දන්තා, නබා, ලොමා, කෙසා.

# මේ මත්ථලුංග පඤ්චකය යි.

5. පිත්තං, සෙම්හං. පුබ්බො, ලොහිතං, සෙදෙ, මෙදෙ, මෙදෙ, මෙදෙ, සෙමද, පෙත්තං, පුබ්බො, සෙම්භං, පිත්තං, මත්එලුංගං, කරිසං, උදරියං, අන්තගුණං, අන්තං, පප්ථාසං, පිහකං, ක්ලොමකං, යකනං, හදයං, වක්කං, අට්යීමිඤ්ජං, අට්යී, නහාරු, මංසං, තචො, දන්තා, නබා, ලොමා, කෙසා.

## ෙමේ මේද ඡක්කය යි.

6. අස්සු, වසා, බෙලො, සිංසාණිකා, ලසිකා, මුත්තං, මුත්තං, ලසිකා, සිංසාණිකා, බෙලො, වසා, අස්සු, මෙදෙ, සෙදෙ, ලොහිතං, පුබ්බො, සෙම්භං, පිත්තං, මත්ථලුංගං, කරිසං, උදරියං, අන්තගුණං, අන්තං, පප්ථාසං, පිහකං, කිලොමකං, යකනං, හදයං, වක්කං, අට්ඨිමිඤ්ජං, අට්ඨි, නහාරු, මංසං, තචො, දන්තා, නබා, ලොමා, කෙසා.

#### මෙ මුත්ත ඡක්කය යි.

# දුන් නැවත මුල සිට පිළිවෙළින්–

කෙසා–ලොමා–න–ද–ත–ම–න–අට්ඨී–අට්ඨීමි – වක– හ–ය කි-පි-ප-අන්තං – අන්තගු - උ-ක-පි-සෙ-පු-ලො-සෙ-මෙ-අ-වසා-ඛෙ-සිංඝා-ල-මුත්තං.

# නැවත උපිළිවෙළින්–

මුත්තං, ල-සිං-බෙ-ව-අ-මෙ-සෙ-ලො-පු-සෙම්භං-පි-ම ක–උ–අ-ගුණං–අ–ප–පි–කි–ය–හදයං–වු · අට්යීමි– අට්යී-නහා– මං තචො-දන්තා-න-ලො-කෙසා.

මෙසේ ඉතා හොදින් අනුලෝම – පුතිලෝම වශයෙන් සජ්ඣායතා කරන්න. පූරුදු වූවාට පසු – මනසින් (සිතෙන් පමණක්.)

සජ්ඣායතා කරත්ත.

එසේ ම හොඳින් පුගුණ වූ වාට පසු භාවනා වඩන්න. (තම කෙස් සුදු හෝ මිශු පැහැ නම්, එසේ සිතන්න.)

) කලු පැහැයෙන් පිළිකුල් ය. ් කිතුල් කෙදිමෙන් සටහණින් පිළිකුල් ය.

කෙසා (පුලුටු ගඳින් පිළිකුල් ය. (කෙස්) | හිස පිහිටි තැනින් පිළිකුල් ය. අවටින් ද පිළිකුල් ය.

) පිගු පැහැයෙන් පිළිකුල් ය. තල් කෙදි මෙන් පිළිකුල් ය. ලොමා හපුටුගදින් පිළිකුල් ය. සම මත පිහිටීමෙන් පිළිකුල් ය. අවටින් ද පිළිකුල් ය.

) පිලි පැහැ**ෙ**යන් පිළිකුල් ය. පිලි පොතු මෙන් පිළිකුල් ය. නබා,– }කුණු ගදින් පිළිකුල් ය. ඇහිලි අග පිහිටීමෙන් පිළිකුල් ය. අවටින් ද පිළිකුල් ය.

) සුදු පැහැයෙන් පිළිකුල් ය. ලබු ඇටමෙන් පිළිකුල් ය. දන්තා – } පිළි ගදින් පිළිකුල් ය. | විදුරු මස පිහිටීමෙන් පිළිකුල් ය. | අවටින් ද පිළිකුල් ය. මුදු පැහැයෙන් පිළිකුල් ය.
(කුඩුහම හෙවත් ජවිය ගියවිට පෙණේ.) අහේ සටහනින් පිළිකුල් ය. කුණු ගදින් ද පිළිකුල් ය. සිරුර පිහිටීමෙන් ද පිළිකුල් ය. අවටින් ද පිළිකුල් ය.

ඒ ඒ කොටස් පෙකෙණියෙන් ඉහළ නම්, උඩ කොට– සෙහි යැයිද

යට නම්, යට කොටසේ යැයිද දැන– වඩාත් හෙමින් නොව වඩාත් ඉක්මණිනුත් නොව සිත බැහැර නොයවා–

පැහැය ආදී වශයෙන් එක් එක් කොටසක් පාසා හැකි තාක් අයුරින් ''පිළිකුල්'' සඤ්ඤුවෙහි සිත බස්වා – විශේෂ යෙන් ''කෙස්ය'' යන පැණවීම ඉක්මවා, ''පිළිකුලක්ය'' යන හැඟීම ඇතිවන සේ–

(හැම කොටසක් ගැනම)

කෙසා.......අත්තා......නබා.........අත්තා........කඩො තචො......අත්තා......නබා......ලොමා.....කෙසා මෙසේ හොඳින් තව පඤ්චකය මෙනෙහි කරන්න.

මේ පහ ඇසින් බලා ද නිමිති ගත හැකි හෙයින් එසේ කණ්ණාඩියක උපකාරයෙන් හෝ බලාගත්ත ද, වරදක් නො වේ.

මෙසේ අනුලොම – පුතිලොම වශයෙන් ''නිවි හැණ– හිල්ලේ'' මෙනෙහි කරත් ම, ඉතා හොඳින් මෙම කොටස් පෙණෙන්නා සේ පිළිකුල්ව වැටහෙන්නේ ය. මෙසේ එක පඤ්වකයක් ගැණ සතියක් ආදී කාල සීමාවක් කරගෙණ භාවනා වැඩිය යුතුබව ද ''විභංග අටුවාවේ'' සඳහන් ය.

ඉතිරි පඤ්චක තුණ හා ඡක්ක දෙක ද ්මෙසේ මෙනෙහි කළ යුතු ය.

(පැරණී පිළිකුල් භාවතා සත්තය බලන්න.

ඒත් උපචාරාදී ධාාන තත්ත්වයකට නො පැමිණේ නම්– අනුලොම–පුතිලොම වශයෙන්ම දෙතිස් කොටස්ම මෙනෙහි කළ යුතුය.

එසේ මෙතෙහි කරද්දී යම යම කොටස් වඩාත් පැහැදිලිව වැටහේ නම, එම කොටස් වැඩිපුර මෙතෙහි කරන්න. එයිනුත් එක කොටසක් වඩාත් පිළිකුල්ව හොඳින් වැටහේ නම, එම කොටස් පමණක් නිතර මෙතෙහි කරන්න. එසේ එම කොටස සෑම ඉරියව්වක දීම නිතර මෙතෙහි කිරීමෙන් සුදුසු අවසථාවක පුතිහාග නිමිත්ත ලැබී, පුථම ධාානයට එම පාදකකොට විදර්ශනාවට ද පැමිණ ශාන්ත නිවන් සුවය ලබන්නේය.

කේසාදි එක් කොටසක් පැහැය, සටහණ ආදී වශයෙන් හොදින් වැටහී පිළිකුලෙහි පිහිටීම උගුහ නිමිත්ත යි. සවාකාරයෙන් පිළිකුල් වශයෙන් වැටහීම පුතිහාග නිමිත්ත යි.

> එය දියුණු වී පුථමධාානයට පැමිණිය හැකි ය නිවන් සුව අත් වේ වා!

ආනාපාන සති භාවනාව මෙම භාවනානු යෝගියා විසින් දතයුතු තවත් විශේෂ කරුණු.

පුධන් වීය\$ය වැඩීමට හෙවත් ධාාන-මාගාදී පුතිඵල බලා උත්සාහදරා භාවනා කිරීමට නුසුදුසු අවසථා පහක් බුදුරදහු දෙසූ සේක.

(1) ''ජින්නො හොති ජරාය අභිභූතො''

දිරුයේ, ජරාවෙන් මඩනා ලද්දේ වේ ද? ''අයං භික්ඛවෙ පඨමො අසමයො හොති පධානාය.'' මහණෙනි, මේ භාවනා කිරීමට පළමු නුසුදුසු කාලය යි. මෙසේ ජරපත් කල භාවනා කිරීමෙන් උසස් පුතිඵල අත්කර ගැණීම දුෂ්කර වා මිස, භාවනා නො කළ යුතු බව හෝ සෑම දෙනාට ම පුතිඵල මනා ලැබෙන බව හෝ නො සිතිය යුතු ය.

(2) ''වාහායිතො හොති වහායිතණිභූතො''

ලෙඩ වූයේ ලෙඩින් පෙලුණේ වේ ද? මේ භාවිතාවට නුසුදුසු දෙවෙනි කාලය යි.

(3) ''දුබ්භික්ඛං හොති දුස්සස්සං න සක්කා උඤ්ඡෙන පග්ගහන යාපෙතුං.''

ගොවිතැන් පාලු වූ දුර්භික්ෂ කාලයක් වේ ද? පිඩුසිභා වෙහෙස ගෙණ යැපීමට නො හැකි වේ ද? මේ භාවතාවට නුසුදුසු තුන්වන කාලය යි. රටේ දුර්භික්ෂයක් හටගත් කල රටුත් නිසා දිවිපවත්නා භික්ෂූව ගේ යැපීම ද කරදර වනු නො කිව මනා ය. එ බදු සමයක සප්පාය (සැප) ආහාරපාන නො ලබන භික්ෂුව ගේ චිත්ත සමාධිය ඇතිවනු දුෂ්කර ය.

(4) ''හයා හොති අටවිසඞ්කොපො.''

පිටිසර වන–වැසියන් කිපී කැරලි කෝලාහල, නගර, දනව වැසියන් අල්ලාගෙණ යෑම ආදී රටේ කලබලකාරී හදිසි අවස්ථාවන් පැන නැගුණු කල, භාවනායෙන් සිත එකහ කළ නො හැකි හෙයින් මේ සිවුවන නුසුදුසු කලයි. (මෙහි අටවිසඬකෝපය නම් වනචාරී වගියන් ගේ හදිසි ආකුමණය යි.)

(5) ''සඩ්ෂෝ හින්නො හොති.''

සංඝයා හේද වූයේ වේ ද? සංඝයා බිඳුණු කල දොස් බස් ආදිය ඇති වන බැවින් නො පැහැදුණවුන් ගේ නො පැහැදීමටත් පැහැදුණ ඇතැමුන් ගේ කලකීරීමටත් හේතු වෙයි.

එහෙයින් එබඳු කල්හි භාවනා කිරීමෙන් චිත්තසමාධිය තො ලැබෙන බැවින් මේ පස්වැනි නුසුදුසු කාල යැ යි දෙසූ–සේක.

සංඝ හේදය.

''සමාන සංවාසකං සමාන සීමාය යීතං පඤ්චහි කාරමණ**හි** සංසං හින්දෙයාා.''

සමාන සංවාසක සංසයා නව නමක් හෝ එයට වැඩි ගණනක් සමාන සීමාවෙක සිටියාහු ''කම්ම, උද්දෙස, වොහරන්ත, අනුසාවන, සලාකගාහ,'' යන පස් කරුණෙන් සංස හේදය සිදුවෙයි. ''පඤ්චහි උපාලි ආකාරෙහි සංසො හිජ්ජති. කම්මේන'' යතාදීන් පරිවාර පාළියෙහි ද මේ දුක්වේ.

සම්මුති සඩ්සයා දෙකොටසකට බෙදේ. සමාන සංවාසක, තා තා සංවාසක යනුවෙ**නි. එක්** ව විතය කර්ම කරණ එක පරම්පරාවෙක සඩ්සයා සමාන සංවාසක නමි. එම සංසයාට අතිකුත් ඇදුරු පරපුරෙන් පැවතෙන සංසයා නා නා සංවාසක නමි.

#### නිකාය

මෙ කල ඒ ඒ ආචාය\$ පරම්පරාවන්ගෙන් පැවතෙන සඩ්සයා නිකාය නාමයෙන් හැඳින්වෙති.

''සමූහ සන්නිවාසො හි නිකායො නාම'' සමූහයකගේ එක්ව විසීම නිකාය නම් වේ. මේ නිකාය වශයෙන් වෙන්වීම ආවාය\$ පරම්පරා වශයෙන් වෙන්වීම යි. එය සඩ්ස–හේදයක් නො වේ.

බුද්ධ කාලයේ ද ඒ ඒ මහා ශුාවකයන් චහන්සේලා ආචාය\$ කොටගත් හික්ෂු පරම්පරාවන් විසු බව ධම්යෙහි දක් වේ.

ඒ ඒ හික්ෂු පිරිස් පළාත්වල විනය කම් කළාහු එක් වූ විට එක්ව ද විනය කම් කළාහු ය. අද ද ඒ ඒ රටවල පලාත්වල භික්ෂුහු ඒ ඒ පෙදෙස්හි විනය කම් කෙරෙති.

මෙසේ ඒ ඒ ආචාය‍යී-පරම්පරාවන්ගෙන් පැවතෙන සමානසංචාසක සංසයා විසින් විනයානුකූලව සම්මත කොට ගත් සීමාවෙක නව නමක් හෝ එයට වැඩි භික්ෂු පිරිසක් අතර අධර්මය ධර්මය කොට දක්වීම ආදී අටළෝ භේදකර වසුතූන්ගෙන් (වොරන්ත ද) තමාගේ බලවත්කම කියා පෑම වූ ''අනුසාවනයෙන්'' ද තමන්ගේ පක්ෂය ගණු කැමති වූ භික්ෂුන් ''සලාක (තුණ්ඩු) ගාහාපන'' යෙන් ද භික්ෂූන් නව නමක් නම් භේදකයා හැර ඉතිරි අටනම සතර දෙන, සතර දෙන වෙන්වුවොත්, වෙන් ව අපලෝකිනාදී හෝ පාමොක් උදෙසීමාදී සඩස කර්මයක් කළහොත්, භේදක භික්ෂුවට ''සංසභේද'' කම්ය ''චනුභේද'' කර්මය සිදුවෙයි. ''එක්ථ ච කම්මමෙව උද්දෙසො ච පමාණං''

මෙහි අපලෝකන, ඤත්ති, ඤත්ති-දුතිය, ඤත්ති චත්තුථ යන කර්මත්, පස් වැදැරුම් පුාතිමොක්ෂ උද්දේශයත් සංසහේද කර්මයට පුමාණ වශයෙන් දැක්වූ හ. වොහාර අනුසාවන සලාක ගාහාපන යන කරුණුවලින් පමණක් සඩ්සහේදය සිදු නොවේ. එසේ සලාක ගත් සතර නම හෝ එයට වැඩි පිරිසක් වෙන්ව ගොස් යට දැක් වූ විනය කර්ම හෝ පොහෝ පවුරුණු කෙරේ ද, එවිට සංසයා බිඳුණේ වේ. හේදකයා පඤ්චානන්තරිය කම්යන්ගෙන් ද අති දරුණු අකුශලයට අසුවූයේ කල්පස්ථායී අවීචි නිරාදුක් විඳුණේ වේ.

#### සුදුසු කල්

පුධන් වීයෳීය වැඩීමට සුදුසු කල් දත යුතුය. නො කල් අවබෝධ කරගත් විට සුදුසු කල් වැටහේ. එහෙත් මෙහි සැකෙවින් දක්වනු ලැබේ.

(1) ''දහරො හොති යුවා–පෙ–පඨමෙන වයසා''

දහර වූ තරුණ වූ මනා කළු කෙස් ඇති නව යෞවන පුථම වයසින් යුක්ත වූයේ භාවනාවට සුදුසු පුථම කාලය යි.

- (2) අල්පාබාධ වීම (විස්තර කරණ ලදී.)
- (3) රට සුභික්ෂ වීම, සරු / කාලය.
- (4) මිනිසුන් සමගියෙන් සතුටින් දියුණුවෙමින් වසන කාලය.
- (5) සඩ්සයා සතුටින් සමගියෙන් වසන කාලය මෙම කාලයන්හි භාවනානුයෝග වීමෙන් උසස් පුතිඵල ලබත හැකි ය.

#### ූ සප්පාය අසප්පාය

දැළි පිහිය සියුම් මුවාතක් ඇති අවශා සේවයක යෙනේතකි. එහි මුවා'ත තැබීමේ දී සියුම් වැලි කැටයක් වුව ද බාධක වැ සිටියි. භාවතාවෙන් කරනුයේ සිත මුවත් තැබීම යි. ඉතා සියුම් කෙලෙසුන් පවා සිඳ දැමීමට එහි ඉතා සියුම් මුවාතක් ඇති විය යුතුය. යෝගියා අභානත්තරයෙන් දියුණුවන විට, ඔහු අවට ඇති බාහිර කරුණු හෙවත් පරිසරය ඔහුට ගැළපෙන්නක් විය යුතු ය. අවශා සුදුසු දෙය නො ලැබෙන නො ගැළපෙන පරිසරය විසින් සිත නිතර අවුල් කරණු ලබන හෙයින් ලද සමාධිය දියුණු කර ගන්නටත් නො ලද සමාධිය ලබා ගැන්මටත් නො හැක. පිරිහීම ම සිදුවෙයි.

සප්පාය යනු සුදුසු ගැළැපෙන සැප වූ නෙ තේරුම් දෙයි. භාවතානුයෝගියාට අවශා සැප වූ කරුණු පහක් දේශනයෙහි දක්වා ඇත. ''උතු, ආහාර, සේනාසන, පුග්ගල, ධම්මසවණ'' වශයෙනි.

# 1. උතු සප්පාය

උෂ්ණ පුකෘතිකයාට ශීත දේශ ගුණයත්. ශීතාධිකයාට උෂ්ණ පුදේශයත් සැප වූ සෘතු ගුණය ලබාදෙයි.

## 2. ආහාර සප්පායු

යම ආහාරයක් සේවනය කිරීමෙන් පහසු වේ ද, සැප වේ ද එබඳු අහර ගැණීම ආහාර සප්පාය යයි. වෙසෙසින් මොළයට හිත කිරි ගිතෙල් ඇ ගෝරස ආහාර සප්පාය සිදු කරණ බව ''ලෝසක'' ආදී කථා වස්තූත් ගෙන් පෙනේ.

## 3 මස්නාසන සප්පාය

මස්තාසත නම් ''මඤ්චො පීඨං''......යතාදීන් දේශතාකර වදළ ඇඳ, පුටු, කුටි, සක්මත් මණ්ඩප, සහිත අරණායෙහි හෝ ගුාමාත්තයෙහි වූ භික්ෂු වාසය යි. සැප වූ සේතාසතය පිළිබඳ බුදුරජාණත් වහත්සේ මෙසේ දෙසූ සේක.

''කථඤ්ච භික්ඛවෙ, සෙනාසනං පඤ්චඩ්ග සමන්නාගතං භොති''

මහණෙනි, කෙසේ නම් සෙනසුන අංග පහකින් යුක්ත වූයේ වේ ද?

1. ''නාතිදූරං, නාච්චාසන්නං, ගමනා ගමන සම්පන්නං.''

නුදුරු නො ළං යෑම් ඊම් පහසු වූයේ සේනාසනයෙහි පළමුවන අඩගය යි. පිඩු පිණිස හැසිරෙන පුදේශයේ සිට අඩ ගව්වක් පමණ දුර වූයේ නුදුරු නම් වේ. යටත් පිරිසෙයින් දුනු (බඹ) පන්සියයක් ළං වූයේ නොළං නම් වේ. යෑම්–ඊම් රහිත වූ චණ්ඩ වනමෘග හිංසාවෙන් තොරවූයේ ''ගමනා ගමන සම්පන්නතාව'' යයි. මෙසේ ගමෙහි සිට අඩගව්වකට (මෙකල සැ: 1½ ක් පමණ.) වඩා දුර නොවු දුනු පන්සියයකට (සැ:½ පමණ) වඩා ළං නො වූ සංසුන් ගමනට යෝගාවූයේ සේනාසනය පිළිබඳ පළමුවන අංගය යි.

- 2. ''දිවා අප්පකිණිණ රත්තිං අප්පසද්දං අප්පනිග්සොසං'' දවල් මහජන ගැවසීමෙන් තොර වූ රාති මිනිස් හඬ නෑසෙන වේලෙහි ම නිශ්ශබ්ද වූයේ දෙවන අඩගය යි.
  - 3. ''අප්ප ඩංස මකස වාතාතප සිරිංසප සම්එස්සානං බො පනුගොති''
- මැසි, මදුරු, අවු, සුළං, සර්ප පීඩාවන්ගෙන් තොර වූයේ අඩු වූයේ වේ ද මේ තුන්වන ආගය යි.
- 4. පහසුයෙන් පණ්ඩපාතාදී අවශා සිවුපසය ලැබෙන්– නේ ද, මේ සතරවන අංගය යි.
- 5. බොහෝ ඇසූ පිරු තැන් ඇති ධර්ම-විනයධාරී ස්ථිර ශීලාදී පුතිපත්තියෙහි පිහිටි සථවිර භික්ෂූහු එම සෙන-සුනෙහි වෙසෙත් ද, මේ පස්වන එසේම ශුෂ්ඨ වූ අඩගය යි. මේ අඩග පසෙන් සම්පූර්ණ වූ සේනාසනය ඇසුරු කිරීමෙන් නො ලැබු සමාධි ගුණ ලැබීමටත් ලද ගුණ දියුණුකර ගැණීමටත් හැකිවේ.

#### 4 පුග්ගල – සප්පාය.

ඉහත දක්වූ සේනාසන සප්පායයෙහි පස්වන අංගය වූයේ ගුණ–සම්පන්න පුද්ගලයන් සේවනය කිරීම යි. වෙසෙසින් නිෂ්පුයෝජන සගමොකට හරස් වන (තිරව්ඡාන) කථා නැති ශීලසමාධාාාදී ගුණ–සම්පන්න පුද්ගලයන් ඇසුරු කළ යුතු ය.

#### 5. ධම්ම සවණ සප්පාය

භාවතා පිළිබඳ ඒ ඒ අවස්ථාවත් ඉත්දිය දියුණුව සඳහා අවශා ධම්ශුවණ, සාකච්ඡා පැවැත්වීම යි. එ ද සේතාසත සප්පායයේ දක්වෙත බහුශැත සථවීර හික්ෂූත් කම්සථාතා– චායශීවරයන් කරා පැමිණ සැක විසඳ ගැණීමාදියෙන් සිදුවෙයි. විශුද්ධි මාර්ගයෙහි, 'ආවාස, ගෝචර, හස්ස, පුග්ගල, හෝජන, උතු, ඉරියාපථ'' යැයි සප්ත සත්පාය ධර්මකෙතෙක් දක්වන ලදහ. එහි ආවාස සප්පාය, සේතාසන සප්පායෙහි ඇතුළත් නමුදු යම් සේතාසනයක තිබෙන කුටි ආවාසවලින් තමන්ට ගැළැපෙත, සිත එකහවන කුටිය තෝරා ගත යුතු බව දක් වේ. ඒ සඳහා සෑම කුටියකම දවස් තුණ තුණ හාවනා කළ යුතු යැයි ද නියමයි.

එහි එන ගෝචර සප්පායය ද සේනාසන සප්පායයෙහි ඇතුළත් වේ. එ නම් පිඩු සිහා යන ගම උතුරෙන් හෝ දකුණෙන් පිහිටි බඹ 750 ක දුර පුමාණ (දියඩ්ඪ කොසබ්ථන්–තරෙ.) වූයේ මැනැවැයි කියන ලදී.

ඉරියාපථ සප්පාය නම වාඩිවීම සක්නේ කිරීම සිට ගැනීම හෝ දිගාවීම යන සතර ඉරියව්වෙන් තමන් ගේ සිත වඩා එකහවන අයුරක් විමසා ගනීම ය.

අත්ථසාලිනි අටුවායෙහි දස–සස්පාය යැ යි නමින් පමණක් සඳහන් කොට ඇති මුත් දක්වා නොමැත.

මෙහි පුධාන වශයෙන් ගැණෙන්නේ උතු, භෝජන සේනාසන, යන සප්පායයන් බව පට්ඨාන–පාළියෙහි දක්වන ලදී.

සේනාසන සප්පායයෙහි අනිත් සියල්ල ඇතුළත් වන බව තේරුම් ගත යුතු යි.

# සුවව වියයුතු

භාවතාවෙන් නියම පුයෝජන ගණු කැමති නම අකුරට ම පිළිපැදිය යුතු කරුණකි, කීකරු කම. එතරම ම කීකරු විය යුත්තේ, තර්කයෙන් නො ලැබිය හැකි තමන් ගේ ම උත්සාහයෙන් ද, ලබණු දුෂ්කර, පුතාක්ෂ දෙනයක් ලබනු සඳහා ඔහු සුදුසු විය යුතු හෙයිනි. තර්කය ඇති කරුණු ලබනුයේ සැකය විසිනි. කම්සථානය කෙරෙහි ආචාය්ඩවරයා කෙරෙහි හෝ රත්නතුය කෙරෙහි සැකයක් වෙතොත් ඒවා අසා සොයා නිසැක ව භාවනාවට බැසිය යුතු ය. නො-වැටහෙන තැනක් අසා ගැනීම තර්ක කිරීමක් නොවේ.

#### පදක්ඛිණග්ගාහි විය යුතු

හුරට ගැණීම, හොඳට දඬිව ගැණීම, මතාව වටහා ගැණීම, ගෞරවයෙන් තේරුම ගැණීම පදක්ඛිණග්ගාහී නම් වේ. නුහුරට ගත් දෙය බුරුල් ය. ලිහිල් ය. එය කිුයාවට තැගෙන්නේ ද ඒ අයුරෙනි. සුවව–ගරු බවෙකින් පිළිගන්නා අවවාදව නිසි ලෙස ම කිුයාවේ යෙදෙයි. එහෙයින් ආචායා අවවාදයෙහි, පුදක්ෂිණගුාහී විය යුතු ය. තමන් ගේ දන උගත්කම් කෙතෙක් වුව ද ආචායා අවවාදය සැහැල්ලුකොට නො සිතිය යුතු ය.

# මලයවාසී මහාදේව

පෙර ලක්දිව මලය වාසී මහාදේව තෙරුන් වහන්සේ ගෙන් කමටහන් ගැණීමට හික්ෂූන් දෙනමක් පැමිණියෝ ය. මේ හිික්ෂූහු සහිදෙක–තුණ කටපාඩම් ඇති බුද්ධ ධර්මයෙහි හසළ උගත්තු ය. දේව ස්ථවීරයන් වහන්සේ, ''ඇවැත්නි, ද්වත්තිංසාකාරය (දෙතිස් කොටස්) සාරමසක් සජ්ඣායනා කරව්. (කටපාඩමිත් කියන්න) යැ යි තියම කළහ. ඒ හික්ෂූහු තමන් ගේ උගත්කම් නො තකා පුදක්ෂිණගුාහී හෙයින් ''ද්වත්තිංසාකාරය'' සජ්ඣායනා කරන්නාහු සාරමස ඇතුළත සෝතාපත්ති ඵලයට පැමිණියාහු ය.

එහෙයින් යෝගියා නිහතදර්ප ව ආචාය අවවාදයට තදෙන් කීකරු විය යුතු ය. එසේම සැහැල්ලු ගති පැවතුම අල්පකෘතා ඇති ව කුලෙහි ගෙණෙහි නො ඇලී ''එකොවූ– පට්ඨො'' හුදකලාව වෙන් ව කම්මට්ඨානානුයෝග විය යුතු ය. මෙසිය සුතුයෙහි

"තෙන ව පන මෙසිය භික්ඛුනා ඉමෙසු පඤ්චසු ධම්මෙසු පතිට්ඨාය, චත්තාරො ධම්මා උත්තරිං භාවෙතබ්බා, අසුභා භාවෙතබ්බා, රාගස්ස පහාණාය, මෙත්තා භාවෙතබ්බා විතක්කු– පව්ජෙදය, අනිච්චසඤ්ඤා භාවෙතබ්බා අස්මීමාන සමුග්– සාතාය."

මෙසිය, එම හික්ෂුව විසින් මේ පඤ්චධම්යන්හි පිහිටා මතුයෙහි සතර ''ධම්යක්'' වැඩිය යුත්තාහ. රාගය දුරු කිරීම පිණිස අසුභ භාවතාව ද, වාාපාදය දුරු කිරීම පිණිස මෛතී භාවතාව ද, විතරකයත් නැසීම සඳහා ආතාපාතසති භාවතාව ද ''මම වෙමි'' යන මාතය නැසීම පිණිස අනිතාසංඥව ද වැඩිය යුතු, මේ සූතුයේ දී කරුණු පසකින් මතු භාවතා වඩන්නට නියම කරණ ලදී.

එම කරුණු නම් = කලාහණමිත්තතා, සීලසම්පද, ධම්ම– සවණං, විරියං, පඤ්ඤ යනු යි. ''අපරිපක්කාය මේසිය වෙතොවිමුත්තියා පඤ්චධම්මා පරිපක්කාය සංවත්තන්ති.''

(මෙසිය, නො මෙරු = දියුණු නොවූ සමාධිය දියුණු කර ගැණීම පිණිස කරුණු පසක් වෙති.)

- කලාාණමිත්තතා = උසස් ශීලයක පිහිටි ධම්ය දැන උගත් භාවනුයොගී කලාණ මිතුයෙකු ඇසුරු කිරීම,
- 2. සීල සම්පද = පිරිසිදු ගිහි හෝ පැවිදි ශීලයක පිහිටීම (සතරසංවර ශීලය)
- 3. ධම්මසවණං = සප්පාය ධම් කථාවන් දශකථා වස්තූන් ඇසීම.
- 4. විරියං = දැඩි කෙලෙස් තවන වීයාශීය.
- 5. පඤ්ඤ = වැඩීමට පැමිණි නුවණ, සංස්කාරයන් අනිතහාදී වශයෙන් සැලකීමට හැකි නුවණ යන මෙ කරුණු පසෙහි භාවනානුයෝගියෙකු පිහිටිය යුතු ය. ඉක්බිති කලහාණ– මිතු ආචාය්‍රී භික්ෂූන් වහන්සේ කරා පැමිණ, තමන් ගේ චරියානුකූල භාවනාවක් මනා ව උගෙණ භාවනා කළ යුතු යි.

මේ සූතුයෙහි සඳහන් ආනාපානසති භාවනාව කාම, වාහපාද, විහිංසා සහ සියලු අකුශල විතර්කයන් දුරු කිරීම සඳහා නියමකර වදළ හෙයින් එය මෙහි දක්වනු ලැබේ. සියලු බුදුවරයන් වහන්සේලා ම මේ අානාපාන සති කම්සථානය වඩා ලොවුතුරා බුදුබව ලබන හෙයින් මෙය ''තථාගත– මූලකම්සථානය'' යි. එසේම පුණිත වූ ද සතර සතිපට්ඨානය ම වැවෙන්නා වූ ද බුද්ධ ධම්යෙහි මූලික භාවනාව වූ ද මෙම ''ආනාපානසති'' භාවනාව නුවණැතියන් විසින් පුහුණු කටයුතු.

''නාහං භික්ඛවෙ මුට්ඨස්සතිස්ස අසම්පජානස්ස ආනා– පානාසති කම්මට්ඨානං වදමි'' මහණෙනි, මම මුළා වූ සිහි ඇති, මනා නුවණක් නැත්තහුට ආනාපාතසති භාවනාව නො කියමි යි නියම කළ හෙයින් සිහි නුවණ ඇතිව ම මෙය වැඩිය යුතු.

තව ද භාවනා කරන්නහු වීසින් සිහියේ තබාගත යුතු කරුණක් නම, තමන් ගේ සිත පිළිබඳ ව දන ගැනීම යි. සිතෙහි වැඩකරණ ඉන්දිය ධම්යන් සම තත්වයකට පත්කර ගැනීම යි. එනම් 😑 සද්ධා-පඤ්ඤ – සමාධි – වීයාෳී යන සතර ඉන්දිය ධම්යන් සමතත්වයට නගාගැණීමත් ඒ සඳහා සති මහවත් සිහිය ඒ සතර කෙරෙහි ම හෙවත් ''තෙරුවත් ගුණ මෙනෙහි කිරීමාදියෙන් ශුද්ධාව ඇති වූ විට පුඥවත් ඒ සමග තිබේ ද, වීයා සිතෙහි වැඩ කරණ කල්හි එකහකම තිබේ ද යි **ම**සායා බැලිය යුත්තේ සිහිය යෙදවීමෙනි. බොහෝ සෙයින් ශුද්ධාව සමග මෝඩකමත් වීය\$ය සමග ඖද්ධතාය හෙවත් නොසන්සුන්කමත් එක්වණු සිරිති. එසේම පුඥුව සමග මෙකරාටික කමත් එකහකම හෙවත් සමාධිය සමග **ී**නමිද්ධ (චිත්ත – වෛතසිකයන් ගේ කම්මැලිකම) මිතුරු ය, එසේ oහයින් ශුද්ධා − පුඥ − වීය® − සමාධි යන සතර එක සමතත්<del>-</del> වයකට තබාගැණීම සඳහා සිහියෙන් සොයා බලා සෑම කියාවක් පාසා ම සිහිය යෙදවිය යුතු.

# මූලික පූව් කෘතාඃය.

- 1. කලබල නැති විවේකසථානයක් සොයාගත යුතු.
- 2. බීමට පැන් හෝ යම් දෙයකුත් මල් සුවද දුම් හා රාතියෙහි නම් පොල්තෙල් පහණකුත් පිළියෙළ කරගත යුතු.
- 3. මුහුණ අත් පා දෙවා පිරිසිදු ඇඳුමෙන් යුතුව උස් අසුනක පුතිමාවක් හෝ මල් – පහන් – සුවඳ දුම් පුදු වැන්ද යුතු.
- 4. ඉක්බිති සුදුසු අසුනක බද්ධ පයාීඩකයෙන් වාඩිවිය යුතු. ආතාපානසති භාවනාවට ශරීරය සෘජු ව තිබිය යුතු ය. (ශරීරය කෙළින් සිටින සේ ලැල්ලකට හෝ යමකට හේත්තු වුව වරද නො වේ.)

# පූව්කෘතා මුල සඳහන් යු,

ආන + අපාන = ආනාපාන.

ආශ්වාස පුශ්වාස කරමි. (නාසිකාවෙහි හෝ උඩු තොලෙහි හුස්ම ගැවෙන තැන සිහිය තබනු. – මෙනෙහි කරණු.) ආශ්වාස කරමි. – පුශ්වාස කරමි. (නාසයෙන් ඇතුල් ව ගිය හුස්ම හෝ පිට ව ගිය හුස්ම මෙනෙහි නො කරණු. හුස්ම ගෑවීම පමණක් මෙනෙහි කරණු.)

(ආශ්වාස කරනු – වෙනුවට හුස්ම ගනිමි කියා ද පුාශ්වාස කරනු වෙනුවට හුස්ම හෙලමි කියා ද භාවනා කළ වරද නො වේ.)

ු හුස්ම ගනිමි – හෙලමි ගනිමි – හෙලමි.

(හුස්ම ගැවෙන තැනම සිහිය පිහිටුවා ගත යුතු.) මෙසේ=''සො සතොව අස්සසති–සතො පස්සයති''

ඔහු සිහි ඇති ව ආශ්වාස කෙරේ. සිහි ඇති ව පුශ්වාස කෙරේ.

''දීසං වා අස්සසන්තෝ දීසං අස්සසාමීති පජාතාති දීසං වා පස්සසන්තො දීසං පස්සසාමීති පජාතාති''

අාශ්වාස කිරීම දීඹ වශයෙන් පවතී නම් හුස්ම බොහෝ වේලාවක් නාසිකාවෙහි හෝ උඩුතොලෙහි ගැටෙමින් ඇතුළට ඇදේ නම්, දීඹ ව ආශ්වාස කරමි යි වැටහෙයි. එසේම දීඹ වශයෙන් හුස්ම පිට වේ නම්, දීඹ වැ හුස්ම පිට කරමි යි පුශ්වාස කරමි යි වැටහෙයි.

''රස්සං වා අස්සසන්තෝ රස්සං අස්සසාමිනි පජානානි රස්සං වා පස්සසන්තෝ රස්සං පස්සසාමිනි පජානානි.''

හුස්ව (කෙටි) වශයෙන් හෙවත් ඉක්මණින් ආශ්වාස පුශ්වාස කරන්නේ හුස්ව වශයෙන් ආශ්වාස – පුශ්වාස කරමි යි. වැටහෙයි. හුස්ම ගැනීම කෙරෙන්නේ එක්කෝ දීසී වශයෙනි, නැතහොත් හුස්ව වශයෙනි. තමන් ආශ්වාස – පුශ්වාසයන් ගැටීම වශයෙන් අරමුණු කරණ වේලෙහි ආශ්වාස – පුශ්වාසයන් පවතින්නේ දීසී වශයෙන් ඇදෙමින්ද, නැත්නම හුස්ව වශයෙන් ඉක්මණින් ද යි අරමුණු කුරනවා විනා ඕනෑ කමින් දීර්ස – හුස්ව වශයෙන් හුස්ම ගැනීම හෙලීම තොකටයුතු. මෙහි දීර්ඝ හුස්ව යන කාල පරිච්ඡේදයන් අනු ව අටළොස් අයුරකින් ''ආනාපාන'' කම්ස්ථානය වැටහෙයි.

- 1. දීර්ඝ වේලාවක් ආශ්වාස පැවතීමේ දී දීර්ඝ වේලාවක් ආශ්වාස කෙරෙමි යි වැටහීම.
- 2. දීර්ඝ වේලාවක් පුශ්වාස පැවතීමේ දී දීර්ඝ වේලාවක් පුශ්වාස කෙතරම් යි වැටහෙයි.
- 3. දීර්ඝ වේලාවක් ආශ්වාස පුශ්වාස පැවතීමේ දී දීර්ඝ වේලාවක් ආශ්වාස – පුශ්වාස කෙරෙමි යි වැටහෙයි.
- 4. ඡන්ද (භාවනා කරණු කැමැත්ත.) වශයෙන් වඩා සියුම් වූ දීර්ඝ ආශ්වාසය වැටහෙයි.
- 5. ඡන්ද වශයෙන් වඩා සියුම් වූ දීර්ඝ පුශ්වාසය වැටහෙයි.
- 6. ඡන්ද වශයෙන් වඩා සියුම් වූ දීර්ඝ ආශ්වාස පුශ්වාසයන් වැටහෙයි.
- 7. පුමොදා (පුීතියෙහි මුල් අවස්ථාව) වශයෙන් වඩා සියුම් වූ දීර්ඝ ආස්වාසය වැටහෙයි.
- 8. පුමොදාය වශයෙන් වඩා දීර්ඝ පුශ්වාසය වැටහෙයි.
- 9. පුමොදා‍ය වශයෙන් වඩා සියුම් වූ දීර්ඝ ආශ්වාස පුශ්වාසයන් වැටහෙයි.

මෙ සේ හුස්ව වශයෙනුදු නව අයුරකින් වැටහේ. ඇතැමෙකුට ආශ්වාසය හොඳින් වැටහෙයි. ඇතැමෙකුට පුශ්වාසය වැටහෙයි. ඇතැමෙකුට දෙක ම හොඳින් වැටහෙයි. පළමු ව එකක් වැටහුණ ද කුමානුකූල ව භාවනා කිරීමේ දී දෙක ම වැටහෙයි. මේ පුද්ගල භේදය නිසා දීර්ඝ – හුස්ව ආශ්වාස පුශ්වාසයන් අරමුණු කොට අටළොසක් ආනාපානසති පුභේද පුතිසම්හිදයෙහි දක්වන ලද අයුරු යි.

මෙසේ දීර්ඝ ආශ්වාස දීර්ඝ පුශ්වාස හුස්ව ආශ්වාස හුස්ව පුශ්වාස යන සතර අයුරකින් භික්ෂුව ගේ නාසිකාගුයෙහි හෝ උඩුතොලෙහි නිමිත්ත පවතී.

> ''සබ්බකාය පටිසංවේදී අස්සසිස්සාමී ති සික්ඛති, සබ්බකාය පටිසංවේදී පස්සසිස්සාමී ති සික්ඛති.''

සියලු ආශ්වාස – පුශ්වාස (කය) සමූහය නැවත නැවත සකසා මුල – මැද – අග වශයෙන් දැන ආශ්වාස කෙරෙමි යි හික්මෙයි. ආශ්වාසයා ගේ මුල නාසිකාගුය ය. මැද හෘදය ය. අග නාභිය ය. පුශ්වාසයා ගේ මුල නාභිය ය. මැද හෘදය ය. අග නාසිකාව ය. මෙසේ ආශ්වාස – පුශ්වාසයන් මනා ව වටහා ගැණීමේ දී යෝගියා ඤණසම්පයුක්ත කාමාවචර කුශල ජවන් සිතකින් ම ආශ්වාස – පුශ්වාස කරයි. ''සික්ඛති'' යනු යොදන ලද්දේ එහෙයිනි.

මෙසේ උත්සාහ කිරීමේ දී, ''අතිත හවඩග, හවඩග චලත, මතොද්වාරාවජ්ජත, පරිකම්ම, උපවාර, අනුලොම, ශොතුභු'' යන ධාාත වීථිය පිළිබඳ වැ ඳෙන සම්පයුක්ත කාම ජවත් සතරෙන් එකක් පරිකම්, උපචාර, අනුලොම, ගොතුභූ තාමයෙන් උපදනා බව මෙයින් කියැවේ. මෙහි දී යම්බඳු සංවරයක් ඇති වේ ද එය අධිශීල ශික්ෂාවය. යම්බඳු සමාධියක් වේද එය අධිචිත්ත ශික්ෂාය. යම්බඳු නුවණක් වේද, එය අධිපුඥ ශික්ෂා ය. මේ තිවිධ ශික්ෂාවෙහි, එම ආශ්වාස – පුශ්වාස අරමුණ සිහියෙන්මෙනෙහි කිරීමෙන් හික්මෙයි.

''පස්සම්භයං කායසඞ්බාරං අස්සසිස්සාමීති සික්ඛති පස්සම්භයං කායසඞ්බාරං පස්සසිස්සාමීති සික්ඛති.''

ආශ්වාස – පුශ්වාස සඞ්බහාත කායසංස්කාරය සංසිඳවමින් ආශ්වාස කෙරෙමි යි පුශ්වාස කෙරෙමි යි හික්මෙ යි.

ආශ්වාස පුශ්වාස නම් වායෝ ධාතුව අධිකව ඇති අවිතිර්බ්භොග ශුද්ධාෂ්ටක රූප කලාප සමූහය යි දැන් එය චිත්තසමූට්ඨාන නමුදු කරජකාය යැ යි කියනු ලබන ශරීරය පිළිබඳ වැ පවත්නා හෙයින් කරජකායයෙන් සකස් කෙරේනු යි කාය සංඛාර නම් වේ.

සියුම වූ ආශ්වාස – පුශ්වාසයන් සිංසිදුවමින් මෙසේ භාවනා වඩන යෝගියා ගේ සිතෙහි අධිශීල, අධිචිත්ත, අධිපුඥවන් යෙදේ. (මෙහි දීර්ස – හුස්ව වශයෙන් ආශ්වාස– පුශ්වාසයන් අරමුණු කිරීමේ දී උද්ගුහනිමිත්ත ලැබිය යුතු ය. ''සබ්බකාය පටිසංවෙදී – පස්සම්භයං කාය සංඛාරං'' යන දෙවිදි යෙන් අශ්වාස – පුශ්වාසයන් භාවනා කිරීමේ දී පුතිභාග නිමිත්ත හා ධානන අවස්ථාව බව හැගේ.) තව ද අර්ථකථා දේශනාව අනුව, ''ගණනා, අනුබන්ධනා, ඵූසනා, ඨපනා'' යැ යි (පළමු) යොගියා විසින් (ආදිකම්මික) පුථමඬාානය දක්වා භාවනා වැඩිය යුතු අයුරු දක්වන ලදී.

එහි දීර්ඝ ආශ්වාස – පුශ්වාසයන් පවත්නා කල හුස්ම ගැණීමේ දී නාසයෙහි ගැටෙන තැන සිහිය පිහිටුවා, එකයි – එකයි යනුවෙන් හුස්ම පිටවනතුරු (පුශ්වාසය එනතුරු) ද පුශ්වාස වාතය ගැටී පිටවීමේ දී දෙකයි, දෙකයි යනුවෙන් නැවන ආශ්වාසය එනතුරුදයි මෙසේ:

- 1. ආශ්වාසය 😑 එකයි එකයි එකයි
- 2. පුශ්වාසය = දෙකයි දෙකයි දෙකයි
- 3. ආශ්වාසය 😑 තුණයි තුණයි තුණයි
- 4. පුශ්වාසය 🕳 සතරයි සතරයි සතරයි
- 5. ආශ්වාසය 😑 පහයි පහයි පහයි

පහෙන් නවතා නැවත, එකේ සිට එම කුමයට සය දක්වා ද සෙයන් නවතා නැවත එකේ සිට සත දක්වා ද සහෙන් නවත්වා නැවත එකේ සිට අට දක්වා ද සහෙන් නවත්වා නැවත එකේ සිට අට දක්වා ද සහෙන් නවතා නැවත එකේ සිට නවය දක්වා ද සයයි යන කුමයෙන් ගණන් කරණු. දසයෙන් නවතා නැවත එකේ සිට නවය දක්වා ද නවයෙන් නවතා නැවත එකේ සිට අට දක්වා ද අටෙන් නවතා නැවත එකේ සිට අට දක්වා ද අටෙන් නවතා නැවත එකේ සිට සහ දක්වා ද සහෙන් ඉහල නො නැංවිය යුතු. දසයෙන් ඉහල නො නැංවිය යුතු.

හුස්ව හෙවත් ඉක්මණින් ආශ්වාස – පුශ්වාස පිටවෙයි නම් ''එකයි – එකයි'' යනුවෙන් පුමාද නො වී එක – දෙක – තුණ – හතර – පහ – එක – දෙක – තුණ – හතර – පහ – හය මෙසේම ගණිනු. දහයෙන් උඩට නො යනු. පහෙන් පහලට ද නො යනු. මෙසේ භාවනා කළ හැක්කේ දීර්ඝ ආශ්වාස – පුශ්වාස හුස්ව ආශ්වාස – පුශ්වාස යන සතර – පමණකි. අනුබන්ධනා නම්.

ආශ්වාස – පුශ්වාසයන් අනුගමන වශයෙන් සිහිය පැවැත් වීම යි. සිහිය ස්පශී වන නැනින් වාතය අනුව නො යවා එතන ම සිහිය පිහිටුවා අනුගුමනය කිරීම මෙයින් කියන ලදී.

ඵුසනා නම් = හුස්ම ගැටෙන තැන සිහිය පිහිටුවා ගැණීම යි. ඨපනා නම් 😑 මනා ව අරමුණෙහි සිත නැංවීම ඉහවත් අර්පණා යි. අර්පණා මෙහි ආදි කාර්මීකයා හෙයින් පුථමධාානය යි. (මෙහි ගණනා අවසථාව සම්පූර්ණ වීම උද්ගුහ නිමිත්ත ලෙස ද අනුබන්ධනා, ඵූසනා, පුතිභාග නිමිත්ත වශයෙන් ද ඨපනා අර්පණා අවසථාව වශයෙන් ද ගැලණ්.) මෙහි නිමිත්ත හෙවත් ස්පශී වන තැන සිත පිහිටු වීම ද ආශ්වාසය ද පුශ්වාසය ද එක් සිතකට තොව සිත් තුණකට ම අරමුණු වෙයි. එහෙත් ආශ්වාස – පුශ්වාසයන් අරමුණු කරන්නේත් ස්පශීය අරමුණු කරන්නේත් එක තැන ය. මේ අරමුණු තුණ ම එකක් මෙන් වැටහිමෙන් නො– ලපනෙන්නා වූ වායුව ඒ ඒ අයගේ පරිකල්පනානුකූල ව, **ලප**නෙන්නාක් මෙන් හෙවත් <u>=</u> තාරකා රූප, මැණික් ගුලි, මුතු ගුලි, පුළුන් ඇට, මෙන් ද නාසයේ සිට පපුව දක්වා තද වලා පටලයක්, සුදු නෙළුම්, රථරෝද, සඳමඩල, ඉරුමඩල ආදී වශයෙන් ද පෙණෙයි. මෙහි තාරකරුපාදී කුඩා නිමිති උද්ගුහ නිමිනි වශයෙන් ද මැණික් ගුලි, සදමඩල, ඉරුමඩල ආදී මහත් නිමිති පුතිභාගනිමිත්ත වශයෙන් ද ගැණීම ආචාය් නියමය යි.

තව ද ආශ්වාස, පුශ්වාස, ස්පර්ශ-නිම්ත්ත යන තුණෙහි සිත එකතැන් වීමේ දී ශරීරය උඩට ඔසවාලන අයුරු දලුන්. මේ උද්ගුහනිමිත්ත ඇති වීමට තරම් සිත සියුම් ව නානා අරමුණින් තොර ව පැවතීම ය.

ආදිකම්මික පුථමධාාන විථිය.

මෙහි පරිකර්ම උපචාර අනුලොම, ගොනුභු, යනුවෙන් දක්වන ලද්දේ මුල සඳහන් කළ දෙනසම්පුයුක්ත කාම ජවන් සතරෙන් එකකි. අපර්ණා නම් පුථම ධාානය යි. මෙසේ පුථමා දී ධාාන ලබා ගත් තැනැත්තහු=

''පීති පටිසංවෙදී'' ආදී වශයෙන් දක්වන වේදනා, චීත්ත, ධම්ම යන සතර සතිපට්ඨානයන් වඩා මාර්ගඵලාව– බොධ කටයුතු. ආන = ආශ්වාසය යි. අපාන පුශ්වාස යි.

මේ භාවනාරාමතා මහා ආර්ය වශය යි.

# කසිණ භාවනා

බලවත් ලෙස (එසේ ම ඉක්මණින්) සිත එකහ කරවන ශක්තියක් කසිණ භාවතාවෙහි ඇත. එසේ ම සියලු තන්හි ම පතුරුවා සියල්ල තම ශක්තියට නතු කරවන බලයක් ද කසිණයෙහි වෙයි. එහෙයින් ම කසිණ යන නාමය ද යෙදී ඇතැයි සැලකේ. කසිණ භාවතාවත්ගෙන් ධාාන නූපදවා අභිඤ්ඤ නුවණ හෙවත් ඉද්ධිවිධා දී භාස්කම දක්වීම, පොළොවෙහි මෙන් අහසෙහි ගමන් කිරීම, දියෙහි මෙන් පොළොවෙහි කිම්දීම, ආදිය නො කළ හැකි ය. මෙසේ මෙම කසිණ භාවතා ලෞකික උසස් ඊර්ධි පමණක් නොව, විදර්ශනා පාදක කර ගැණීමෙන් ලෝකෝත්තර හෙවත් මාර්ග – ඵල වඩා නිවන් ලැබීමට ද හේතුවන හෙයින් කසිණ භාවතා වැඩීම අතින් ද බෞද්ධයෙකු විසින් දැනීමන් ඇතිකර ගත යුතු ය.

කසිණ භාවනාදශයකි. එනම්:– පඨවි, ආපො, තෙජො, වායො, නීල, පීත, ලොහිත, ඔදුත, ආලොක, පරිච්ඡින්තා කාස කසිණය කියා ය. මේ විශුද්ධි මාර්ගයෙහි දක්වා තිබෙන ආකාරය යි. විමුක්ති මාර්ගයෙහි – මෙහි අවසන් දෙක ආකාසායතන, විඤ්ඤණායතන යැයි දක්වා ඇත. ඒ දෙක අරූප ධාාන හෙයින් විශුද්ධි මාර්ග කුමය උතුම් ය.

මෙහි දී විශේෂයෙන් භාවනා වඩන යෝගියා උසස් – ගුරුවරයෙකු ඇසුරු කළ යුතු ම ය. පඨවී ආදී කසිණ මණ්ඩල තැනීම, ගුරුවරයෙකු සොයා ගැණිම ආදී වශ-තෙතේ විශාල විස්තරයක් විශුද්ධි – මාර්ගයේ දක්වා ඇත. එක් වියත් සතරහල් වට පුමාණ රවුම් කසිණ මණ්ඩල ස්ථාවර හා සංහාරිම හෙවත් ගෙණ යා හැකි, නොයා හැකි වශයෙන් පිළියෙළ කර ගත යුතු බව ද – විමුක්ති මාර්ගයේ තුන් හුලස් සතරැස් හෝ රවුම් කසිණ මණ්ඩල ද මැනවැ යි කියා ඇත. අප මෙහි දී බලාපොරොත්තු වන්නේ පුහුණු කරණ ලද, පුහුණු කරවන ලද එක කසිණ භාවනාවක් පිළිබඳ උපදෙස් පහසුවෙන් හා කෙටියෙන් අවබෝධ කරවීමට ය.

එක් වියත් සතරහුල් විශ්කම්භය ඇති රවුම් ලෑලි කෑල්ලක් කාඩ්බෝඩ් කෑල්ලක් හෝ කපාගෙණ ඉතා පැහැදිලි නිල් රෙදි කඩක් එය වැසෙන සේ එසේ ම රැළි නො සිටින සේ බැඳ නීල කසිණ මණ්ඩලය පිළියෙල කර ගන්න.

එක් වියත් සතරභුල් උස පුටුවක් සපයා ගෙණ බෝ මලු ආදී වත්දනීය ස්ථානයක් හෝ පිරිසිදු විවේක ස්ථානයක් විශේෂයෙන් මිනිස් හඩ නො ඇසෙන ආලෝකය ඇති ස්ථානයක් වඩාත් සුදුසු ය. නැගෙණහිරට හෝ බටහිරට මූණ නොලා උතුරට නම් වඩාත් හොඳ යි. පිරිසිදු සුදු රෙදි කඩක් බිම අතුරා තමන් වාඩිවෙන පුටුවේ සිට දෙරියත් හමාරක් ඇතින් කසිණ මණ්ඩලය තබා නුදුරින් පොල්තෙල් පහණක් දල්වා ශරීරය කෙළින් තබා ගෙණ වාඩිවෙන්න. සුවඳ සදුන් කූරු දැල්වීම ද හොඳ යි. සීල සමාදනය හා මූලික පූර්ව කෘතා විධි කොට නිමවා පහසු– වෙන් බලන විධියට ඇස් වඩාත් නො ඇර, නො පියා මෙම භාවනා ව නිවත් පිණිස වේ වා! යන අදහසින් ''නිලං, නිලං'' යනුවෙන් නො ඉක්මන් – නො හෙමින් – සම ව මෙනෙහි කරන්න.

මෙසේ භාවතා කරණ විට තාතා විධ කල්පතාවත් හා දර්ශත වැටහෙත්තට පුළුවත. ඒ සියල්ලක් මෙතෙහි තො කොට මගහරවා ගෙණ ''නීලං නීලං'' යනුවෙත් ම භාවතා කරත්ත. විදර්ශතාවෙහි මෙන් ඔබ ඉදිරියට පැමි– ණෙත අරමුණු මෙතෙහි කිරීමක් මෙහි දී තො යෙදේ. ඒවා හැකි තරම මග හැරීම යි. අසති අමනසිකාරය යි. මෙසේ කසිණ මණ්ඩලය දෙස සම ව බලමින් සෙමෙන් ඇස් පියා එසේ ම මෙනෙහි කරන්න. යලි ඇස් හැර ද ''නීලං, නීලං'' යි මෙනෙහි කරන්න. මෙසේ වරින් වර ඇස් හැර ද ඇස් පියා ද මෙනෙහි කරන්න.

මෙසේ දින දෙක තුණක් යන විට කසිණ මණ්ඩලය වටේට බබළන ගතියක් – දිස්නයක් වැටහෙන්නට පුළුවන. සමහර විට එම දිස්නයෙන් කසිණ මණ්ඩලය වැසි යන්නාක් මෙත් පෙණෙන්නට පුළුවන. එසේ ම නොයෙකුත් දේවල් දර්ශනය වන්නට පුළුවන. කිසිත් ගණන් නොගෙණ ශුද්ධාවත්, භක්තියත්, නුවණත් මෙහෙයවමින් ''නීලං, නීලං'' යනුවෙන් ම වරින් වර ඇස දල්වමින් හා පියමින් භාවනා කරන්න. දන් ඇස් පියා බලන විට කසිණ මණ්ඩලයෙන් අඩක් හෝ තැනින් තැන නිල් පාටට පෙණෙනු ඇත. වෙන ද තරම හිත එහෙ මෙහෙ නො ගොස් තැන් පත් වන අයුරු වැටහෙනවා ඇත. අනික් සියලු කටයුතු නවතා දිගට ම භාවනා කරන්න. රාතී කාලයේ ද කසිණ නිමිත්ත සිහිකරමින් බුද්ධානුස්සති ආදී භාවනාවන්හි සිත යොදවන්න.

මෙසේ සතියක් – හමාරක් ගත වන විට කසිණ මණ්– ඩලය ඇස් පියා බලන විට දුඹුරු කහ පැහැයෙන් ද පෙනෙන්නට පුළුවනු. ඒ සමග ම නිල් පැහැයෙන් කුම– යෙන් දක්නට පුළුවන් වෙවි. වඩාත් උනන්දුවෙන් ඇස පියා ''නීලං, නීලං'' යනුවෙන් භාවනා කරන කාලය වැඩි කරන්න.

මෙසේ වරින් වර ඇස පියා, ඇස හැර බලමින් හාවනා කරන විට, තනිකර නිල් පැහැයෙන් කසිණ මණ්— ඩලය දකින්නට ලැබේ. එ විට හැකි වේලාවක් ම එසේ පෙනෙන තුරු ඇස පියා හාවනා කරුණු නැවත එය අන් අයුරකට පෙනේ නම්, යලි ඇස් හැර, කසිණ මණ්ඩලය දෙස බලා, ''නීලං, නීලං'' යනුවෙන් ම මෙනෙහි කරන්න. නැවත ඇස පියා බලන විට නිල්පාටට ම පෙනෙනු ඇත. එවිට ඇස පියා ම ''නීලං, නීලං'' යනුවෙන් මෙනෙහි කරන්න. අස් හැර බලන කල්හි මෙන් ඇස් පියා බලන විට ද බොහෝ වේලා පෙනේ නම්, හෙමින් නැගිට පහසු කැන– කට ගොස් පහසු අයුරකින් හිද ''නීලං, නීලං'' යනුවෙන් ම ඒ තමන් ලැබූ කසිණ උගුහ නිමිත්ත ම මෙනෙහි කරන්න. යලි එය නො පෙනී හෝ වෙනස් අයුරකින් හෝ පෙනේ නම්, නැවතත් කලින් භාවනා කළ අයුරු කසිණ මණ්ඩලය බලමින් භාවනා කරන්න.

නැවත ඇස් පියා භාවනා කිරීමේ දී සම්පූර්ණ නීල කසිණ මණ්ඩලය වැටහේ නම්, පහසු තැනකට වී පහසු ඉරියව්වකින් භාවනා කරන්න.

මේ කාලයේ දී නොයෙක් විධියේ හිත පහදවන මෙන් ම, හිත දූෂා කරවන දර්ශනයන් ද එසේ ම බිහිසුණු මෙන් ම පිළිකුල් දර්ශනයන් ද එන්නට පුළුවන. ඒ හැමෙකක් ම ගණන් නො ගෙන ඉතා සාමයෙන් හා ඉවසීමෙන් භාවනා කරන්න. දන් කුම කුමයෙන් බාහිර අරමුණු කරා සිත දිවීම අඩුවනවා මෙන් ම බෙහෙවින් ශබ්දයන්ගෙන් කලින් ඇතිවුණු තරමේ කරදර ද මගහැරී සිත ශාන්ත බවට පත් වන අයුරු වටහා ගත හැකි ය.

ආහාරපාත – ඇසුරු කරණ පිරිස ආදී පරිසරය හොඳ තම, භාවතා කම්ය පහසු මෙන් ම ඉක්මණින් පුතිඵල ලබා දෙන බව නුවණින් සලකා සියල්ල කෙරෙහි ම මතා අව– බෝධයකින් තියුණු පරීක්ෂාවකින් සෑම අවස්ථාවක ම කියා කළ යුතු ය.

එන්න එන්න ම නීල කසිණ නිමිත්ත පිරිසිදු ව පැහැ-දීලි ව වැටහේ නම, බාහිර පැහැයකින් ආකුමණය නොවේ නම, ශබ්දදී අරමුණු නො යෙදේ නම, වඩාත් ශාරීරික සැහැල්ලු ගති ''පුීතිය,'' සැපය ආදී ගති දනේ නම, වඩාත් උනන්දුවෙන් භාවනා කරන්න.

දන් දෙ ඇස් පියා දවස් දෙක තුනක් භාවනා කළ ද නීල – කසිණය කිසිදු අඩුපාඩුවක් නො මැති ව හොඳින් ඇස් හැර බලද්දීටත් වඩා පැහැදිලි ව පෙනේ නම්, උගුහ නිමිත්ත බලවත් ව ඇති බව සිතා මේ කාලයේ තරමක උද්ධච්ච ගතියක් හෙම ආවොත් එයත් යටපත් කර නිතරම සතර

කමටහන් ද මෙනෙහි කරමින් ඇස් පියන හැම විටෙක ම 'උගුහ නිමිත්ත පැමිනේ නම්, එසේ උනන්දුවෙන් හා ස්ථානොචිත ව නිතර – නිතර භාවනා කරන්න. අවශා පින් ගුණ හා සුදුසු ශාරීරික තත්ත්වය ද පරිසරය ද සම්පුණි නම්, දුන් පුතිභාග නිමිත්තට ආසන්න ය. යම් වේලාවක මෙසේ ඇස් පියා භාවනා කරන විට නිල් මිණි වන් නිල් පැහැ– යෙන් ඉතා පුභාවත් ව – උගුහ නිමිත්ත පලාගෙන මෙන් පුතිහාග නිමිත්ත ලැබෙන්නට පුළුවන. අනික් කිසි ම අරමුණක සිත තො යන තරමට තදෙන් සිතත්, මුහුණත් ඇදී යන්නා සේ දුනෙන්නට පුළුවන. විතර්කා දී ධාානාං ගයන් ද කියාත්මක වන බව ඔබට ම වටහා ගත හැකි ය. දුන් ඔබට උපචාර ධාානය කරා පැමිණ ඇති බව වැට-හෙනු ඇත. මෙසේ ඉතා හොදින් භාවනා කර්මය දියුණු වීමෙන් සිත ඉතා ශාන්ත නිශ්චල වෙමින් විතර්කා දී ධාානාංග සියල්ල ම පහළවෙමින් කාමා දී නීවරණ යටපත් කෙරෙමින් අනේක – ආනිසංස ඇති පුථම ධාානය පහළ වන්නේ ය. එය ඉතා හොඳින් වසී කළ යුතු ය. ගුරු ඇසුර පතත්ත.

අප ඇසුරේ භාවනා කළ යෝගීන් දෙදෙනෙකු විසින් ඉතා කෙටි සාරාංශයෙකින් භාවනා අත්දැකීම් මෙසේ ඉදිරි– පත් කර ඇත.

වර්ෂ 1969 ක් වූ අගෝස්තු 15 වැනි දීන කර්මසථානා-චායශී අභිධම්මික වාගීශ්වර යාගොඩ ධර්මපුහ ස්වාමීන් වහන්සේ දෙන ලද නීල කසිණ කර්මස්ථානය ලබාගෙන අවවාද අනුශාසනා පරිදි තුණුරුවන් වැඳ පූර්ව – කෘතශ කොට භාවනා පටන් ගතිමි.

16 වැනි දින දස සීලයෙහි පිහිටා පළමු දින ආරම්භ කළ භාවනාව ''නීලං නීලං'' යනුවෙන් මෙනෙහි කරමින් දින හතරක් මුළුල්ලේ කසිණ මණ්ඩලය බලාගෙන භාවනා කළෙමි.

20 වැනි දින පටන් ඇස් පියා ගෙන කසිණ මණ්ඩලය හිතට පෙනෙන තුරු ''නීලං නීලං'' යනුවෙන් මෙනෙහි කළෙමි. එසේ දින තුනක් පමණ භාවනා කරන කල කසිණ මණ්ඩලය හිතට (මනසට) හමු විය. එය උද්ගුත නිමිත්ත යැ යි දන ගතිමි.

#### මේ කාලය තුල දී ඇති වූ වැටහිම් :

සමහර විටෙක විශාල ලෙස කසිණ මණ්ඩලය පෙනිම, දිස්නය ඇති ව බැබලීම, නියම පුමාණයට කසිණ මණ්ඩලය වැටහීම, ඉර පායන්නාක් මෙන් පෙනීම.

ඊට පසු 24 වැනි දින පටන් මනෝද්වාරයට හමු වූ කසිණ මණ්ඩලය බලා ගෙන නීලං නීලං යනුවෙන් මෙනෙහි කරන කල මණ්ඩලය දෙසින් ගිනි ගන්නාක් මෙන් ද බුඩ රූප, දේව රූපාදිය ද මනසට දර්ශනය වීම, ගිනිහිරි මල් පොකුරු පොකුරු විහිදෙන්නාක් මෙන් ද අලංකාර වූ ආලෝකයක් විහිදෙන්ට විය. එය පටිභාග නිමිත්ත ය යි දැන ගතිමි. එසේ දින දෙකක් පමණ භාවනා කළෙමි. ඒවා අරමුණු නො කර කසිණ නිමිත්තම බලන ලෙසත්, සිහිය යොදවා ගත යුතු බවත් දෙන ලද අවවාද අනු ව කියා කළෙමි.

ඊට අනතුරු ව 27 වැනි දින සිට දින දෙකක් ම විතර්ක විචාරාදි ධාාතාඩ්ග මෙනෙහි කරමින් නීලං, නිලං යනුවෙන් භාවතා කළෙමි. එසේ භාවතා කරන කල කසිණ මණ්-ඩලය වටේට ඉරු රැස් වැටෙන්නාක් මෙන් ද තරු විහිදෙන්නාන් මෙන් ද වරින් වර දශීනය වීම, කසිණ මණ්ඩලය කර කැවෙන්නාක් මෙන් ද මුහුණ තදින් ඇදුම් කන්නාක් මෙන් ද දනීම.

29 වැනි දින පටන් සතියක් මුළුල්ලේ ඉතිරි ධාානාඩ්ග වූ පුීති, සුඛ. එකග්ගතා යන ධාානාඩ්ග තුන හා නැවත ධානානාඩ්ග පස ම එක් කොට මෙනෙහි කරමින් වාසය කළෙමි.

මේ කාලය තුළ වැටහුණු ලකුණු:

පුීතිය:– ශරීරයේ රෝම කුප කෙළින් සිටියාක් මෙන් දූනීම, සතුටුවීම.

සුඛය:– ශරීරයේ බර ගතිය අඩුවීම, සැහැල්ලු ගතිය ඇති වීම, එකග්ග

තාව:-

සිත එකහ වීම, නිශ්චල වීම, සිත මණ්ඩලය දෙසට නැමී, තැන්පත් වීම, සැප්. 5 වැනි දින පටන් 8 වැනි දින දක්වා කාල සීමාවක් ඇති ව භාවනා කිරීමට උපදෙස් ලැබුණෙන් එසේ භාවනා– වෙහි යෙදුනෙමි. එ නම්, විතර්කය පමණක් විනාඩි දෙකකින් ද විචාරය විනාඩි දෙකකින් ද, පුීතිය විතාඩි දෙකකින් ද යි ධාානාඩග පස **ම** විනාඩි දසයකින්ද වැටහේද යි මෙනෙහි කරමින් සිටියෙමි, 9 වැනි දින ධාානාංග පස ම විනාඩි පහකින් (ඉතා සුළු කාලයකින්) හා, ඉතා දීර්ඝ කාලයකින් (පැයකින්) ද ධාානයෙන් නැගිටිය හැකි ද යි බැලීමට අවවාද ලැබුනෙන් එසේ ද බැලීමි. 10 වැනි දින ද එලෙස බලමින් විසීමි. 11 වැනි දින පැය දෙකකින් සමාධියෙන් නැගි-ටිම්වා! යි අධිෂ්ඨාන කොට භාවනාවෙහි යෙදුනෙමි. කාලය විනාඩි දහය ඉක්ම ගියේ ය. නැවත පැය එක හමාරක් අධිෂ්ඨාන කොට භාවනාවට වාඩි වී <u>ලමනෙහි කළෙමි. එසේ ම භාවනාවෙන් නැගිටීමට</u> හැකි විය. 12 වැනි දින උදේ නැවත පැයකින් ද සවස පැය  $1\frac{1}{2}$  කින් ද ධාානයෙන් නැගිට්ටෙමි.''

# නමො තස්ස භගවතො අරහතො සම්මා සම්බුද්ධස්ස

කම්මට්ඨානාචාය් ගරු යාගොඩ ආභිධම්මික වාශීශ්වරා චාය්‍ය ධම්පුහ සවාමීන්දුයාණන් වහන්සේගෙන් කම්සථාන ගෙන උන්වහන්සේ ගේ අවවාද, උපදෙස් පරිදි තෙරුවන් වැද පූව් කෘත්‍ය කොට කසිණ මණ්ඩලය බලා නීලං, නිලං යනුයෙන් භාවනාව පටන් ගතිමි.

දින තුනක කාලය තුළ දී නීල මණ්ඩලය කණ්ණාඩියක් මෙන් බබළන්ට විය. වහලයේ තිබෙන ලී දඬු පවා පෙනෙන්නට විය.

දින 10 ක් මුඑල්ලේ කසිණ මඩුල්ල සිතට පෙනෙන තුරු ඇස් පියාගෙන ද වරින්වර ඇස් හැර බලමින් ද භාවනාවෙහි යෙදුනෙමි.

# මේ කාලය තුළ දී ඇති වූ වැටහීම:

ශරීරයේ බර ගතිය හා හිසරදය ඇතිවීම, සිත මණ්ඩලය සමග සටන් කරන්නාක් මෙන් හැඟීම, සිතේ චංචල සවභාවය හා නොසන්සුන් භාවය ද දැනීම ඇති විය. ඊට හේතුව:–

කසිණ මණ්ඩලය වටේ දේ දුණු මෙන් වර්ණවත් පාට ඇති ව කර කැවීම, මණ්ඩලය නියම ස්ථානයට නො පැමිණ ඈතින් පෙනීම, මණ්ඩලය දෙසින් අනේක පුකාර දේවල් පෙනීම, අඩ සදවල් රැසක් එකිනෙකට ගැවෙමින් උඩට ගමන් කරන්නාක් මෙන් පෙනීම, සමහර විටෙක විශාල වූ නිමිති සටහන් ලැබීම හා දිස්නය ඇති ව බැලලීම, නියම පුමාණයට කසිණ මණ්ඩලය වැටහීම, සැහැල්ලු ගති, සතුට, ආදිය ඇති ව කසිණ මණ්ඩලය නියම ස්ථානයෙහි සිටිනු සිතට දශීනය විය. මෙසේ මණ්ඩලය මනොද්වාරයට හමු වූ කල මෙය උද්ගුහ නිමිත්ත යයි දෙන ගතිමි.

30 වැනි දින පටන් කම්ාසථානාවාය්‍ය ස්වාමීන් වහන්සේ ගේ උපදෙස් අනු ව නැවත නැවත ඇස් පියා ගෙන නීලං, නීලං යනුයෙන් භාවනා කරන කල නිමිත්ත මැදින් ඉතා සියුම ගිනි පුපුරු විහිදෙන්නාක් මෙන් ආලෝකයක් මතුවිය. තරු විහිදෙන්නාක් මෙන් පෙනීම, ශරීරයේ පැද්දෙන ස්වභාවයක් දැනීම විය. එය පටිභාග නිමිත්ත යැ යි හැඟුනි.

පසු ව ඉතා නිල් පාටැති අලංකාර වූ කසිණ නිමිත්ත දෙස ඇස් පියාගෙන නීලං, නීලං යනුවෙන් භාවනා කරන කල පුථම ධාානයට අයත් විතර්ක, විචාර, පීති, සුබ, එකග්ගතා යන ධාානාංග මෙනෙහි කොට භාවනා කරමින් සිටියෙමි,

පසු ව විතර්කය මෙතෙහි කළෙමි. එසේ මෙතෙහ කරන කල මණ්ඩලය දෙසින් මිහිදුම ගලන්නාක් මෙන් ද, ගෙතුළට වහලෙන් වැටෙන ඉරුරැස් වලින් ගමන් කරන පරමාණු මෙන් ද දෘශාමාන වී.

විචාරය:– ඉතා සූක්ෂම අන්දමින් කසිණ මණ්ඩලය කර කැවෙන්නාක් මෙන් ද දශීනය වී. පුීතිය:– කසිණ මණ්ඩලයෙන් ඇති වූ අති නීල ස්වභාවය දකීමෙන් ශරීරයේ ලොමු දහැගත් පුීතියක්–සතුටක් ඇති විය. එය බුද්ධක පුීති යයි දන ගතිමි.

සුඛය:– ශරීරයේ සැහැල්ලු ස්වභාවයක් දනීම, බර ගතිය අඩුවීම.

එකග්ග කුමයෙන් සිත එකහ වීම, මණ්ඩලය දෙසට සිත තාව:– නැමීම, ශරීරය තැන්පත් වීම කිසිවක් නො දනී යාම.

5 වැනි දින සිට 8 වැනි දින දක්වා, කාලය සීමා කරමින් භාවනා කිරීමට උපදෙස් ලැබුණෙන් එසේ භාවනා කළෙමි, එනම්, විතර්කය විනාඩි දෙකකින් ද විචාරය විනාඩි දෙකෙකින් ද යි අංග පස ම විනාඩි 10 කින් වැටහෙන සේ ද, විනාඩි 30 කින් වැටහෙන සේ ද භාවනා කෙළෙමි. එම ධාානාංග එම කාල සීමාව තුළ දී වැටහෙන බව දනුනි.

මේවා ඉතා කෙටි කලකින් ද, ඉතා දිගු කලකින් ද වැටහී සමාධියෙන් නැගිටීමට පුරුදු කරන සේ අවවාද ලැබුණෙන් එසේ භාවනා කෙළෙමි. 9 වැනි දින සහ 10 වැනි දින ද එසේ භාවනා කෙරෙමින් විසුවෙමි. 11 වැනි, 12 වැනි, 13 වැනි දිනයන්හි පැයකින් ද, පැය 1½ කින් ද, පැය 2 කින් ද සමාධියෙන් නැගිටීම පිණිස භාවනා කෙළෙමි. පුරුදු කෙළෙමි.

''සබ්බෙ සත්තා භවන්තු සුඛිතත්තා''

# විපස්සනා භාවනා

# ශුද්ධ විදර්ශනා

ශීල – විශුද්ධියෙහි පිහිටා පවත්තා තාම – රූපයන් ලක්ෂණ – රසාදී වැටහෙණ අයුරිත් විදර්ශතා වැඩීම ශුද්ධ– විදර්ශතා ය. උදයවාය ආදී විදර්ශතා – දෙන පුතිපද – මාර්ගය සමථයෙත් තෙත් තො වූ හෙයිත්, හෙවත් අර්පණා සමාධියෙකිත් ඕජාවත් බවට තො පත් හෙයිත් සුක්ඛ – විපස්සතා, වියලි – විදර්ශතා යැ යි ද කියනු ලැබේ.

මේ සුක්ඛ – විපස්සක යෝගියාට සමථයෙන් ලද උපචාර අර්පණා සමාධියක් නොමැති වුව ද නාම – රූප ධර්මයන් අරමුණු කරණ විදර්ශනා සිත්හි ම විදර්ශනා ඥනයන් සමග සමාධිය මුහුකුරා යෑමෙන් ක්ෂණික වශයෙන් ඒ ඒ විදර්ශනා සිත්හි ම පුබල ව නීවරණයන් විෂ්කම්භණය කරණ සමාධියක් ඇති වේ. එය වනාහි උපචාර වශයෙන් ම හෝ ක්ෂණික වශයෙන් ගත යුතු බව.

''චිත්ත – විශුද්ධි නාම සමථ යානි කස්ස. සඋපචාරා අට්ඨ – සමාපත්තියෝ, විපස්සනා යානිකස්ස කෙවලමුපචාර සමාධි වා තුස්මිං අසති බණික සමාධි වා.''

විශුද්ධිය නම් සමථ යානිකයාට උපචාර සහිත අෂ්ට සමාපත්තීහු ය. විදර්ශනා යානිකයා හුදකලා හෙවත් අමිශු උපචාරය හෝ ඒ නැති කල්හි ක්ෂණික සමාධිය හෝ වෙයි.

මෙම වීදර්ශනා යානිකයා ගේ සමාධිය උපචාර නාම-යෙන් ම ගත් සැටි මතු පැහැදිලි වෙයි.

#### රුපා'රුප කර්මස්ථාන

රුප – අරූප වශයෙන් ද කම්ස්ථාන ද්විපුකාර ය. ''දුවිධං හි කම්මට්ඨානං, රූප – කම්මට්ඨානං

අරූප – කම්මට්ඨානඤ්ච,'' (දීඝ නිකාය අටුවාව – සක්ක පඤ්හ)

කමටහණ දෙ–විදියකි. රූප කුමටහණ, අරූප කමටහණ, කියා, සමථය රූපමය ය. විදර්ශනාව වනාහී රූප – අරූප වශයෙන් බෙදේ.

# මහා සතිපට්ඨාන සූතුයෙහි

කායානුපස්සනාව, රූප කුම්ස්ථාන ය. වෙදනා -චිත්තානුපස්සනා අරූප කුම්ස්ථානය. ධම්මානුපස්සනාවෙහි නීවරණ බොජ්ඣංග භාවනා අරූප කුම්ස්ථාන ය. බන්ධ ආයතන චතුසච්ච භාවනා රූපා'රූප මිශුක කුම්ස්ථාන ය.

#### සමාධි නියමය

කායානුපස්සනාවෙහි ආනාපන කමටහණ චතුත්ථජ්-ඣානික ය. පටක්කූල මනසිකාරය පුථමද්ධාානික ය මෙසේ නියත වශයෙන් අර්පණාසමාධි කර්මස්ථාන දෙකෙකි. නවසීවටිකාවන් ආදීනවානු පිස්සනා වශයෙන් ගැණෙන හෙයින් ඉරියාපථ චතුසම්පජඤ්ඤ ධාතු මනසිකා නව – සීවටීකා යන දෙළොස් කම්ස්ථාන ද චිත්ත – වෙදනා – ධම්මානු පස්සනා ද උපචාර සමාධි කර්මස්ථාන ය.

නව සීවථිකාවන් පුථමද්ධාාන අර්පණා සමාධි වශයෙන් ද දක්වන ලද නමුදු අටුවා – ඇදුරුවරයන් ගේත් ඇදුරුවරයකු වූ මහාසීව රහත් හිමියන් ගේ අදහස බුදුගොස් හිමියනුදු ගරු කොට දක්වා තිබේ.

නව – සිවරිකාවන් භාවනා වශයෙන් අසුභානු පස්සනා හෝ අදීනවානුපස්සනා විය යුතු ය. මේ යෝගියකු සිවරී– කාවන්හි අසුභ ලෙස අහිනිවෙසය ලද හොත් ඔහු අර්පණාද්– ධාානික ය. ආදීනවානුපස්සනා විධින් බැස ගන්නා ලද්දේ (අහිනිවිසිත) නම් උපචාරද්ධාානික ය. නවසීවරීකයන් අසුභ වශයෙන් නම් උද්ධුමාතක විනීලක වීක්ඛායිතක වික්ඛිත්තක අථයීක යනුවෙන් ගත යුතු ය. එහෙත් මෙහි උද්ධුමාතක විනිලක විපුබ්බක අසුහයන් එක ම සීවරීකයක් වශ්ලයන් හා අථයීක අසුහය කොටස් කීපයකට බෙදීමෙන් ද

''සො ඉමෙව කායං 'උපසංහරති අයම්පි බො කායො' එවං ධම්මො එවං භාවී එතං අතතීතො' ති.''

යන දේශනාවෙන් ද මෙය ආදීනවානුපස්සනා වශයෙන් ගතයුතු යැයි මහාසීව හිමි මතය යුක්ති යුක්ත ය. එසේම ඉරියාපථ චතුසම්පජඤ්ඤ භාවනාවන්හි සමාධිය ක්ෂණික සමාධිය බව පැහැදිලි ය. ඒවා ද සතිපට්ඨාන අටුවාහි උපවාර සමාධි නාමයට ඇතුළත් ව ඇත. පරිකර්මාදී විදර්ශනා ඥන සිත්හි (ජවන්හි) යෙදෙන හා නිරුද්ධ වන (සමථ) උපවාර සමාධිය හා සමාන බල ඇති නීවරණයන් විෂ්කම්භණය කරණ ක්ෂණික හෝ බෙහෙවින් උපවාර නාමයෙන් දක්තා ලද ඒකාගුතා සමාධිය ශුද්ධ විදශීනා යාතික යෝගියා ගේ විත්ත විශුද්ධිය යි.

#### කම්මට්ඨානිකයා

කමටහන්හි යෙදුණූ හෙවත් සමාදන්ව වසන්නා කම්මට්ඨානිකයා ය. ඔහු ද සමථ – කම්මට්ඨානික, විපස්සනා – කම්මට්ඨානික යැයි දෙ පරිදි ය. කතායිකාර අකතායිකාර වශයෙන් ද වෙන් වේ.

කතාධිකාර තම භවන්තරයෙහි හෙවත් අතීත අත් බැව්හි ද භාවනාකර පුරුදු ඇත්තකු වීම ය. ඔහුට ඉක්මණිනුත් සුවසේත් පුථිඵල ලැබේ.

''ශයන අතීත හවෙපි සාසනෙ වා ඉසිපබ්ජ්ජා ය වා පබ්බජිත්වා පඨවිකසිණෙ චතුක්ක පඤ්චකජ්ඣානානි නිබ්– බත්තිත පුබ්බානි.''

යනුවෙනු විශුද්ධි – මාර්ගයේ යමෙකුත් විසිත් අතීත භවයන්හි සසුනෙහි හෝ තවුස් පැවිදිව පොළෝ කිසුණු සතර පස් දහන් නිපදවන ලද ද, එවැනි උප නිශ්ශය පිනැතියනට කිසුණු මඩුලු නොමැතිවත් නිමිති උපදනා බව දක්වෙන හෙයින් පෙර ආත්මයන්හි භාවනා පුහුණු ඇතියන්ට සමථවිදර්ශනා භාවනාවන්හි ඉක්මණිනුත්, පහසුවෙනුත් දියුණුවක් ඇතිකර ගත හැකි ය. ''අකතාධිකාරොති භවන්තරෙ අකතපරිවයො.''

අකතයිකාර නම භාවනා නුපුහුණු තැනැත්තා යි. කුමවත් පුහුණුවකින් භාවනා සඵල කරගත යුතු පිරිසය. කතාධිකාර උතුමනට සුළු උපදෙසකින් පවා ධමාභිසමය වන නමුත් කත – අකත – අධිකාර ඇති කවුරුන් වුව ද යා යුත්තේ එක ම මගක ය. සෙමින් හෝ ඉක්මණින් එකම පුතිපදවෙක යා යුතු ය.

''අයඤ්ච පන මග්ගො වා ඵලං වා සකුණිකාය විය උප්පතිත්වා ගහේතුං න සක්කා ආගමනීය පුබ්බහාග පටි– පදයස්ස හවිතබ්බං.''

(සක්කපඤ්ග අටුවා.)

මේ මග – පල වනාහි කුරුල්ලන් අල්වන්නකු මෙන් වහා පැන (අල්වා) ගත නො හැක. මෙයට පැමිණුය යුතු පූව්භාග පුතිපදවක් තිබිය යුතු ය. එම පූව්භාග පුතිපත්තිය බිප්පාභිඤ්ඤා – හෙවත් වහා වැටහෙන නුවණැතියන්ට ඉක්මණින් ද එසේ නොවන අයට හෙමින් ද අවබෝධ වෙයි.

#### ආදිකම්මිකයා.

ආදිකම්මිකයා නම පළමුවෙන් භාවනා පටන් ගන්නා තැනැත්තා ය. ඔහු පෙර ආත්මයන්හි භාවනා පුහුණු කළ හෝ නො කළ කෙනෙකුන් විය හැක. මේ ආත්මයෙහි කලින් භාවනා කොට නැති නවක භාවනානුයෝගියා ආදි – කම්මික වශයෙන් ගත යුතු බව,

''උපෙක්ඛාබුහ්මවිහාරො චත්තාරො ආරුපුපාති ඉමානි චෙත්ථ න ආදිකම්මිකෙන ගහෙතබ්බානි.''

යනුවෙන් විසුද්ධි මග්ගයේ උපෙක්ෂා බුහ්ම විහාර සතර ආරුප්පයක් ආදිකමමිකයා විසින් නො ගත යුතු භාවනා බව දක්වන ලදී. ඒ වනාහීතුික චතුෂ්ක ධාාන නොලැබුවනට වැඩිය නො හැකි හෙයිනි. යම හෙයකින් පෙර අත්බැවිහි ධාාන ලැබූ පුද්ගලයා ''ආදිකම්මික'' නො වේ නම් එහුට ද මේ අත් බව තුික – චතුෂ්ක ධාාන නො ලබා උපෙඎදී භාවනා වැඩිය හැකි විය යුතු ය. සසර නම් හවතුය යි. රූපා'රූප හවයන්හි ඉපදීම්ට හාවනා වඩා ධාාන ඉපදවිය යුතු ය. හවන්තරයෙහි බඹලෝ නූපන් සතුන් ඇතොත් ඒ ස්වල්ප බව බුද්ධ ධම්ය පිළිබඳ සැහෙන අවබෝධයක් ඇති අයට පවා සිතාගත හැක. මෙම සතිපට්ඨාන භාවතා කුමය ද කතාධිකාර සැදූහැවතුනට ඉක්මණින් හා පහසුවෙන් පතිඵල ලැබිය හැකි බව ද කොයි කාටත් සුළු වශයෙන්වත් පුතිඵල නොලැබී නො යන බව ද ස්වකීය ගුණධර්ම සම්පූණත්වය උඩ ශුෂ්ඨ පුතිඵල ලද හැකි බව ද සඳහන් කළ යුතු ය.

#### සතිපට්ඨානය.

බෞද්ධ ලෝකයේ විශාල ලෙස පැතුරුණු වචනයකි. බුද්ධ ධර්මයෙහි එලෙසම විභාප්ත ය. මේ ''සතිපට්ඨානය එසේම බෞද්ධයන් විසින් බහුල වශයෙන් භාවිත වූ ධම් කොට්ඨාසයකි. පුස්කොල යුගයෙහි ලියැවුණු ධම් ගුන්ථයන් අතර පුමුබස්ථානයක් ගත් බව එක පොත් ගුලකින් සතිපට්ඨාන සූතු පොත් රැසක් සොයාගන්ට පුළුවන් වීමෙන් පෙනේ. තව ද රන් රිදී තඹ පත්ඉරුවල ලියවා මෙය නිධන් කිරීම ද බෞද්ධයන්ට පුරුදු ය.

මුදුණ යුගයෙහි ද සතිපට්ඨානය පුකාශනයන් අතර මුදුන් පත් ව ඇත. මෙසේ පුචාරය වීම යුක්ති යුක්තය මක්තිසාදයත් බුද්ධ ධර්මයෙහි දක්වෙන පරම නිෂ්ඨාව වූ සංස්කාර විමුක්තිය හෙවත් නිවණ ලබාගැනීමට සතිපට්ඨානයෙන් තුරන්ව නො හැකි හෙයිනි. සියලු බුදුවරයන් වහන්සේලා විසිනුදු අවිජහිත වූ සත්තිස් බෝධි පාක්ෂික ධම්යන්හි මුලට ම දෙසා වදළේ සතර සතිපට්ඨානය යි. ඉන්දීය බලබොජ්ඣංග මග්ගඩ්ග වශයෙන් දියුණු වෙමින් සියලු ලෞකික – ලෝකෝත්තර අර්ථසිද්ධිය සඋසා දෙයි.

''යස්මා සතියා ආරම්මණං පරිග්ගහෙත්වා පඤ්ඤාය අනුපස්සති නහි සතිවිරහිතස්ස අනුපස්සනා නාම අත්ථී.''

සිහියෙන් අරමුණ පරිගුහණය කොට හෙවත් හාත්– පසින් ගෙණ, නුවණින් නැවත නැවත විමසයි ද, එහෙයින් සති විරහිතයාට – සිහි නැත්තාට අනුපස්සනාවක් (භාවනාවක්) නම නොමැත්තේ ය. ඒ හා යෙදෙන ශුද්ධාදී ධම්යන් ස්වකීය කෘතහාදීන්හි මනා ව යෙදවීම හා සොයාබැලීම සිදු – වන්නේ සතිය විසින් බව පැහැදිලිය. ''සති'' සහ ''පට්ඨාන'' ශබ්ද එක්වීමෙන් මෙය සෑදේ. නිපිටකයෙහි එම වචනය යෙදෙන අර්ථානුසාරයෙන් මෙසේ කොටස් කොට දක්වන ලදී.

## (1) ගොවර සතිපට්ඨානුය<sub>ු ය</sub>ු

සිහිය හැසිරවිය යුතු තැන සති ගෝචරය යි. එනම් කාය – වේදනා – චිත්ත – ධම්ම යන සතිය ගේ ආරම්මණයෝ ය.

''චතුන්නං හික්බවෙ, සතිපට්ඨානානං සමුදයඤ්ච අත්ථගමඤ්ච දෙසිස්සාමි. තං සුණාථ! කො ච හික්බවේ කායස්ස සමුදයො ආහාර සමුදයා කාය සමුදයො ආහාර නිරෝධා කායස්ස අත්ථගමො.''

මහණෙනි, සතර සතිපට්ඨානයන් ගේ හටගැනීමත් විනාශවීමත් දෙසමි. එය අසනු! මහණෙනි, කායයාගේ හට-ගැනීම කවරේ ද? ආහාරයාගේ හට ගැනීම වේ. ආහාර නිරෝධය හේතුවෙන් කායයා ගේ විනාශය වේ. සතිපට්ඨාන සංයුත්තකයෙහි මේ සූතු පුදේශයෙන් කාය – වේදනා – චිත්ත -ධම්ම යන සිහිය පිහිටවිය යුතු ගෝචරයන් සතිපට්ඨාන වශයෙන් දක්වා වදළහ.

''කායො උපට්ඨානං නො සති, සති උපට්ඨානං චෙව'' සතු ව.''

ශරීරය එළඹ තිටි තැන යි. ස්මෘතිය නො වේ. ස්මෘතිය එළඹ සිටින්නේ ද ස්මෘතිද වේ. මෙයින් කායාදී සතර සිහිය එළඹ සිටි තැන් හෙවත් ''ගොවර'' බව දක්වේ.

''සතිපට්ඨාති අස්මින්ති පට්ඨානං'' මෙහි පිහිටානු යි පට්ඨාන නම් වේ. ''කා පට්ඨාති'' – කවරක් පිහටා ද? 'සති' – ස්මෘති චෛතසිකය යි. ''සතියා පට්ඨානං සතිපට්ඨානං'' සිහියගේ පිහිටීම සතිපට්ඨානය යි. ''පධානං ඨානන්ති වා පට්ඨානං'' සිහිය පිහිටුවන පුධා තැනයි, හෝ පට්ඨාන නම් වේ.

''සතියා පට්ඨානං'' මෙහි පුධාන තැන නම් වැඩිපුර හැසිරෙන තැන යි. ඇතුන් වැඩිපුර හැසිරෙන (ගෝවර) තැන ''හත්ථිට්ඨාන'' යැ යි වාාවහාර කරන්නාක් මෙනි. සිහිය පුධාන වශයෙන් හැසිරෙන්නේ කායාදී සතර ආරම්– මණයන්හි ය.

(ii) පටිඝානුනය විතිවත්තතා සතිපට්ඨානය. ''තයො සතිපට්ඨානා යදරියො සෙවති.''

යනාදී සළායතන විහංග සූතුයෙහි තුන් සතිපටඨාන-යෙකැයි දේශනාකර වදළේ ශාස්තෲදේශනය මනාව නො අසන පිරිස කෙරෙහිද, අසන – නො අසන පිරිස කෙරෙහි ද මනාව අසන පිරිස කෙරෙහි ද ශාස්තෲන් වහන්සේ ද්වේශයෙනුත් – ස්නේහයෙනුත් තුරන් වැ සිහිය පිහිටුවා වසන බවයි.

,'පට්ඨපෙත්බ්බ්තො පට්ඨානං''

පැවැත්විය (පැවතිය) යුතු හෙයින් පටඨාන නම් වේ.

· 'කෙන පට්ඨපෙතබ්බතො'' – කුමකින් පැවතිය යුතු ද? ' 'සතියා'' - සිහියෙනි.

''සතියා පට්ඨානං සතිපට්ඨානං''

ඉහත සඳහන් තුන් පිරිස් කෙරෙහි සිහියෙන් යුතු ව (පුතිසානුනයට නොබැස) පැවතීම එම සූතුයෙහි දක්වෙන ''සතිපට්ඨාන'' යන වචනයෙහි තේරුම යි.

(iii) සති – සතිපට්ඨානය.

''චත්තාරො සතිපට්ඨානා භාවිතා බහුලිකතා සත්ත – බොජ්ඣඩ්ගෙ පුරිපුරෙන්තී ති''

වඩනා ලද බහුල ව වඩනා ලද සතිපට්ඨානයෝ සත්ත-බොජ්ඣංගයන් සම්පූර්ණ කෙරෙත්. මේ දේශනාවෙහි ස්මෘති චෛතසිකය ම සතිපට්ඨාන යැ යි දෙසූ – සේක. කායාදී සතර අරමුණෙහි වඩණ ලද සතිය ම බොජ්ඣඩ්ග, මග්ගඩ්ග වශයෙන් ද වැඩෙන හෙයිනි.

''පතිට්ඨාතී ති පට්ඨානං උපට්ඨාති ඔක්කන්දිත්වා පක්ඛන්දිත්වා පවත්තී'ති අත්ථො.'' පිහිටා නු යි පට්ඨාන නම වේ. එළඹ සිටියි (අරමුණට) නැග පැන පවතී යන තෝරුමය.

''සතියෙව පට්ඨානට්ඨෙන සතිපට්ඨානං.''ු

සමෘති චෛතසිකය <mark>ම එළ</mark>ඹ සිටින අර්ථයෙන් සති– පට්ඨාන නම් වේ.

''සරණට්ඨෙන සති, උපට්ඨානට්ඨෙන පට්ඨානං.'' ස්මරණාර්ථයෙන් ස්මෘති ය. උපසථාණාර්ථයෙන් පුස්ථාන ය.

''සතිව සා, පට්ඨානඤ්චාති සතිපට්ඨානං.''

ස්මෘති ද පුසථාන ද ඕමනු යි ස්මෘති පුස්ථාන නම වේ. මෙය ම ''සතිපට්ඨාන'' සූතුයෙහි අහිජුේත ය.

#### නිගමනය

සතිපට්ඨාන යන වචනය දේශනාවෙහි කුමන ධම්යන් අරමුණු කොට ඇත්තේ ද යන වග මෙයින් තේරුම් ගත යුතු ය. සතිය හෙවත් ස්මෘතිචෛතසිකය යමක් අරමුණු කොට හැසිරවිය යුතු නම් එම ගෝචරසථානයෝ සතිපට්ඨාන නම් වෙත්. දෙවනු ව ඇහුම්කම් නොදෙන ඇහුම්කන් දෙන නො දෙන, මනා ව ඇහුම්කම් දෙන යන තුන් අයුරින් පිළිපත් ශුාවකයන් කෙරෙහි ද්වෙෂ – ස්නෙහ දෙකින් තොර ව එක සේ සිහිය පැවැත්ම හෙවත් සිහියෙන් පැවතීම වූ (ශාස්තෘෘ) සතිපට්ඨාන ය යි.

තුන් වෙනු ව, ඉහත සදහන් කාය - වෙදනා – ධම්ම යන ගෝචරයන්හි හැසිරෙණ එක ම සතිය යි. ස්මෘති චෛත-සිකය යි. ඒ වනාහි ''සිහිකිරීම'' යන අදහසින් ''සති නම් වේ. ඒ ඒ ගොචරයන් කරා එළෙඹ සිටුනා හෙයින් හෙවත් අරමුණට නැවත නැවත නගිමින් පනිමින් පවත්නා හෙයින් පට්ඨාන නම් වේ. ''සතිය ම'' ''පට්ඨානය'' ලෙස ඒකත්ව—යෙන් ගෙණ සතිපට්ඨාන යැයි කියන ලදී. සතිපට්ඨාන සූතුයන්හි දේශනාකර වදළේ, මෙම එකම ''සති'' චෛත-සිකය පව වටහා ගත් කල, සතිපට්ඨාන භාවනාව නම්, මේ එක ම සතියකායාදී ඒ ඒ අරමුණු උඩ මනාව පවත්වමින් දියුණුකර ගැණීම බව සම්පූර්ණ නිගමණයට පැමිණි හැකි ය. සතියගේ හැටි

යෝගීන් වීසින් ඒ ඒ ධර්මයන් අවබෝධ කරණ ආකාර සතරකි. එනම්, ලක්ඛණ, රස, පුච්චුපට්ඨාන, පදට්ඨානු යනු යි.

''සරන්ති එතාය සයං වා සරති සරණ මත්තමෙව වා සති.''

මෙය කරණ කොට ගෙණ සිහි කෙරෙත් නු යි, තමා මැ හෝ එහි කෙරේ නු යි, සිහිකිරීම් මාතුය ම හෝ වූයේ නු යි සති නම් වේ.

#### ලක්ෂණය

ලක්ෂණය නම් ස්වභාව ලක්ෂණය යි.

ු ''යස්ස අත්තුනො භාවො සභාවො'' තමන් ගේ හැටි යි.

සතිය = ''අපිලාපණ ලක්ඛණා ච සති, උපග්ගණ්හන ලක්ඛණා ච.''

පිලාපන යනු පාවිම අපිලාපන යනු පා නොවී ස්ථීර ව තිබීම යි.

''අනුපවිසන සංඛාතෙන ඔගාහණට්ඨෙන අපිලාපන භාවෝ.''

නැවත නැවත පිවිසීම් සඩ්බාහත වූ බැස ගැනීම සතිය ගේ අපිලාපනය හාවය යි. ජල පාරක් ගලා යන්නා සේ චිත්ත සන්තතිය නිරතුරු ඇතිවෙමින් නිරුද්ධවෙමින් පවති යි. යම් අරමුණක් ගෙණ සිතක් පහළ වූයේ ද එම සිතෙහි ස්මෘති චෛසිකය යෙදුණි නම්, එම අරමුණ මැකී යන්නට පාවී යන්නට නො දීම වූ අනුපුවේශය සතිය ගේ ස්වභාව ලඤණය යි. සිත හා චෛතසික එකවර බිදෙනි. කලින් අරමුණු ගත් සිතෙහි ''සතිය'' හටගත්තේ නම්, සිත චෙනින් අරමුණකට යා නොදී නැවත නැවතත් කලින් ගත් අරමුණට පුවෙශ කරවීම, සිරිතවීම මෙහි අපිලාපනය යි. ඒ බව භාවනානුයෝගියා යම් අරමුණක් සිහිය පිහිට වූයේ නොබෝ චෙලාවකින් බාහිර අරමුණක් ගෙණ සිතක් පහළ වූව ද එහි සතිය වැඩ-කරමින් කලින් අරමුණ කරා යලි ඉක්මණින් පමුණුවන බබ අවබෝධ වීමෙනි,

''උපග්ගණ්හණ'' ලක්ෂණය නම් අරමුණ දඩිව ගැණීම යි. අරමුණ කරා එළෙඹ සිටීම යි. උපගමණ ය යි. පිහිටීම යි. මෙසේ ස්මෘතිය ලක්ෂණ වශයෙන් හඳුනා ගත යුතු ය. හාණ්ඩාගාරිකයා රාජධනය සිහිකර දෙන්නා සේ සිහිය ''සතිපට්ඨාන ඉන්දිය බලා'' දී ධර්මයන් මතුකර දියුණුකර දෙයි. ස්ථීර වූ පිහිට යි.

සතියගේ කියාකාරිත්වය ''අසම්මොහරසා'' නුමුලාව යි. රස නම් කෘතාය හෝ සම්පත්තිය යි. මෙහි දක්වා ඇත්තේ කෘතාය යි. අරමුණ ස්වභාව වූ ආකාරයෙන් ගැණීම නුමුළා– වීම කෘතාය යි.

පව්වුපට්ඨානය නම වැටහෙන ආකාරය යි. සිතු කෙණෙහි බුද්ධියට ඒත්තු ගැණෙන අයුර යි. ''ආරක්ඛ පච්චුපට්ඨානා'' සතිය ගේ වැටහෙන ආකාරය නම් ආරක්ෂා කිරීම යි. යම් අරමුණක සිහිය පිහිටුවන ලද්දේ නම්, සිත එහිම රැක ගැණීම යි.

තවද, ''විසයාහිමුබ පච්චුපට්ඨානා'' අරමුණු විෂයයෙහි අහිමුඛ භාවය ද සතිය ගේ වැටහෙණ ආකාරයකි.

පදට්ඨාන නම් ඉතා ළංවූ හේතුව යි. ''ථිරසඤ්ඤ පදට්ඨානා කායාදී සතිපට්ඨාන පදට්ඨානා වා.'' අරමුණෙහි ස්ථිර බව හැඟීම හෝ කායාදී ගෝචර සතිපට්ඨානයන් සතියගේ ඉතා ආසන්න හේතූන් හෙවත් ආධාරයන් බව මෙයින් දක්වන ලදී.

මෙසේ ''සතිය'' වටහාගෙණ එය (නාම – රූප) අර-මුණෙහි පිහිටුවා සිහි කිරීම, නැවත නැවත සිහිකිරීම, සබල ව සිහිකිරීම, සිහි කරණ බව, දරණ බව, නො මුළා වන බව, මෙසේ සතිපට්ඨානය විසින් දියුණුව ඉන්දුීය බල සම්මා සති සතිසම්බොජ්ඣඩ්ග බවට පැමිණ ඒකායන මාර්ගය වූ ආය්‍රී අෂ්ටාංගික මාර්ගය සම්පූර්ණ කරමින් ශාන්ත සුවය ලබා ගත යුතු ය.

ඒ බව මහා නිද්දෙස පාළියෙහි සතිය හඳුන්වන අයු– රෙන් ම පැහැදිළි වෙයි. ''යා සති, අනුසිසති, පටිස්සති, සති සති සරණතා, ධාරණතා, අපිලාපතතා, අසම්මුස්සනතා, සති, සතිත්දියං සතිබලං, සම්මාසති, සති සම්බෝජ්ඣංගෝ, එකායනො, මග්ගෝ, අයං වුච්චති සති.''

දක් විදශිතා ගුරුත් විසිත් සතිපට්ඨාත ''සතිපට්ඨාත භාවතා, සතිපට්ඨාත භාවතා ගාමිණී පුතිපද'' යන කරුණු පිළිබඳ දේශතා ධමානූකූලව වෙසෙස් දතීමක් ලබා ගත යුතු ය.

සතිපට්ඨානය කුමක්දයි, දැන් මනාව තේරුම් යා යුතු ය. දෙශනා පෙළ (සතිපට්ඨාන සංයුක්තයෙහි)

''සතිපට්ඨානඤ්ච වො භික්ඛවෙ, දෙසිස්සාමි, සතිපට්ඨාන භාවනඤ්ච, සතිපට්ඨාන භාවනා ගමිනිඤ්ච පටිපදං තං සුණාථ, කතමඤ්ච භික්ඛවෙ, සතිපට්ඨානං, ඉධ භික්ඛවෙ, භික්ඛු කාලය කායානුපස්සී විහරති. ආතාපී – පෙ – දෙමනස්සං අයං වුච්චති භික්ඛවෙ සතිපට්ඨානං''

භික්ෂුවරුති, සතිපට්ඨානයත් සතිපට්ඨාන භාවනාවත්, සතිපට්ඨාන භාවනා ගාමිනි පුතිපත්තියත්, යුෂ්මතුන්ට දේශනා කරමි. එය අසත්වා! මහණෙනි, සතිපට්ඨානය කුමක් ද? මේ සසුනෙහි භික්ෂුනෙමේ වීයායියත්, මනා නුවණත්, සිහියත් යොදවා කයෙහි කය අනු ව බලමින් කායලෝකයෙහි අභිධාා දෞම්නසායන් දුරු කරන්නේ වාසය කරයි. එසේම වේද–නාවත්හිද සිතෙහි ද ධම්යන්හි ද වීයාය ඇතිව, මනා නුවණැතිව, සිහි ඇති ව, අභිධාා දෞම්නසායන් දුරු කරන්නේ, ධම්යන් අනුව බලමින් වාසය කරයි. මහණෙනි, මේ සතිපට්ඨාන යැයි කියනු ලැබේ.

ඉහත විස්තර කරන ලද සතිපට්ඨානයන් අතුරෙන් මෙහි කාය – වේදනා – චිත්ත – ධම් යන සතර ගෝචර– යන්හි පිහිටි, සති–සතිපට්ඨානය ම සතිපට්ඨාන නාමයෙන් දේසනා කර වදළ–සේක.

### සතිපට්ඨාන භාවනාව :

''කතමා ව භික්ඛවෙ, සතිපට්ඨාන භාවනා ඉධ භික්ඛවෙ භික්ඛු සමුදය ධම්මානුපස්සී කායස්මීං විහරති, ආතාපී – පෙ – වයධමමානුපස්සී කායස්මිං විහරති ආතාපී – පෙ – සමුදය වයධමමානුපස්සී කායස්මිං විහරති, ආතාපී – පෙ – සමුදය ධමමානුපස්සී වෙදනාසු විහරති ආතාපී – පෙ – විත්තස්මිං – පෙ – ධමමෙසු – පෙ – අයං වුච්චති හික්බවෙ සතිපට්ඨාන – භාවනා.

හික්ෂුවරුන්, සනිපට්ඨාන, භාවනා කවරී ද? මේ සසුනෙහි හික්ෂුව වියාවත් ව, මනා නුවණැති ව, සිහි ඇති ව, කාය ලෝකය පිළිබඳ අභිධාා දෞම්නසායන් දුරු කරන්නේ, කයෙහි හට ගැණීම (ඇතිවීම) අනුව බලමින් වෙසේ. කයෙහි විනාශවීම (නැතිවීම) අනුව බලමින් වෙසේ. කයෙහි ඇතිවීම නැතිවීම (උදයවාය) අනුව බලමින් වෙසේ. මෙසේ ම වේදනා-චිත්තධර්මයන්හි උදයවායයන් අනුව බලමින් වෙසේ. මහණෙනි, මේ සතිපට්ඨාන භාවනාව යි.

### අනුපස්සනා

මේ දේශනාවෙහි සතිපට්ඨාන භාවනාව නම් ''සමුදය ධම්ම අනුපස්සී, වය ධම්ම–අනුපස්සී, සමුදය වය ධම්ම– අනුපස්සී'' යනුවෙන් දක්වන ලද උදයවායානු දර්ශනාව යි. අනුපස්සී යන වචනය භාවනා කිරීම සඳහා මය.

''අනුපස්සතී ති අනු, අනු පස්සති අනෙකෙහි– ආකාරෙහි පුනප්පුනං පස්සතී'ති අත්රො.''

නැවත නැවත (විදසුන් නැණින්) බලයි. නොයෙක් අයුරින් (සල්ලක්ඛණ සිතින්) නැවත නැවතත් බලයි. යන තේරුම යි. මෙසේ නැවත නැවත එක අරමුණක සිත පිහිටුවීම; ''භාවනා'' බව පහසුවෙන් වැටහේ. තවද ''එත්ථ අනු පස්සනාය කම්මට්ඨානං වුත්තං'' මෙහි අනුපස්සනාය යන මෙයින් කර්මස්ථානය කියන ලදී. යන අර්ථකථා නිගමනයෙන් ද භාවනාව බව මනාව ඔප්පුවෙයි.

''අනුපස්සීති, තත්ථ කතමා අනුපස්සනා? යාපඤ්ඤ, පජාතතා –පෙ– සමමා දිට්ඨී''

යනුවෙන් විදර්ශනා පුඥව ම අනුපස්සනා නාමයෙන් දක්වූ–සේක. සතිපට්ඨාන දේශනාවන්හි ''අනුපස්සනාව'' අවස්ථා තුනක දක්වූ–සේක, (i) ''ඉධ භික්ඛවෙ, භික්ඛු කායෙ කායානුපස්සී විහරති''

ි යන සතිපට්ඨාන පාඨයෙන් හඳුන්වන තැන ද හෙවත් නිර්දේශ පාඨයෙහි ද,

- (ii) ''ඉති අජ්ඣත්තං වා කායෙ කායානුපස්සී විහරති'' යන ආධාාත්ම–බාහා කායයන් අරමුණු කිරීම පිළිබඳ නිර්දේශයෙහි ද,
- (iii) ''සමුදය ධම්මානුපස්සී වා කායස්මිං විහරති -පෙ-'' යන උදයවාය පිළිබඳ නිර්දේශයෙහි ද, අනුපස්සනාව දක්වන ලදී.

එහි පුථම අවස්ථාව දක්වන ලද්දේ සතිපට්ඨාන භාව– නාවගේ පරිකර්මාවස්ථාව, මූලාරම්භය දක්වීමට ය. එ ද සතිපට්ඨාන භාවනා වශයෙන් ම,

''කතමා ච භික්ඛවෙ චතුන්නං සතිපට්ඨානානං භාවනා? ඉධ භික්ඛවෙ, භික්ඛු කායෙ කායානුපස්සී විහරති –පෙ– ඓදනාසු – චිත්තෙ – ධම්මේසු –පෙ– දෙමනස්සං.'' යන සතිපට්ඨාන සංයුත් දේශනාවෙන් පැහැදිලි ය.

දෙවනු ව දක්වන ලද ''අජ්ඣත්තං කායෙ කායානූ– පස්සී'' යන අනුපස්සනාවෙන්, සතිපට්ඨාන භාවනාවගේ වඩා දියුණු (උපචාර) අවස්ථාව ගත යුතු ය. ඒ බව,

''අජ්ඣත්ත බහිද්ධා පන සටිතාරම්මණ නාම තත්ථී පගුණ කම්මට්ඨානස්ස පන අපරාපරං

> සඤචරණ–කාලො'' (විභඩග අ:)

ආධා ත්ම – බාහා වශයෙන් වනාහී එකට ගැටුණු අර – මුණක් නැත. පුගුණ වූ කර්මස්ථානයට – භාවතා සිතට ඇතුළ – පිට (ඔබනොබ) නාම රූපයන් අරමුණු කිරීම් වශ – යෙන් හැසිරෙන කාලය යි. පළමු භාවනා අවස්ථාවට පුගුණ වූ දියුණු වූ කර්මස්ථාන භාවනා සිත ම ආධා හත්ම – බාහා වශයෙන් පැවතිය යුතු බව මෙයින් ඔප්පු වෙයි. එසේ ම සතිපට්ඨාන විභඞ්ගයේ දී,

''ඉධ භික්බු අජ්ඣත්තං කාශයකායානුපස්සී විහරති බහිද්ධා –පෙ– අජ්ඣත්ත බහිද්ධා –පෙ– දෙමතස්ස'' (විහඩගප්පකරණ)

යනුවෙන් මේ දියුණු වූ උපචාර අවස්ථාවෙන් සතිපට්– ඨාන දේශනා ව ඇරඹු – සේක් තියුණු නුවණැති දෙවියනට පරිකර්ම භාවනා නොමැති හෙයින් විය යුතු ය.

තුන්වෙනුව දෙශනා කර වදළ ''සමුදය ධම්මානුපස්සී කායස්මිං විහරති'' යන කොටසෙහි උදයවාය ඥන–දර්ශ–නයේ සිට ආරබ්ධ විදර්ශක යෝගියාගේ කර්මස්ථාන භාවනාව කියන ලද හෙයින් එහි අනුදර්ශනා වශයෙන් ගැනෙන්නේ, පටිසම්භිදයෙහි,

''අනුපස්සති'ති කථං අනුපස්සති, අනිච්චනො අනුපස්-සති, නො නිච්චනො, දුක්ඛතො අනුපස්සති නො සුඛතො, අනත්තතො අනුපස්සති, නො අත්තතො නිඛ්ඛින්දති, නො නන්දති, වීරජ්ජති නො රජ්ජති නිරොධෙති නො සමුදෙති, පටිනිස්සජ්ජති නො ආදියති.''

අනුපස්සනි යනු කෙසේ අනුපස්සනා කෙරේ ද? යත්, හංගානුදර්ශනා දෙනය (හඩ්ගඤණය) උපදවා ගත් යෝගියා අනිතා වශයෙන් නැවත නැවත බලයි, නිතා යැ යි නො බලයි. අනිතා හෙයින් දුක් වශයෙන් බලයි. අනිතා පුක්ඛ-අනාත්ම වශයෙන් දක්නා ලද රූපා'රූපයන්හි කල-කිරෙයි. සතුටු නො වෙයි. වෙන් වෙයි. නො බැඳෙයි. (නො ඇලෙයි.) මෙසේ නො ඇලෙන්නේ, රූපා'රූප නිරුද් යිය දකියි. සමුදය (හට ගැනීම) නො දකියි. මෙසේ අනිතාානුදර්ශනාදීන්ගෙන් තදංගාදි වශයෙන් ස්කන්ධාහි-සංස්කාර ක්ලේශයන් පරිතාග වශයෙන් දුරු කරන්නේ, (පරිච්චාග පටිනිස්සග්ග) සංස්කාරයන්ගේ දෙස් දක නිවණට නැමුණු හෙයින් නිවණට පැමිණීම් වශයෙන් (පක්ඛන්දන-පටිනිස්සග්ග) පතිනිශ්ශූජනය කරයි. නැවත නො ගැණීමට අත් හරියි. කෙලෙසුන් නො ඉපදීම් වශයෙන් නො ගනියි.

ඔහු මෙසේ අනිතා වශයෙන් අනුදර්ශනා (භාවනා) කරන්නේ නිතා සංඥව දුරු කරයි.

දුක් වශයෙන් දක්නේ සැපය යන හැඟීම ද, අනාත්ම වශයෙන් දක්නේ ආත්මය මම ය, මාගේ ය, යන හැඟීම ද, කලකිරෙන්නේ, සපුීතික තෘෂ්ණාවද නො ඇලෙන්නේ (රාගය) ඉතිරි තෘෂ්ණා ද නිරුද්ධ කරන්නේ සමුදය හෙවත් රාගයා ගේ ඉපදීම, රූපා–රූපයන් ගේ පහළ වීම ද, පුති– නිශ්ශුජනය කරන්නේ කෙලෙසුන් නො ඉපදවීම වශයෙන් නො ගණියි. දුන් අනුපස්සනා (අනුදර්ශනා) නාමයෙන් ආරබ්ධ වීදර්ශකත්වයේ සිට මාර්ග ඥනතෙක් වීදර්ශනා භාවනාව දක්වා ඇති බව අවබෝධ කරගත යුතු යි. මෙසේ කයෙහි ඇතිවීම, නැතිවීම, ඇති ව නැතිවීම, විදර්ශනා ඥනයෙන් දක ගැනීමට මෙහි විස්තර වන සතිපට්ඨාන භාවනාව අනුව සැදහැනැණ ඇතියනට පුළුවන් වේ. නියම වශයෙන් භාවනා නාමයෙන් ගැණෙන්නේ, එසේ දියුණු වූ අවස්ථාව බව ඉහත දැක් වූ සතිපට්ඨාන ලද්ශනාවෙන් පැහැ– දිලි ය. කටපාඩම් කීමෙන් හෝ වාකායන් අනුව සිතීමෙන් ං නොව ඒ ඒ කායාදී අරමුණෙක සිහිය පිහිටුවා ගුරූපදේශ අනුව, සිත හැසිරවීමෙන්, සිහියෙන් අල්වා දෙනු ලබන, සමාධියෙන් පිහිටවනු ලබන, පුඳෙවෙන් වීමසනු ලබන ශුද්ධා–වීය®යන්ගෙන් උදවු ලබන, විදර්ශනා සිතෙ<u>නි</u> මෙසේ මේ ඉන්දිය ධර්මයන් ඔවුනොවුන් ගේ කෘතාායන්හි මනා ව යෙදෙන විට සමුදයාදී අනුදර්ශන ඥනයන් පහළවන බව ස්වපුතාක්ෂ ඥනයෙන් ම දත යුතු ය.

## කාය අනුපස්සනා

මෙම පොතෙහි අවසානයේ දක්වන සතිපට්ඨාන කුමය පිළිබඳ ගුරූපදේශ මත පිහිටා මනා පුහුණුවක් ලද තිපිටක ධර්මය පිළිබඳ සෑහෙන අවබෝධයක් ඇති යෝගියකුට පෙළෙහි දේශනා කොට වදළ සතිපට්ඨාන සූතුයන්ට අනුව මෙය සැසදී වැටහී යන්නේ ය. අභිධර්මය පිළිබඳ මනා දැනුමක් ඇත්තවුනට විදර්ශනා දී ගැඹුරු ධර්මයන් පිළිබඳ අවස්ථාව ද අවබෝධ වෙයි. එ බඳු පයණිප්ති ධරත්වයක් නැති මේ භාවතාව පුහුණු කළ ඇතැම් යෝගීන් අනුන්ට පුහුණු කරවන්නට යෑමේ දී යථාර්ථයන් පැහැදිලි කරන්නට නො හැකිවීමෙන් දුර්මුඛ විය හැකි හෙයින් ඇතැම් විට මෙයට පටහැනි මත දරණ උගතුන්ට සම්මත තහවුරු කිරීමට ඉඩ ලැබීමෙන් වන ශාසන හානිය වැළැකීම සඳහා ''ගෝචර සතිපට්ඨානයන්'' පිළිබඳ විදර්ශනා ගුරුවරයා විසින් පරීක්ෂණාත්මක දනීමක් ලැබිය යුතු ය.

සතර ගෝචර සතිපට්ඨානයන් වශයෙන් දක්වා ඇත්තේ දික්සහි මහාසතිපට්ඨාන සූතුය, මැදුම්සහි සතිපට්ඨාන සූතුය, විහංගප්පකරණ සතිපට්ඨාන විහංග, පටිසම්හිද මග්ග, සතිපට්ඨාන කථා, යන දේශනාවන්හි ය. සංයුත් සහියෙහි සතිපට්ඨාන සංයුත්තයෙහි සතිපට්ඨානයත් වැඩීමෙන් ලැබෙන මහාඅනිසංසයන් නන් විසිතුරු ලෙස දෙසූ—සේක. එහි දික්, මැදුම්සහි සතිපට්ඨාන සූතුයන්හි කායානුපස්සනාව ආනාපාන, චතු–ඉරියාපථ, චතු–සම්පජඤ්ඤ, පටික්කූලමනසිකාර, චතු–ධාතු වවත්ථාන, නව සිව්ථිකා වශයෙන් දසසතරක් කොට වදළහ.

සතිපට්ඨාන විභඩ්ගයෙහි වත්තිංසාකාරය, කායානු පස්සනා වශයෙන් දෙසු–සේක.

පටිසම්භිද මග්ග පාළියෙහි,

''යො ව ඉධෙකව්වො පඨවි කායං අනිච්චනො අනු– පස්සති, ආපො කායං තෙජො කායං, වායො කායං කෙස –කායං, ලොම–කායං, ඡවි–කායං, චම්ම–කායං, රුහිර–කායං, නහාරු–කායං, අට්ඨීමිඤ්ජ–කායං අනිච්චනො අනුපස්සති.''

යනුවෙන් සතර ධාතූත් හා කොටස් අටක් කායානු– පස්සතා වශයෙන් දැක්වූ හ.

' වක්කාදීනි පන පරිච්ඡින්නත්තා කායගහනං නාර-හන්ති.''

වකුගඩු ආදීහු පිරිසුන් ව ඇති හෙයින් කායගුහණයට නුසුදුසු වෙත් යැ යි එම අටුවාහි එයි. වේදනා-චීත්ත-ධම්මානුපස්සනා සෑම තන්හි තො වෙනස් වැ දේශිත ය. ``තත්ථ ධාතු වසෙන කථිතං විපස්ස්තා–

–කම්මට්ඨානං හොති

පටික්කූල වසෙන කථිතං සමථ කම්මට්ඨානං.''

(විහ: අ:)

එහි ධාතු වශයෙන් කියන ලද කායානුපශ්සනාව, විදර්ශනා කර්මස්ථානය වෙයි. පුතික්කූල වශයෙන් කියන ලද්දේ සමථ කර්මස්ථානය වෙයි.

තීරණය

මෙම සතිපට්ඨාන විපස්සනා භාවනායෙහි දක්වෙනුයේ ධාතු වශයෙන් කායානුපස්සනා සතිපට්ඨානයත් වේදනා– චිත්ත–ධම්මානුපස්සනාත් ය. එහෙයින් මෙය ශුද්ධ විදර්ශනා කර්මස්ථානයකි. ඒ වනාහී පටිසම්හිද මග්ගාගත,

''පඨවිකායං අනුපස්සන්තො කායෙ කායානුපස්සී විහරති ආපො –පෙ– තේජො –පෙ– වායො කායං අනුපස්සන්තො කායෙ කායානුපස්සී විහරති.''

යන දේශනායෙහි වායොකායාය පළමු වැ අනුදර්ශනා කිරීම යි. වායො කායය ලක්ෂණ – රසාදී වශයෙන් මනාව වැටහුණු පසු පඨවී – තේජො – කායයන් ද යි මෙසේ භූතො-පාදය රූප හා නාමයන් ද පිරිසිද අනිතාාදී ලක්ෂණාවබෝධය සිදුවේ.

ඇතැම් නූගත් යෝගීහු මෙය ආනාපානසති භාවනා– යෙහි කොටසක් වශයෙන් සිතති. කියති. ඒ වනාහී ආශ්– වාසයා ගේ ආදිය නාසය, මධාය හෘදය, අවශානය නාභියැ යි දක්වා ඇති හෙයින් ශ්වාසයා ගේ අවශානය අරමුණු කරන්– නට කිමකැයි මුළාව ගැණීමකි. සමථයක් වශයෙන් ආනා පානය වඩා ධාාන උපදවා විදර්ශනාවට බැසීම ආනාපාන යෙන් කෙරේ. එ හෙයින් එය සම්පූර්ණයෙන් ම සමථ භාවනාවක් හා විදර්ශනාව සමථ පුබ්බංගම වෙයි. ශුද්ධ – විදර්ශනාව වනාහී ''ධම්මුද්ධව්ව පුබ්බංගම'' යැ යි මුල සඳහන් ය.

එසේ ආනාපානයෙහි කොටසක් වශයෙන් මෙය වරදවා ගැනීමට හේතුව, ලංකාවේ ඉතා සුළු යෝගී පිරිස පවා පරමාර්ථ ධර්මය පිළිබඳ මනා පටුත්වයක් නොමැති වීමත් විශුද්ධිමාර්ගයේ දක්වෙන සමථ භාවනා විශේෂයෙන් ආනාපානය හැකි පමණින් භාවනා කිරීමත් ය. එසේ ආනා පානය වැඩුව ද උපදේශදයක කලපාණ මිතුයන් නො මැති හෙයින් ඇතැමෙක් ''උගුහපුතිහාග'' නිමිති පවා ලබා ඉන් ඔබ නො යා හැකිවෙති. ඇතැමෙක් අමුතු අත්තනොමත වලට බැස විකාර කරමින් උමතු ගති - සිරිත් දක්වති. මෙම විදර්ශනා භාවනා කුමය පිළිබඳ සම්පූර්ණ ගුරුපදේශ ඇති හෙයින් කලපාණ මිතු ආශ්යෙන් නො වැරදී මේ මග යා හැක. එසේ මේ භාවනා කුමයෙන් දියුණු වූ යෝගීන්ට එම උපදේශ ම වහල් කොට ගනිමින් සමථ භාවනා ද දියුණුවට ගෙන යා හැකි බව කරුණාවෙන් සිහිපත් කරවමි.

මෙම භාවතා නයෙහි පුථමාරම්භය වායෝ කායය අරමුණු කිරීම හෙයින් පුථමකොට වායො යනු කුමක් ද යි වීමසා බැලිය යුතු ය.

#### වායනක වසෙන වායො.

උසුලා යෑම වශයෙන් වාතයැ යි කියනු ලබන්නේ ලෝකය ගොඩනැගී පවත්නා මූල – ධර්ම සතරෙන් එකකි. ඔවුහු අදෘශාාමානයෝ ය. එක්වීමෙන් දෘෂාාමානයන් නිපදවන්නෝ ය. ජලකර – අම්ලකර වායූන් එක්වීමෙන් වතුර සෑදෙන සැටි නවීන විදාාවෙන් උගන්වයි. සෑම දවාාත්මක තැනෙක ම දක්නා ලැබෙන මේ සතර ''ධාතු'' ''හුතරූප'' යනුවෙන් හඳුන්වනු ලැබේ.

''වායති සහජාත ධම්මෙ අප්තමානෙ කත්වා වහතීති වායො.''

එකට හටගත් ධම්යන් නො වැටෙන සේ උසුලා යේ නු යි ''වායො'' නම් වේ.

''කතමං තං රූපං වාලයා ධාතු? යං වායො වායො– ගතං ඡම්භිතත්තං රූපස්ස.''

වායෝ ධාතු රූපය කවරේ ද? රූපයා ගේ සථම්භනය දඩි බව ඇතිකරවන සහජාත ධම්යන් උසුළන සවභාවය වායෝ ධාතුව යි. දන් අපි වාත යැ, සුළහ යැ යි වාාවහාර කරන්නේ සසම්භාර වායෝ ධාතුව යි. ඒ වනාහී වාතසවභාවය අධික වැ ඇති ඉතිරි ධාතුන් හා මිශු ව පවතින එකකි. ධාතු.

''අත්තනො සභාවං ධාරෙතීති ධාතු.''

තමන් ගේ සවභාවය දරන්නේ උසුලන්නේ නු යි ''ධාතු'' නම් වේ. ඒ ඒ ධම්යෝ තමන්ට විශේෂ වූ ස්වභාවයක් දරති. වාතය තමනට හිමි ඉසිලීම් පැතිරීම් ස්වභාවය දරණ හෙයින් ''වායෝ ධාතු'' යැ යි සිද්ධ ය. පඨවී ආදිහු ද එසේමැ යි.

චක්ඛු – ධාතු, රූප – ධාතු, චක්ඛු – විඤ්ඤණ – ධාතූන් යනුවෙන් හඳුන්වන්නේත් ඇස තමන්ට හිමි දශින ස්වභාවය දරණහෙයින් ''චක්ඛු ධාතු'' යයි ද, මෙසේ අටළොස් ධාතූන් ද වටහා ගත යුතු ය. ලෝක ධාතු, කාම ධාතු ලෝකස්වභාවාදිය දරණ හෙයින් ධාතු නම් වේ. ශාරීරික හෝ මානසික මූල ධම් ද ධාතු යනුවෙන් ගැණෙති. ශාරීරික ධාතු යනුවෙන් බුද්ධාදී උතුමන් ගේ ශරීරමූල පුකෘතීන් ද ''මනො ධාතු'' යනුවෙන් මානසික මූල ධම් ද ගනු ලැබේ. හූ – භූ ආදී මූල ශබ්ද පුකෘතීන් ද ධාතු නාමයෙන් වාවහෘත ය.

''ධාතුසො භික්ඛවෙ, සත්තා සංසන්දන්ති,

සමෙන්ති.''

යනාදි දෙශනාවන්හි කුශලාකුශල වෙතනා හා එයින් හටගත් පඨචාාදී ධාතූන් ද ගත හැකි ය.

සියල්ල නිස්සත්ව, නිජ්ජීව, ශූනානා ස්වභාවත්ථියෙන් හෙවත් සතෙක්, ජීවිතයක් නො ව, ස්වභාව ධම් මාතුයක් ය, යන අරුතින් ධාතු නම් වෙති. ''නිඛඛාණ ධාතු'' ''අමත ධාතු'' යනු අසංඛත නිවණ යි. මෙසේ වාතය ස්වකිය ස්ව– භාවය දරණ හෙයින් ද සත්ත්ව,

භූතාත්මක වූ ශරීරය කෑම – පිම, හැඳුම – පැළැඳුම් ආදී මහත් පුතායන් රැසෙකින් පරිහරණය කළ යුතු, පැවැත්විය යුතු, හෙයින් ද – පොළෝ කම්පාවීම්, මහාවාතයන් හැමීම්, ගිනිකඳු පිපිරීම්, වළතැන් ගොඩවීම්, ගොඩබිම් මුහුදු වීම්, අමුතු දූපත් මතුවීම කල්ප විනාශයෙහි සියල්ල අනේක විනාශයන්ට මුහුණ පැමෙන් අනුපාදින්න භූතයන් ද සර්පාදීන් දෂ්ට කිරීමෙන්, සෘතු විපයඖසාදියෙන්, හා නොයෙක් රෝග යන්ගෙන්, සත්ත්ව ශරීර සංඛ්‍යාත උපාදින්න (තෘෂ්ණායෙන් ගත්.) භූතයන්ගේ ද, මහත් විකාර ස්වභාවයන්ට පත්වන හෙයින් ද,

මේ සතර මහා භූතයන් වටහා ගැණීම, අරමුණු කර ගැණීම, මහදුක්සාහයකින්, පුබල ව්‍යායාමයකින් කළ යුතු ය. නුවණට අගපත් සැරියුත් අග – සවුවන් වහන්සේගෙන් පුශ්න විචාරණ සර්වඥයන් වහන්සේ බුදු නුවණට ම වීෂය වන, පුශ්නය විචාළ කල්හි, එහි ලැගෙනු දක, ''භූතමිදං සාරි පුක්ත'' යනුවෙන් වදළ නයින් මහත් වැයමකින් වටහා ගතයුතු හෙයින් ද, මෙසේ සතර මහා ධාතූන්ට මහාභූත යැ යි දේශනාකර වදළ – සේක.

තව ද,

''එකං මහාභූතං තිණ්ණත්තං මහාභූතාතං සහජාත පච්චයෙන පච්චයෝ තයො මහාභූතා එකස්ස මහාභූතස්ස සහජාත පච්චයෙන පච්චයො, ද්වෙ මහාභූතා ද්විත්නත්තං මහාභූතාතං සහජාත පච්චයෙන පච්චයො.''

(පට්ඨාන පාළි)

එක් මහාභූතයෙක් ඉතිරි තුන් මහාභූතයනට සහජාත (එක්වහට ගැණීමේ) පුතායෙන් හේතු වේ. තුන් මහා භූතයෙක් එක් මහාභූතයෙකුට ද, දෙ – මහා භූතයෙක් දෙ – මහාභූත යෙකුට ද, සහජාත පුතායෙන් පුතාය වෙති. සහජාත නම් එක් ව හට ගැණීම යි. එකක් හට ගන්නා විට ඉතිරි තුණත්, තුණක් හටගන්නා විට ඉතිරි එකත්, දෙකක් හටගන්නා විට ඉතිරි ලෙකත්. එක් ව හටගැණීමේ, හේතුවෙන් මෙන් ම අඤ්ඤ මඤ්ඤ, නිස්සය යන හේතුන්ගෙන් ද පුතාය වන හෙයින් මේ මහාභූතයෝ ඔවුනොවුන් වෙන් කළ නො හැක්කාහු ය.

අවිනිර්භෝගය.

තව ද, ''කාල සසො භූතො'' යන තැන්හි ක්ෂීණාශුවයන් වහන්සේ ගැණෙකි. ඒ උන්වහන්සේ ''භවාය'' හෙවත් මතු ඇති නො වන හෙයිනි. දැන් ''වායෝ'' ධාතු වශයෙන් ද, ''වායෝ'' භූතු රූප වශයෙන් ද කායානුපස්සනායෙහි ''වායෝ'' කායය වශයෙන් ද ගණන් ගණු ලබන්නේ එක ම ස්වභාව ධර්මයෙකි.

#### ''වායෝ'' කායයාගේ හාග

"වායෝ" ධාතු විත්ථම්හන ලක්ඛණා, සමුදීරණ රසා, අහිනීහාර පච්චුපට්ඨානා, සෙසත්තය, පදට්ඨානා."

විස්ථම්භණය හෙවත් පිම්බී තදවීම (ශක්තිමත්වීම) ලක්ෂණ කොට – ඇත්තේ, වායො ධාතුව යි රබර නළ ආදියට සුළං පිරවූ විට පැතිරී තද වී සිටිනා බව පැහැ– දිලි ය. සමුදීරණ (සං–උදීරණ) ය හැමීම, හෙවත් පැතිරීම, වායෝ ධාතුවගේ කෘතාය යි. ඉදිරිපත් කිරීම, ඉදිරියට දීම වූ අභිනීහාරය වාතයා ගේ වැටහෙණ ආකාරය යි.

''අභිනීහරති තන්නින්නං තප්පොනං කරොති.''

අභිනීහරති යනු එයට නැමුණු, එයට ඇලවුණු, ඉදිරිපත් වුණු, යන තේරුම යි. පෘථුවි, අප්, තේජස් යන අවශේෂ භූතතුය ය. ආසන්න හේතුව වෙයි. මෙහි දක්වන ලද ලක්ෂණා දී සතර ආකාරයන් අතුරෙන් වඩාත් පහසුවෙන් වැටහෙණ ආකාරයකින් පළමුව භූත රුපය අරමුණු කළ යුතු ය. විදර්ශනා භාවනාව ගේ පටන් ගැණීම එය යි. කායය

මිනිසුන් සමූහයකට ජනකායක් යැයි කියති. එබඳු තන්හි කාය ශබ්දය යෙදෙන්නේ සමූහාර්ථයෙහි ය,

''සමුහට්ඨෙන කායෝ හත්රී කායාදයෝ විය''

සමූහාර්ථයෙන් කාය නම් වේ. හත්ථිකාය, අශ්වකාය යනු මෙනි. ශරීරය ද නොයෙක් ධාතූන් ගේ අංග – පුතායං– ගයන් ගේ සමූහයකි.

''කුච්ඡිතානං ආයට්ඨෙන කායො''

කුණු කොටසුන් ගේ උත්පත්තිස්ථානය යන අරුතින් ද කාය නම් වේ. මේ සතර මහාභූතික ශරීරය නොයෙක් ආකාර අපවිතු දෙයෙහි උත්පත්තිස්ථානය යි.

''කුඑඡිතානං ආසවධම්මානං ආයොතිපිකායෝ''

පිළිකුල් කටයුතු කාමාදී කෙලෙසුන් ගේ උත්පත්ති—සථානයකි. මේ පඨවි ආදී චතුම්හාභූතික සරීරය මෙසේ ''වායො'' සමූහයක් එක් ව ඇති හෙයින් සමූහාර්ථයෙන් ද, කුණු කොටසුන්ටත් කෙලෙසුන්ටත් අනා ධාතූන් හා උත්-පත්තිස්ථාන වීමෙන් ද, වායො භූතරූපය ''වායො කායය'' යනුවෙන් අවබෝධ කටයුතු ය.

ධර්ම වාවස්ථාපනය කළ යුතු සතර ආකාරයෙන් වඩා පහසුවෙන් වායෝ කායය අරමුණු කළ හැක්කේ යම් අයුරකට ද මේ හාවනා කුමයෙන් උපදෙස් දෙනු ලබන්නේ ඒ ආකාරයටයි. ඉහත සඳහන් වායෝ ලක්ෂණ වශයෙන් ''පිම්බීම තදවීම'' ද, කෘතා වශයෙන් ''හැමීම පැතිරීම'' ද, එළඹ සිටින අයුරු විසින් ''ඉදිරිපත් කිරීම'' ද යන තුන් ආකාරය ම ඉතා කිට්ටු සම්බන්ධයකින් යුතු ය. සතර භූත රූපයන්ගෙන් සෑමදෙනෙකුට ම අරමුණු කිරීමට ඉතා පහසු වන්නේ වායෝරූපය යි. එහි කියාකාරිත්වය පුකට වැවැමෙන් හෙයිනි. එනම් ශරීරයේ පැතිරීම පිම්බීම යි. එය වැඩිපුර පවත්නා තැනෙක අරමුණු කළ යුතු ය. ශරීරයේ හිස් තැන උදරය යි. හිස් තැනට වාතය පැතිරීයෑම ස්වභාවයෙකි. එවිට පිම්බී කදවීම් ලක්ෂණය ඇති වෙයි. මෙය උස්වීම පහත්වීම යනුවෙන් ද අරමුණු කළ හැක.

මෙසේ විස්ථම්භන ලක්ණ විසින් වායෝ ධාතුව අරමුණු කිරීමේ දී පිම්බී කදවීම් ලක්ණය වඩවඩාත් පුකට වන්නට පටන් ගණියි. වායෝ ධාතුව ගේ ලක්ෂණ වශ-යෙන් සම්පූර්ණ අවබෝධයේ දී හැකිලීම් නැති වී පිම්බී කදවීම පමණක් වැටහෙන්නට පටන් ගනියි. ඒ සමග ම පුතුපුපස්ථාන (එළඹ සිටින) ආකාරය වූ අභිනීභාර – ඉදිරිපත් කිරීම වශයෙන් ශරීරය ම ඉදිරියට දෙමින් ශක්තිමත්භාවය ඇතිකර දෙයි. මේ වායෝ ධාතුව ගේ ලක්ෂණ, රස, පුතුපුපස්ථාන විසින් අවබෝධවීම ය. මේ තත්ත්වයට දියුණු වූ පසු ආවායාී උපදේශ අනු ව ඉතිරි, ''භූතෝ පාදයයන්'' අරමුණු කළ යුතු ය.

මෙසේ භාවනා කුමයෙන් කායානුපස්සනාව පුධාන කොට වේදනා – චිත්ත – ධම්මානුපස්සනාවන් ද යි චතුස්මෘති පුස්ථානය පුධානකොට සදෙර නාම රූපයන් ගේ විදර්ශනාව සිදුවන බව නුවණින් වටහා ගත යුතු ය.

### සතිපට්ඨාන භාවනා ගාමිනී පටිපද

දන් සතර සතිපට්ඨානයත්, සතිපට්ඨාන භාවනාවත් කුමක් දැයි දන්නෙහි ය. ඒ සම්බුද්ධ දේශනාවට සර්වාකාර– යෙන් එකහ වූ ගුරූපදේශ සහිත වූ මෙම සතිපට්ඨාන භාවනා කුමය ද ධර්මානුකූල ව විස්තර කළ හැක්කෙහි ය. අනතුරු ව සතිපට්ඨාන භාවනා ගාමිනී පුතිපත්ති මාර්ගය තේරුම ගන්න.

''කතමා ච හික්ඛවෙ සතිපට්ඨාන භාවනා ගාමිනී පටිපද අයමෙව අරියො අට්ඨංගිකො මග්ගො'' සෙයථිදං? සම්මා දිට්ඨි, සම්මා සඩ්කප්පො, සම්මා වාචා, සම්මා කම්මන්තො, සම්මා ආජීවෝ, සම්මා වායාමෝ, සම්මාසති, සම්මා සමාධි'' අයං වූච්චති හික්ඛවේ, සතිපට්ඨාන භාවනා ගාමිනී පටිපද.

(සතිපට්ඨාන සංයුත්තකය) ්

මහණෙනි, සතිපට්ඨාන භාවනා ගාමිනී පටිපද තොමෝ කවරීදයත්, මේ ආයුඛ අෂ්ටාංගික මාර්ගය මැ යි. ඒ කෙසේ ද යත්? සමාග් දර්ශනය, සමාග් – කල්පනාව, සමාග් – වචනය, සමාග් – කර්මාන්තය, සමාග් – අජීවය, සමාග් – වීයාශීය, සමාග් සමාතිය, සමාග් සමාධිය යි. මහණෙනි, මේ සතිපට්ඨාන භාවනා ගාමිනී පතිපත්තිය යි.

## පටිපද

''පටිපජ්ති අනෙනාති පටිපද''

මේ කරණ කොට පිළිපදී නු යි පුතිපත්ති නම් වේ. පටි පූර්ව පද ධාතු ගතාර්ත්ථයෙහි ය. එහෙයින් පටිපද යන වචනයෙන් කියවෙන්නේ පිළිවෙළින් යෑම හෙවත් කියා කිරීම යි. අනුගමනය යි. පැමිණීමේ කුමය යි. හික්මීමේ මාර්ගය යි. සතිපට්ඨාන භාවනානුයෝගියා ගමන් කරන්නේ අෂ්ටාංගික මාර්ගයේ ය. හෙවත් සතිපට්ඨාන භාවනාව ගමන් කරන්නේ අෂ්ටාංග මාර්ගයේ ය. පූර්වභාග වශයෙන් ගමන් කොට ලොකෝත්තර ආය\$ – අෂ්ටාංගික මාර්ගයට ම බස්නේ ය.

''නිරොධ සාරුප්පගාමිනී පටිපද, සම්මා – පටිපද අනුලොම පටිපද ධම්මානුධම්ම පටිපදා මජ්<sub>ඣි</sub>මා පටිපදා''

යනාදී සෑම දේශනයක ම ආය<sup>®</sup> – අෂ්ටාංගික මාර්ගය එයට බස්නා පිළිවෙන බව වදළ සේක.

''ශයසං කෙසඤ්චි භික්ඛවෙ චත්තාරො සතිපට්ඨානා ආරද්ධා, ආරද්ධො තෙසං අරියො මග්ගො සම්මා දුක්ඛක්ඛය ගාමී.''

මහණෙනි, යම් කිසිවෙකුන් විසින් සතර සතිපට්ඨානය පටන්ගන්නා ලද ද? ඔවුන් විසික් මනාව දුක් නැති කරණු ලබන මාර්ගය පටන් ගන්නා ලද්දේ වෙයි. යන දේශනා වෙන් ද ඒ බව වදළහ.

සම්මාදිට්යි නාමයෙන් විදර්ශනා පුඥුවත්, සංකප්ප යනුවෙන් අරමුණු කරා සිත නංවන ධර්ම – වීතර්කයත්, සම්මා වාචා – ආජීව යනුවෙන් මතාව පිහිටි සීල–විශුද්ධිය වූ විරති චෛතසිකයත්, – සති සමාධි යනුවෙන් වීය\$ – ස්මෘති ඒකගුතා යන චෛතසිකයන් ද යි මේ සවැදෑරුම් චෛත– සිකයෝ මාර්ග ජවනයෙහි එකවර යෙදී අරි අටහි මග නම් ගෙණ ස්මෘති පුස්ථාන භාවනා ගාමිනී පුතිපත්තිය සම්පුර්ණ කරන්නෝ ය.

#### අවවාදය

සූතු – අභිධර්ම – පිටකයන්හි එන සෑම සතිපට්ඨාන දේශනා පෙළ – අටුවාවන්ට එකභවන විශේෂයෙන් මහා සතිපට්ඨාන අටුවාවෙහි නියම ව තිබෙන මෙම සතිපට්ඨාන විපස්සනා භාවනාවෙන් සතිපට්ඨාන – භාවනා–ගාමිනී, පුති– පත්තියට පැමිණිය හැකි හෙයින් තමනුත් ඒ පිළිබඳ අත් දකුම් ලබා, දෙන අවවාදයෙහි පළමු ව පිහිටා, යෝගියා ගේ තතු සලකා ඔරොත්තු දෙන පරිදි අවවාද කළ යුතු ය. සා–පවසින් පෙළෙන්නකුට මිහිරි ආහාරපාන පිරි අවන්හලක්, ගීෂ්මයෙන් දැවෙන්නෙකුට සිසිල් ජලතල පෙදෙසක්, ධන ලෝහියෙකුට සතර මහා නිධානයක් පෙන්වන කාරුණික–යෙකු මෙන් විදර්ශනා ගුරුවරයා විසින් සැදහැවතුන් ගේ ජන්දදී ඉද්ධිපාදයන්. ශුද්ධාදී ඉන්දිය ධර්මයන්, වැඩි –දියුණු වන පරිදි මූලික අවවාදය ද වරන්වර අනුශාසනා ද පැවැත්විය යුතු ය.

එය බුද්ධවචනයට ම මුල්තැන දෙමින් මාන්නාහං– කාරාදී කෙලෙසුන් බිඳීයන අයුරු, වෙලාවට ගැළැපෙන සේ සකස්කර ගැණීමට උත්සාහ ගත යුතු ය. මෙහි බහාලන සුළු අවවාදය ද වීමසා බලන්න.

''බෞද්ධයෙක් වන්නේ නිවන් දකින්ටයි. නිවන් දකිමේ බලාපොරෙන්තුවක් නැති, බෞද්ධයා අන්ධ – බෞද්ධයෙකි. ඔහු ගේ සරණාගමනය අපිරිසිදු ය. සම්මා සම්බුද්ධයන් වහන්සේ අවබෝධ කොට හෙලි කළ නිවණ පයාීාප්තියෙන් පුකාශවන පුතිවේධ ධම්ය වූ නිවණ පුති– පත්තියෙහි පිහිටා සංසරත්නය අවබෝධ කළ, කරණ නිවණ තමනුත් අවබෝධ කර ගැණීමට යි. බුද්ධ–ධම්ම–සංස තෙ රුවන් සරණ කොට, පිහිට කොට, ගන්නේ සරණ බව, පිහිට බව අවබෝධ කරන්නේ, තේරුම් ගන්නේ, නිවන් ලැබීමට යන ගමනෙහි, දරණ උත්සාහයෙහි දී ඇතිවන හය. සන්තුාස දුක්වලින් තමන් මුදවා ගැණීම යි. රැක ගැණීම යි. ඒ සරණය ඒ පිහිට, සරණ – ගතයෙක් වන්නේ නිවන් දකින්ට නම් භාවනා කිරීමෙන්ම නිවන් දක්ක හැකි හෙයින් භාවනා කළ යුතු ම ය. විදර්ශනා කළ යුතු ම ය.

විදර්ශනා භාවනාවක් අනිත් ආගමක නැති නිසා අනිත් ආගමක නිවණකුත් නැත. අබුද්ධෝත්පාදයෙහි සවයංසිද්ධ විදර්ශනාවෙන් පසේබුදුවන උතුමත් ඇති වුණත්, උන් වහන්සේලාට එම ධර්ම මාර්ගය පැහැදිලි නො කළ හැකි හෙයින් විදර්ශනා අපුකට හෙයින් නිවන් නො ලද හැක. විදර්ශනා භාවනා කළ හැකි, එහෙයින් ම නිවන් ලද හැකි, සද්ධර්මය පවත්නා, උපදේශ-දයක කලාාණ – මිතුයන් ඇති මේ සම්බුද්ධෝත්පාදය අපතේ නො යැවීම නුවණැති සැදු– හැනියන් සතු යුතුකමකි, එසේම ඒ සඳහා කල් නො යවා උත්සාහ කළ යුතු වන්නේ විනාධියක් පාසා ම ජරාවට යවන හෙයින්, වාහාධියට බිලිවන හෙයින්, මරණයට කැපවන හෙයින් ය.

''සත්තියා විය ඔමට්ඨො – ඩය්හමාතොව මත්ථකෙ සක්කායදිට්ඨිප්පහාණාය – සතො භික්ඛූපරිබ්බජේ.''

කඩු-කිරිච්චි ආදී තියුණු ආයුධයකින් යටිකුරු ව දරුණු මරණාන්තික පහරක් ලද තැනැත්තා වහා එම ආයුධය අස් කරවා, බෙහෙත් කරවා, ගැණීමට උත්සාහ ගන්නා සේ, හිස ගිනි ගත්තෙකු එ-ගිනි නිවා ගැණීමට මහන්සි වන්නා සේ, සක්කායදිටියි ආදී කෙලෙසුන් නැසීමට උත්සාහ කළ යුතුයි. දරුණු ආයුධ පහරින් එක්වරක් මැරෙයි. කෙලෙස් ආයුධ පහරින් සසර අනන්ත කාලයක් මරණයට කැප වන්නේ ය. හිස ගිනි ගැණීමෙන් හැඳිවත ගිනි ගැණීමෙන් එකවරක් ම මරණයට පැමිණෙයි. කාමරාගාදී කෙලෙස් ගිනි ඇවිලීමෙන් අනන්ත අපුම,ණ වාරයන්හි මරණයට පත් වෙයි. එහෙයින් ඇනුණු ආයුධ, ගිනිගිත් සිරුර, නො බලා විදර්ශනා වඩා කෙලෙස් ආයුධ, කෙලෙස් ගිනි, නැති කිරීමට උත්සාහ කළ යුතු බව බුදුරජාණන් වහන්සේ වදළ-සේක.

කළ යුතු ඒ උත්සාහමයහි පුමාණය බුදුවනද ආදර්ශ -යෙන් ම දක්වා වදළ –සේන.''

''කාමං තවො ච නැහාරු ච අට්ඨි ච අවසුස්සතු, උප සුස්සතු ම.සලොහිතං''

ඒකාන්තයෙන් අම – නහර – ඇට ඉතුරු වේ වා! මගේ ශරීරයෙහි මස් ලේ විටැලේ වා! පුරුෂ – වීයාශීයෙන් පරාකුම යෙන් යම් තැනකට පැමිණිය යුතු ද? නො පැමිණ වීයාශීයෙහි නැවැත්මෙක් නම් : බැත්තේමය. සම්මා සම්බුදුන් වහන්සේ චතුස්සතාය අවබෝධ කිරීම සඳහා ගත් දඬි වීයාශීයයි මේ.

ඉතින් ඒ මග ය න්නවුන් එයට අනුරූප ව වීයෳීය කළ යුතු ය. මෙසේ ශුද්ධා–වීයෳාදී ගුණදහම වැඩෙන පරිදි අවවාද දෙන්න. පඤ්ථපධානිරුඩ්ග පිළිබඳ කරුණු කියාදී සද්ධම්–රසය විදීමේ අභිලාෂයෙන් මත්කොට කම්ස්ථානය කියා දෙත් වා! මෙය කමටහන් ඇදුරුවරයා ගේ පටිභාණ ශක්තිය හා වාග්වාතුර්යය දක්විය යුතු තැනෙකි.

## වායෝ කායානූපස්සනා සතිපට්ඨාන විපස්සනා භාවනා ව

#### 1 පඨමපධානය

#### උපදේශ (අ)

අපේ කය (ශරීරය) චතු මහා භූතික ය. සතර මහා භූතයන්ගෙන් සැදුණේ ය. අභාන්තර ගත සතර මහා භූතයන් ගේ පැවැත්මට බාහිර සතර මහා භූතයන් නිර–තුරු ව ම අවශා ය. මහා භූතයන් සහජාත පුතායෙන් ඔවුනොවුනට උපකාරී බව,

''ඒකං මහාභූතං තිණ්ණන්නං මහාභූතානං සහජාත පච්චයෙන පච්චයො. මහාභූතා චිත්තසමුට්ඨානානං රූපානං -ලප– සහජාත පච්චයෙන පච්චයො. බාහිරං එකං මහාභූතං -ලප– සහජාත පච්චයෙන පච්චයො.''

යන පට්ඨාන දේශනාවෙන් පැහැදිලි ය. වානය ආහාර පාන ජීවත්වීමට අකාවශා බව කවුරුත් දනිති. මේවා ද සතර මහා භූතික ම ය. මෙයිනුදු ආහාර පානාදිය වෙලා–වෙන් වෙලාවට අවශා වුවද වානය නම් නිරතුරු ව ම අවශාය. බාහිර වායෝ ධාතුව ආශ්වාස වශයෙන් ඇතුළු ව අභාන්තරයෙහි පැවැති වායෝ ධාතුවත් සමග මුළු ශරීරය පුරා පැතිරීයෑම් වශයෙන් නිරන්තර ක්‍රියාකාරිත්වය පැහැදිලි වේ. මේ අවස්ථාවෙහි අනිකුත් ධාතුන්ට වඩා වායෝ ධාතුව පුකට ව වැටහෙන හෙයින් ශරීරය ''වායෝ ධාතු කාය''ය. එහි පුකට ව පවත්නා ලකුණ–රසාදී විසින් අරමුණු කළ යුතු ය.

පිමබීම–හැකිලීම වායෝ ධාතුවගේ විත්ථම්හණ ලඎ–ණය යි. එසේම සමුදීරණය හෙවත් හැමීම පැතිරීම වායෝ ධාතුව ගේ කෘතා යි. මේ දෙයාකාරය ම ඉතා කිට්ටු සම්බන්ධයකින් යුක්ත ය. වාතය වඩාත් පැතිරී යන්නේ හිස්තැන් බලා ය. ශරීරයේ හිස්තැන නම් උදරය යි. එහෙයිත් එහි වැඩිපුර වාතය කියා කරණු නිතර ම අපට දනේ. වාතයේ කියා කාරිත්වය හැමීම පිමබීම තදවීම උස්වීම පහත්වීම ආදී වශයෙන් මුළු ශරීරයට ම පොදු වුවද අපට වැඩිපුර දනන්නේ උදරයේ ය. එහෙයින් වායෝ කායානුපස්සනාව කරණු ලබන යෝගියා වායෝ කායය අරමුණු කළ යුත්තේ උදරයේ වලනය අනුව යි. එම උදරයේ වලනය උස්වීම පහත්වීම වශයෙන් හෝ පිමබීම හැකිලීම වශයෙන් හෝ තදවීම ලිහිල්වීම වශයෙන් හෝ තමන්ට වැටහෙන කැමති වාවහාරය (පුඥප්තිය) කින් අරමුණු කළ යුතු ය.

බඩ තද කොට පටියකින් බැඳ හෝ තිබේ නම්, එය බුරුල් කොට පරීකාකාරී විය යුතු ය. එවිට නිරායාස– යෙන් ම හුස්ම ගැණීම සමග උදරයේ චලනය දනේ. උදර චලනය වඩාත් දනෙන්නේ පෙකනිය හරියේ ය. එහෙයින් එතැන ම සිත තබා ඉහත කී තමන්ට ඉතා ඉක්– මනින් වැටහෙත චලන යුග්මයකින් අරමුණු කරවිය යුතු, ඇස් පියා උදරයේ පිම්බීම සමගම පිම්බීම යැයි ද අරමුණු කරවන්න.

ඉහතින් සදහන් වූයේ මෙම භාවනා කුමය පිළිබඳ වායො කායය ස්වභාෂා වාාවභාරයෙන් පුඥ්තිය අනු ව මෙනෙහි කිරීමට නියම වූ පුථම උපදේශය යි. මෙතැන් සිට තම මුළු යෝග ජීවිතය ම භාවනාවක් බව සති– චෛතසිකයෙන් තොර ව, සිතක්, කි්යාවක් තො පැවැත්විය යුතු බව තරයේ යෝගියාට ඒත්තු ගැන්වීය යුතු ය.

### උපදේශ – (ආ)

දන් ඇස් පියා වාමයෝ–කායය අරමුණු කරමින්, භාවතායෙහි යෙදෙන යෝගියාට ඇස් අරින්නට සිතුණහොත්, වෙන ද මෙන් වහා ම ඇස් නො හැර ඇස් අරින්නට සිතෙනවා, ඇස් අරින්නට සිතෙනවා යනුවෙන් පළමු ව ඒ සිත කීප වරක් අරමුණු කරවිය යුතු. ඇස් අරිමින් ඇස් අරිමි, ඇස් අරිමි......යි හෙමින් ඇස් අරිමින් එම සිතත්, කිුිිිියාවත් දෙක ම අරමුණු කරවනු. යමක් දෙස හෝ වට-පිට බලත්නට සිතක් උපන්නොත් බලන්නට බලන්නට සිතෙනවා...යි ඒ සිත අරමුණු කොට සෙමින් බලමින් බලමි බලමි...යි සිතත්, කිුිියාවත් දෙක ම අරමුණු කරවනු. දත් යමෙක් හෝ යමක් පෙනෙනොත් පෙනෙනවා පෙනෙනවා...යි අරමුණු කරවනු.

ඇස් පියා භාවනා කරද්දී ද් නානාවිධ රූපයන් දර්ශන පථයට පැමිණිය හැක. බෙහෙවින් නානාවිධ ආලෝක-යන් ද සිත ඇලෙන, බැඳෙන, ප්‍රිය–රූප ද ගැටෙන රිදෙන අප්‍රිය රූප ද තව නොයෙක් දේව – නාගාදීන් හා බිහිසුණු ප්‍රෙත–පිසාචාදී රූප ද ඇතැම් විට පෙනෙන හැක. එකෙණහි ම පෙනෙනවා, පෙනෙනවා......යි එම රූප නැති ව යනතුරු මෙනෙහි කරවනු. නැති වූ පසු මූලික අරමුණු ගන්වනු. භාවනානු යෝගියා අනිත් වැඩ කටයුතුවල යෙදෙන විටත් සක්මණේදීත් ඇස් ඇරීම, බැලීම්, පෙනීම්, පියවීම් අරමුණු කරවා ස්මෘතිය යොදවා කරන්නට උත්සාහ කරවනු. උපදේශ – (ඉ)

#### උපදේශ (ඊ)

නාසිකාවට නොයෙක් ගඳ – සුවඳ දනෙන්නට පුඑවන. ගඳයි, ගඳයි ....සුවඳයි, සුවඳයි... යනුවෙන් දනෙන හැටි-යෙන් ඒවා පවත්නා තුරු අරමුණු කරවනු, ගඳ – සුවඳ නොදනී ගිය පසු මූලික අරමුණට – පිම්බීම – හැකිලීමට බයිනු.

#### උපදේශ (උ)

දිවට රස – විරස දනෙයි. භාවනානුයෝගී ව ඉන්නා වීටත් ආහාර පානාදිය ගන්නා වීටත් එසේ මිහිරි, කටුක, තිත්තාදී යම් රසයක් වැටහුණොත්, එය එපරිදි ම අරමුණු කරවිය යුතු.

භාවතා කරණ විට කෙළ ගැසීමට සිතුණොත් එය එසේම අරමුණු කරවා හිස පහත් කිරීම, කෙළ ගැසීම, හිස එසවීම, ආදී සෑම අවස්ථාවක් ම අරමුණු කරමින් පැවැත්විය යුතු. යමකු සමග කථාවට සිතුණොත් කථා කරන්නට සිතෙනවා..........යී ඒ සිත අරමුණු කරවා, කථා කරමි යි අරමුණු කරමින් අවශාම දෙයක් සෙමින් කථා කරණ ලෙස යෙදවිය යුතු සෑම අවස්ථායෙහි ම මෙම කුමය අනුගමනය කිරීමෙන් වාග්සංවරය ද ඇතිවෙයි.

#### උපදේශ (ඌ)

කයට බාහිර යම් දෙයක හැපීමක් දනුණ හොත් හැපීම, හැපීම......යි මෙසේ එය දනෙනතුරු මෙනෙහි කරවනු. සීත සුළං, උෂ්ණ රශ්මීන් වැදුණොත්, ශීතයි, ශීතයි ....... උෂ්ණයි, උෂ්ණයි......... යනුවෙන් මෙනෙහි කරවනු. මෙසේ ශරීරයට දනෙන ස්පශීයන් නැතිවූ පසු මූලික අරමුණු ගත යුතු.

## උපදේශ (එ)

මනස (සිත) ට අතීතාතාගත වර්තමාන තොයෙක් අරමුණු පහළවනු ඇත. රූපාදී අරමුණු ඇසට පෙනෙත්තා සේ, ශබ්ද ඇසෙත්තා සේ දැනෙනු ඇත. ඉහත සදහත් පරිදි එම අරමුණද පෙනෙනවා, ඇසෙනවා,......යතාදීත් මෙනෙහි කරවනු. එසේම නො එක් විදියේ කල්පතා සිතිවිලි ඇති වුණොත් කල්පතා කරණවා, සිතනවා සිතනවා යනුවෙන් දනෙන හැටියෙන් ඒවා වහා අරමුණු කරවනු. ඇතැම් විට පෙර ගිය පූජාස්ථාන, ගෙදෙරදෙර ආදිය කරා සිත ගමන් කලා වැනි වැටහීම ඇතිවිය හැකි ය. එවිට සිත ගමන් කළා, සිත ගිහින් යනුවෙන් මෙනෙහි කරවනු. සිතට ඒ කිසිත් අරමුණු නො ලැබෙන විට මූලික භාවනාවට – පිම්බීම් - හැකිලීමට බසිනු.

#### උපදේශ (ඒ)

මෙසේ සදෙරට හමුවන සියලු අරමුණු විදර්ශනා කරමින් මූලික වායෝ කායානුපස්සනායෙහි යෙදී හැකිතාක් වේලා ගතකොට නැගිටිනු කැමති සිතක් ඇති වුවහොත් නැගිටිනු කැමතියි, නැගිටිනු කැමතියි...... යනුවෙන් ඒ සිත අරමුණු කොට නැගිටිමි, නැගිටිමි........යි කි්යාවත් සිතත් දෙකම අරමුණු කරමින් සෙමින් නැගිටිනු. නැගිට සිටියායින් පසු සිටිමි, සිටිමි........ යි එම ඉරියව්ව අරමුණු කරවනු.

#### 1. සක්මන් භාවනාව

ගමන් කිරීම වනාහී හිඳීම, සිටීම, නිදීම, සක්මන් කිරීම යන සතර ඉරියව්වෙන් සක්මන් කිරීමෙහි වැටේ. විදර්ශ– කයාගේ සක්මන් භාවනාව විශුද්ධි මාර්ගයේ දුක්වෙන සවැදෑරුම් කුමය විස්තර වශයෙන් ඉහත දක්වන ලදී. එයින් මෙහි එන උපදේශානුසාරයෙන් පළමු ව ගණු ලබන්නේ ''සන්නික්ඛිපණය'' හෙවත් තැබීම යි. සක්මන් කරණු හෙවත් ගමන් කරණු කැමති සිත **අරමු**ණු කළ යෝගියා ''වම් පය තබමි, දකුණු පය තබමි.......යි පත්– ලෙහි සිත පිහිටුවා, පා - ''තැබීම'' පමණක් අරමුණු කරමින් සක්මන් මළුවක සක්මන් කරන්නේ නම්. කෙළවරට පියවර සත – අටක් තියා නවතිනු කැමැත්තෙමි.....නවතිමි, නවතිමි ......යි කිට්ටුවෙන් පියවර තබමින් ගොස් නවතිනු. නැවතුණාට පසු සිටීමේ ඉරියව්ව යි. සිටිමි, සිටිමි............. යනුවෙන් සවරක් පමණ සිටීම්, සිටීම් අරමුණු කොට හැරෙනු කැමැත්තෙමි... හැරෙමි, හැරෙමි......යි හැරීමේ සිතත් හැරී– මත් අරමුණු කරමින් එකවර ආපසු නො හැරී ගමනින් ම

ආපසු හැරිය යුතු ය. මේ සක්මන් භාවනාවට ''උදන'' අටුවාහි දුක්වූ පරිදි තූන්රියන් හෝ අඩුගණනේ අඩි තුණක් වත් පළල සක්මණක් විය යුතු ය. නැවත සක්මන් කරණු කැමැත්තෙමි......වම් පය තබමි.......දකුණු පය තබමි......යි සක්මන් කළ යුතු ය. නිකම් මිදුලක හෝ ශාලාවක සක්මන් කරණ විට ද මෙම කුමයට අරමුණු කරණු. පය ''තැබීමේ'' කියාවත් සමග ම එය අරමුණු කරමින් පයත් සමග ම සිත හැසිරවිය යුතු ය. සක්මත් කරණ විට ද රූප – ශඛ්දදී අර මුණු එතොත් සක්මන් කිරීම නවතා පෙනෙනවා, ඇසෙනවා .......යනාදීන් ඒවා අරමුණු කර නැති වූ පසු නැවත භාවනා කරණු. ගමන් – බිමන් යන – එන විටත් මේ සක්මන් භාවනා වෙන් ම යෑම් ඊම් කළ යුතු ය. මෙසේ නියමිත වේලාවක් සක්මන් කොට වාඩිවන්නට සිතුණ විට වාඩිවෙන්ට සිතෙ– නවා....... යී ඒ සිත අරමුණු කොට වාඩිවෙමි, වාඩිවෙමි...යි සිතත්, කියාවත් අරමුණු කරමින් වාඩිවෙනු. අත – පය සුදුසු ලෙස තබා ගැණීම ද අරමුණු කරණු. ඉන්පසු උදරයෙහි චලනය අනුව පිම්බීම් – හැකිලීම් මෙනෙහි කරවනු.

මෙමස් ඉරියව් පැවැත්වීමේදීත් ස්වකීය පඤ්චස්කන්ධ යෙන් පිටතට සිත නො යවා එය ම අරමුණු කරවිය යුතු.

## උපලද්ශ (ඔ)

වාඩි වී (පයාීඩ්කයෙන්) භාවනා කරණ යෝගියා ගේ ශරීරය ඉදිරියට ද පිටුපසට ද නැමෙන්නට පුළුවන. ඇලයකට ඇලවෙන්නට ද පුළුවන. නැවීම හෝ ඇලවීම පටන් ගන්නා විට ම නැවෙනවා, ඇලවෙනවා.........යි නැවීම – ඇලවීම පවත්නා තුරු ම මෙනෙහි කරවනු. එවිට නැවීම, ඇලවීම නවතිනු ඇත. නැමී, ඇලවීම එසේ ම ශරීරය පවතී නම්, පිම්බීම් – හැකිලීම් අරමුණු කරණු. ශරීරය සෘජු ව නැගේ නම් නැගෙනවා, නැගෙනවා ....යි නැගීම පවත්නා තුරු මෙනෙහි කොට සෘජු ව පිහිටි පසු මූලික භාවනාව කරණු. ඇස් හැරීම, ඉදිරි බැලීම, අවට බැලීමාදීය ද සිතත්, සිත හා කියාත්, අරමුණු කරමින් ම කළ යුතු ය. ඇසිපිය ගැසීම පවා සිහිය යොදවා කරන්ට උත්සාහ කරවිය යුතු ය.

අත්-පා හැකිළීමට සිතේ නම්, අත හකුළුවන්නට සිතෙනවා, සිතෙනවා......යි සිත අරමුණු කොට හකුළුවම්, හකුළුවම්......යි සිත හා කියාව අරමුණු කරමින් සෙමින් හැකිලීම්-දිගහැරීම් කළ යුතු ය. හැදීම පැළදීම්, පාතා-සිවුරු දරීමාදියෙහි ද හදින්නට සිතෙනවා, සිවුරු පොරවන්නට සිතෙනවා......යි පළමුව සිත් අරමුණු කොට, හදිම්, පොරවම්......යි හෙමින් හදිමියි, පොරවම්......යි හෙමින් හදිමියි, පොරවම්......යි හෙමින් හදිමින්, පොරවමින් සිත් හා කියාවන් අරමුණු කරවිය යුතු.

බත් ආදී අනා වළදනු ලබන දයත් කැද ගිලන්පස ආදී බොන දැත්, කැවිලි වර්ග ආදී කඩා කත දැත්, ගිතෙල් පැණි ආදී ලෙයා වර්ගත් යනාදී සෑම ආහරයක් ම කනු බොනු කැමති සිත් පහළ වූ විට කනු කැමැත්තෙමි, බොනු කැමාත්තෙමි ... යි යනාදීන් ඒ සිත් අරමුණු කොට, පිළි ගණිමි, පිළිගණිමි..........යි පිළිගෙන, අනම්, අනමි.........යි අනා පිඩුකරමි පිඩු කරමි... යි පිඩුකොට, මුබයට ගෙණයම්, ගෙණයමි.........යි තියා තිබමි, තබමි.......යි තියා විකමි, විකමි........යි විකා, රසයක් දෙනේ නම්, රස දෙනෙනවා රස දෙනෙනවා .... යි රසය ද අරමුණු කොට, ගිලිමි, ගිලිමි... යි ගිලිනු. මේ සමග අත පහත දමීම, නැවත ඇනීම ආදී සෑම කියාවක් ම මෙනෙහි කරමින් කරණු. මුල දී සියලු කියා සිහියෙන් මෙසේ අරමුණු කිරීම දුෂ්කර වනු ඇත.

ශුද්ධාවත්, වීයාශයත් යොදවා දින කීපයක් උත්සාහ දැරීමෙන් සියලු කියාවන් අරමුණු කිරීමට හැකිවීමෙන් මහත් සතුටක් ලද හැක. එසේම පුතාවේඎාව උසස් අන්දමින් මෙයින් සම්පූර්ණ වන්නේ ය. පරමාර්ථ (ඔ) (කොට බලනු.)

වැසිකිළි – කැසිකිළි කිස කිරීමේ සිත් පහළ වූ විට ද ඒ සිත් අරමුණු කොට, නැගිටීම, යෑම, දිය ගැණීම, සිවුරු දැමීම, වාඩිවීම, කිස කිරීම, සේදීම, නැගිටීම, සිවුරු පෙරවීම සිතත්, කුියාත් අරමුණු කරමින් ඉතා සෙමින් කරණු. යෑම, සිටීම, හිදීම, නිදීම, නො නිදිම, කථා කිරීම, තූෂ්ණිම්භූත වීම යන සෑම අවස්ථාවකදී ම ඒ ඒ සිත් හා කිුියාත් අරමුණු කරමින් පැවැත්විය යුතු.

තව ද මුහුණ සේදීම, තුවාය ගැණීම, පිස දමීම, ස්නානය, ඇමදීම, වත – පිළිවෙත ආදී කුදු – මහත් සෑම කියාවකදී ම පළමු සිතත්, දෙවනුව සිත හා කියාත් අරමුණු කරමින් මෙම උපදේශ කෙරෙහි ඇදහිලිමත් වැ, ගරු-සරු ඇති වැ මුල් කාලයේ ඉතා සෙමින් ඒ ඒ කටයුතුවල යෙදීමට හාවනානුයෝගියා මෙහෙයවනු. හාවනාවෙන් උසස් පුතිඵල ලැබීම මෙසේ සතිසම්පජඤ්ඤවෙන් කියා කිරීම මත රඳ පවත්නා බව ඒත්තු ගැන්විය යුතු ය. දීයුණු වූ පසු ඉක්– මණින් වුව දී සිහිය යොදවා කියා කළ හැක. වඩන ලද සිත අනිත් සෑම දෙයකට ම වඩා කමනා ය.

# වේදනානුපස්සනා විදර්ශ්නා භාවනාව උපදෙශ (ඕ)

මෙසේ සදෙරෙහි පහළවන සිත් අරමුණු හා කියාවන් ද සිහියෙන් අල්වමින්, නුවණින් විමසමින්, මූලික වශයෙන් වායෝ කායය අරමුණු කොට වැඩි වශයෙන් පර්යාඪකයෙන් වාඩි වී භාවතායෙහි යෙදෙන යෝගියාට ශරීරයේ සෑම තැනෙක ම නොයෙක් විධියේ වේදනාවන් රිදීම, හිරිවැටීම්, දුනෙන්නට, හැකි ය. හිස් මුදුන හිල් කරන්නා වැනි, කන්වල උල් අනින්නාක් වැනි, උගුර දෙ – පැත්ත හිර කරන්නා වැනි, බඩ කොරවෙන්නා වැනි, කකුල් හිරි– වැටෙන්නා වැනි, බලවත් චේදනා ඇතිවිය හැක. ඇතැම් විට නාසය කැසීම, මුහුණ නලියෑම. උරපතුයට විදීම, පපුව හිර කිරීම, වැනි වේදනා ද දැනෙන්නට හැක. වැඩි වේලාවක් පයාෳිංකය නො බිඳ භාවනා කිරිමේ දී මේ චේදනාවන් හොඳින් බලාගත හැක. මේ ලැබෙන දුක්ඛ – වේදනාවන් පටන් ගන්නා කොට ම ශරීරයේ ඒ වේදනා ගෙණ දෙන තැන අරමුණු කරණු. එතැන සිත තබා රිදෙනවා, රිදෙනවා..... හිරිවැමටනවා, හිරිවැමටනවා.....කකියනවා, කකියනවා ......දුක්ඛ චේදනා, දුක්ඛ චේදනා......යි මෙසේ වැටහෙන දුනෙන – තේරෙන අයුරින් එම වේදනාවන් මෙනෙහි කරණු.

ඓදනා ව තිබෙනතුරුම මෙනෙහි කරනු. ඉරියච්ච වෙනස් නොකරණු. මෙසේ ඒ ඓදනා දනෙන තැන ම සිත තබා මෙනෙහි කිරීමේ දී සමාධිය දියුණු වෙත් මැ ඓදනා චිෂ්– කම්භණය වන්නේ ය. එ ඓලාවට නැතිව යන්නේ ය. එවිට මූලික අරමුණට බසිනු.

මැසි – මදුරු ආදී සතුන්ගේ පීඩාවන් දුතේ නම් එතැන සිත තබා කසනවා......යි වේදනා ව අරමුණු කොට කසනු කැමති සිතක් පහළ වුවහොත්, එය ද අරමුණු කොට අත ගණිමි........යි හෙමින් අතගෙණ, අත ඔසවම්, අතගෙණ අත ඔසවම්, අත ඔසවම්......යි හෙමින් අත ඔසවා, කසමි, කසමි...... යි කසාගණිම්' ගණිමි........යි එතැනින් අතගෙණ පහත් කරමි.........යි හෙමින් අත පහත් කොට තබමි........යි කලින් තිබූ තැන අත තබා, මූලික භාවනාවට බසිනු. තව ද ශරීරයේ බර අඩු ගති, වාතයෙන් එසවෙන්නා මෙන් දනෙන්නට පුළුවන. එසේ දනෙන විට සැහැල්ලුයි, සැහැල්ලුයි යනුවෙන් අරමුණු කොට මූලික භාවනාවට බසිනු.

ඇතැම් විට ශරීරය නළවන්නා වැනි, මුළු ඇහ පුරා පැතිරී යන පුීතියක් දනෙන්නට පුළුවන. එය ද පුීතිය, පුීතිය....... යනුවෙන් අරමුණු කොට නැති වූ පසු මූලික භාවනාවට බසිනු.

ඇතැම් විට ශරීරය පුරා දැනෙන සැප සහගත බවක් ඇතිවිය හැක. සැප යි, සැපයි.......යනුවෙන් එය ද අරමුණු කොට භාවනා කරණු.

### උපදේශ (ක)

මෙසේ භාවනායෙහි යෙදෙන විට, රාග – ද්වේශ මොහාදී අකුසල් බලවත්වන සිත් ඇතිවිය හැක. රාග – සහගත සිතක් පහළ වුවොත්, රාගය, රාගයැ යි.......එය සන්සිදෙනතුරු අරමුණු කොට භාවනා කරණු. තරහ හෙවත් ද්වේෂ – සහගත සිතක් නම්, තරහව, තරහව ......හෝ ද්වේෂය, ද්වේෂය .......යනුවෙන් ද මුළා වූ ආකාර සිතක් නම් මුළාවීම, මුළාවීම.......හෝ මෝහය, හෝ මෝහය...... යනුවෙන්ද සිත

හැකිලුණු වැඩෙහි නො යෙදෙන මැලි අයුරක් – කාන්සියක් දනේ නම්, කාන්සියි, කාන්සියි......කම්මැලි යි, කම්මැලියි ..... යනුවෙන් ද සිත විසිරී අවුල් වී ගියේ නම්, අවුල් වුණා.......විසුරුණා......... ආදී වශයෙන් ද අරමුණු කොට ඒ සිත් නිරුද්ධ වූ පසු මූලික භාවනාවට බසිනු.

- (i) භාවතානුයෝගියා ගේ සිත බලවත් කාම අරමුණු සහ චේතතාවලිත් මැඩ පැවැත්වී යන අවස්ථා ද ඇතිවිය හැක. ඒ වනාහි කාමච්ඡන්දය යී. එය ද, කාමච්ඡන්දය හෝ කාමය, කාමයැ.......යි මෙනෙහි කරණු. කාම සහගත සිතිවිලි නිරුද්ධ වී එයින් හටගත් චිත්තජ රූපයන් ද නිරුද්ධ වූ බව බලමින් පවත්නා සිත් ඇතිවනතුරු මෙනෙහි කරණු. ඉක්බීති මූලික කමටහණ ගන්න. කාමච්ඡන්දය නිරුද්ධ නො වී නම්, අසුභානුස්සතිය වඩන්න. දුරු වූ පසු මුල් කමටහණ ගන්න.
- (ii) ඇතැම් විට බලවත් නොරිස්සීම් ගති. කුෝධ සහගත හෙවත් වනාපාදයන් සිතෙහි පහළවිය හැකිය. ඒවා ද කුෝධය, කුෝධය......හෝ වනාපාදය, වනාපාදය,........යී තැතිවතතුරු අරමුණු කර මූලික (පිමිබීම – හැකිලීම) භාවනා වට බසිනු. එසේ නැති නො වී නම් මෛතීය වඩන්න.
- (iii) සිතෙහි ඇති බලවත් අලස බවක්, කුියායෙහි තො යෙදෙන බවක්, නින්දට යන බවක්, දැනුණොත් නිදි– මතයි, නිදිමතයි...... අලසයි, අලසයි.........යනාදීන් ඒ ගතිය දුරුවන තුරු මෙතෙහි කොට මූලික භාවනාව කරන්න. ජීනමිද්ධය දුරු නො වී නම්, මරණානුස්සතිය ගන්න.

V. නොයෙක් ආකාර බලවත් සැක පහළ වී සිත අරමු-ණෙහි නො පිහිටා යන්නට පුළුවන. රත්නතුය පිළිබද, තමන්ගේ ශීලය හා කම්සථානාචායා පියන් පිළිබද, තමන්ගේ අතීතාදී ආත්මභාවයන් හා තවත් නොයෙක් කරුණු ගැණ ද සැක පහළ විය හැක. කාමේජන්දදී සියල්ලට ම වඩා මේ සැකය විෂ සහිත ය. එ බඳු සැකයක් පහළ වූ වහා ම සැකය, සැකය...... යනුවෙන් වහා අරමුණු කරණු. එම සල්ලක්ඛණ සිත් පරම්පරාවට සැක සහගත සිතිවිලි බිදී ගිය බව වැටහී මෙන් නිසැක ව මූලික කමටහණ ගත හැක. තවත් සැකය දුරු නො වී නම්, බුදුගුණ භාවනාවෙහි යෙදෙනු.

යම හෙයකින් හටගත් සැකයක් අරමුණු කිරීමෙන් හා බුදුගුණ වැඩීමෙන් දුරුකර ගැණීමට යෝගියාට නො හැකි නම්, කර්මසථානාචාය\$වරයා විසින් සැකයෙහි මුල් හේතුව ''අයෝනිසො මනසිකාරය'' බව හා සැකයෙහි ආදීනව දක්වා අවවාද කිරීමෙන් යෝගියා නිසිමගට ගත යුතු ය.

## පුඥප්තිය හා පරමාව්ය.

පුඥප්තිය නම් පණවා ගැණීම් බව කලින් විස්තර කරණ ලදී. පරමාර්ථය නම් වෙස් මාරු නො වන, අවිපරීත, ඊට වඩා නො බෙදිය හැකි සේ සියුම් ව ගිය උතුම් වූ අර්ථය යි. පුථම ''උපදේශයෙහි'' පිම්බීම් – හැකිලීම් යනු පුඥප්තිය ය. (පණවාගැණීම්) ය. සිතට වහා වැටහී යන වචනයක සිත පිහිටන්නේ ය. ඒ ඒ ජාතීන්ට ස්වභාෂාව තරම් වහා වැට-හෙන්නක් නැත. එසේම වාාවභාරයේ පවත්තා වහා වැටහෙන වචනයකින් විතා අමාරු, නො වැටහෙන වචනවලින් ද සිත පිහිටුවා එකහ කර ගැණීම අපහසු ය. එහෙයින් ස්ව ජන්ම භාෂාවෙන් අරමුණු කිරීමට උපදෙස් දෙනු ලැබේ. දන් මේ උපදේශයන් පරමාර්ත්ථයට වැටෙන අයුරු විදශීනා ගුරුවරයා විසින් වෙසෙසින් උගත යුතු ය. මෙම පරමාර්ථ (අ) ආදී කොටස් උපදේශ (ආ) ආදී කොටසුත් සමග සසඳ ගන්න.

පරමාථ් (අ) වායෝ -- කායානුපස්සනා.

පිම්බීම = චිත්තජ වායෝ රූපයකි.

හැකිළීම = චිත්තජ වාශයා රූපයකි.

පිමබීම – හැකිලීම අරමුණු කරණ සිත් නාම ධම් යි. විත්තජ වාමයා රූපය එම වාමයා රූපයා මග් විත්ථම්භණ ලක්ෂණ වශයෙන් පිම්බීම හැකිලීම අරමුණු කරවීම යි. මෙසේ පිමබීම – හැකිලීම වශයෙන් අරමුණු කරන්නේ රූප ධම්යන් බව භාවනානුයෝගියාට මුලික පාඩමක් වශයෙන් කියා දිය විදශීනාවට අසුවන පරමාථි ධම් වනාහී නාම – යුතු ය. සිත එකහ වීමේ දී එම රූපය අරමුණු කරණ සිත් ලහවත් (පිමිබිම – හැකිලීම යනුවෙන් අරමුණු කරණ සිත් ඊළහ – ඊළහ සිත්වලට අරමුණු වෙමින් මෙසේ) නාම ධර්මයන් ද වැටහේ. මෙසේ පිම්බීම් – හැකිලීම් වශයෙන් අරමුණු කරන්නේ ''වායොකායය'' – ''වායො රූපය'' බවත් එය අරමුණු කරමින් පවත්නා සිත් නාම ධම් බවත් එහෙයින් මෙම භාවතා ව සතර සතිපට්ඨාත විෂයයෙහි ''කායාතු– පස්සනා සතිපට්ඨාන'' භාවනා ව බවත් මුල සිට ම නාම – රූපයන් අරමුණු කරණ හෙයින් ශුද්ධ – විදර්ශනා බවක් පැහැදිලි කළ යුතු ය.

## පරමාව් (ආ) චක්බුද්චාර - විපස්සනා.

පරමාර්ථ වශයෙන් (ආ) උපදේශ කොටසින් චක්ෂුද්වාර විදර්ශනාව දක්වේ. ඇස හැරීමට සිතක් පහළ වූ විට එම නාම ධම්ය හා ඇස හැරීම වශයෙන් පවත්නා චිත්තජ රූප ධම්යන් ද විදර්ශනාවට නැගීම පළමු ව දක්වේ. තව ද මුලින් ඇස හැරීමට හටගත් සිතෙහි සති සමාධි පුඳු නො යෙදිණ. නැවත නැවත අරමුණු කිරීමෙන් ඇතිවන සිත්හි සති – වෛතසිකය පිහිටුවීමෙන් අරමුණ අල්වා ගැණීම, සමාධියෙන් විසිර යා නොදීම, පුඳෙවෙන් විදර්ශනාව සිදුවෙයි.

බැලීමට පහළ වූ සිත නාමය යි. බැලීම් කිුයාව, එයින් හටගත් රූප ධම්ය යි. මෙසේ ම නාම – රූප ධර්මයන් ගේ විදර්ශනාව ද දක්වේ.

#### ආයතන

ඇස චක්ඛායතනය යි. රූපය රූපායතනය යි. චක්ඛු– විඤ්ඤණය මනායතනය යි. එහි යෙදෙන වේදනාදි චෛතසික ධර්ම ධම්මායතනය යි. මෙසේ මේ උපදේශයෙන් ඉහත දක්වූ ආයතන ධර්මයන් ගේ අනිතහාදී ලක්ෂණයන් කුමයෙන් එකභවන සිතට අරමුණු කොට භාවනා කිරීම ද වේ.

ධාතු

ඇස වක්බු ධාතුව යි. රූපය රූප ධාතුව යි. දකින සිත වක්බු විඤ්ඤණ ධාතුව යි. එය හා යෙදෙන චේදතාදීහු ධම්ම ධාතුව යි. මෙසේ මේ උපදේශයෙන් ධාතුන් අරමුණු කොට ද විදර්ශනා කරන්නේ වේ.

#### සතහ

මෙහි ස්කන්ධාදී වශයෙන් අරමුණු කළ සියල්ල දුක් ය. ඒ දුක් හට ගැණීමේ හේතුව වූ තෘෂ්ණාව සමුදය සතාය යි. මෙසේ දුක්ඛ – සමුදය සතායන් අරමුණු කොට භාවනා කිරීමද වේ.

#### පුතාය

ඇස ''නිස්සය'' පුතා‍ය යි. රූපය ''ආරම්මණ'' පුතාුය යි. ආවර්ජනය අනන්තර, සමතන්තරාදීන් පුතාුය කොට ඇත්තේ ය. ආලෝකය උපනිස්සය පුතාුය යි. වේදනාදීහු සහජාතාදී පුතාුයෝ ය. මෙසේ මේ උපදේශය ගෞරවයෙන් පිළිපැදීමෙන් ස්කන්ධ, ධාතු, ආයතන, සතාු, පුතාාකාර වශයෙන් ද විදශිතා කරන්නේ වේ.

ඉපනීමක් සිදුවීමට චක්ෂුපුසාද රූපය හා විෂය රූපයක් නිසා පහළවන චක්බුවිඤ්ඤණ සිතක් ඇතිවිය යුතුය.

ඇසට රූපයක් හමු වී යැ යි සිතනු එවිට සිත වෙන යම අරමුණක පැවතුණේ ය. එම පළමු අරමුණෙහි පැවති සිත නිරුද්ධ වීය. නැවත හටගත්තේ හවඩිග සිත් ය. ඒ අතීත හවඩිග යැ යි (තී) ගැමණේ.

දැන් යම් ඉන්දියයකට අරමුණක් ලැබී ඇති හෙයින් එම අරමුණ ගැනීමට සිත උනන්දු වෙයි. එවිට අතීත හවංග සිත් පරම්පරාවගේ චලනය වෙයි. එය භවඩ්ග චලන (න) සිත යි. දෙන් හවඬග සිත නිරුද්ධ වෙයි. එය හවඩග උපචඡෙද (ද) සිත යි.

දැන් මේ අරමුණ පැමිණියේ කුමන දෙරටුවෙන් ද යි බලන සිත පඤ්චද්<mark>වාරා</mark>වජ්ජනය (ප) පහළ වෙයි.

ඉක්බිති චක්බුද්වාරයෙන් බව දනිමින් **චක්බුවිඤ්ඤාණ** (ච) සිත පහළ වෙයි.

ඒ සමග ම අරමුණ පිළිගත්තා සම්**පටිච්ඡන** (සං) සිත ද අරමුණෙහි හොඳ – තරක තීරණය කරණ ස**න්තිරණ** (ණ) සිත ද හොඳ තම ගැනීමට ඇලීමට හෝ තරක තම වීරුද්ධ වීමට හෝ වාූවස්ථා කරණ **වොත්ථපත** (වො) සිත ද ඇති ව තිරුද්ධ වීමෙන් පසු ජවත් (ජ) සිත් සතක් අරමුණු රස විදිමිත් පහළ ව බිදෙයි.

ඒ ජවත් ම අරමුණු කරමින් ''න**දලමබන**'' (ත) දෙ සිතක් පහළ ව බිදී සිත හවංග ගතවෙයි. එක අරමුණක ඇතිවෙමින් බිඳෙමින් ඉතාමත් ම ක්ෂණික ව දිවූ මේ දිග ම සිත් පෙළ (වීථිය) මෙසේ සටහන් කළ හැකි යි.

මේ චිත්තක්ෂණ 17 ක් ආයු ඇති රූපාරම්මණයක් චක්ෂුපුසාදයට ගැටීමෙන් පහළවන චක්ඛුද්වාර ''අතිමහන් තාලම්බන'' චිත්ත වීථියකි. මේ එක චිත්තක්ෂණයකට කුඩා චිත්තක්ෂණ තුනෙකි. ඇතිවීම, පැවතීම, බිදීම යනු ඒ චිත්තක්ෂණ යි. මෙසේ ඉතා ශීසු – වේගයකින් බිදි – බිදී යන චිත්තක්ෂණ 17, අවසන් වන විට, රූපාරම්මණයක් චක්ෂු – පුසාද රූපයත් බිදී යයි. මෙසේ චිත්තක්ෂණ 17 කට වඩා ආයු ඇති රූපාරම්මණයක් නො ලැබෙන හෙයින් රූපයාගේ ආයුෂු චිත්තක්ෂණවලින් ම මැන්න යුතු ය. චිත්තක්ෂණයක ආයු කාලය මැනිය යුත්තේ චිත්තක්ෂණයකින් ම පමණි. එතරම් වේගයෙන් ඇති ව බිඳෙන දෙයක් මේ ලෝකයෙහි

නොමැත. එබඳු චිත්තක්ෂණ 17 කින් ම පමණක් සීමා කරගත යුතු හෙයින් සිත ළහට ඉතා වේගයෙන් ඇති ව නැති වන්නේ රූප ධර්ම යි. මෙසේ එක සිත් පෙළක් බිඳුණු පසු නැවත හවංගයට බැස එම රූපාරම්මණය ම හෝ අනිකුත් අරමුණක් හෝ ගණිමින් නොකඩවා ඇතිවෙමින් බිඳෙමින් පවත්තා නාමරූප ධම් සමූහය සංසාරය යි.

පෙනීම, පෙනීම.......හෝ දකීම, දකීම්.......යන උපදේශයෙන් මෙනෙහි කරමින් සිහිය පිහිටුවන්නේ සිත යොදවන්නේ, භාවනා කරවන්නේ, චක්ෂුපුසාද රූපය, රූපා– රම්මණය යන රූප ධම් හා චක්ඛුවිඤ්ඤණ සිත හා එක් ව යෙදෙන චෛතසිකයන් දැයි නාමධම්ත් ඒවායේ ලක්ෂණ – රසාදී විසින් අරමුණු කොට අනිතහාදී ලක්ෂණ කරා ගමන් කරවීමට සති සමාධි පුඥුවන් යොදු ගැනීම යි.

#### ස්කන්ධ

4

- i. චක්ෂූ–පුසාද රූපය හා රූපාරම්මණය රූපස්කන්ධය යි.
- ii. චක්බු විඤ්ඤුණ සිත්හි යෙදෙන චේදනා චෛතසික චේදනාස්කන්ධය යි.
- iii. එම සිත්හි යෙදෙන සඤ්ඤ වෛතසික සංඥස්කන්ධය යි.
- ${
  m i}\,{
  m v}$ . එස්සාදී ඉතිරි වෛතසික සංස්කාරස්කන්ධය යි.
  - v. චක්ඛු–විඤ්ඤණ සිත් විඤ්ඤණස්කත්ධය යි.

මෙසේ පෙනීම පෙනීම හෝ පෙනෙනවා දකිනවා......යි, වැටහෙන අයුරින් මෙනෙහි කරන්නට නියම කළ උප-දේශයන් ඇති ව පවත්නා පඤ්චස්කන්ධය ම අරමුණු කොට එකහ වන සිතින් අනිතහාදී ලක්ෂණ භාවනා කිරීම බව චටහා දිය යුතු ය.

තවද බිප්පාහිඤ්ඤබාහිය හිමියනට වදළ සංක්ෂිප්ත චක්ෂුද්වාර විදර්ශනාව ''දිට්ටේ දිට්ඨමත්තං හවිස්සති'' යනුයි. ''දුටු දෙය දකීම'' පමණයි යන තේරුම යි. මෙහි දුටු දෙය නම්, චක්බුවිඤ්ඤණයෙන් චක්ෂුපුසාදය එක් ව ගත් රූපාරම්මණය යි. දිට්ඨමත්ත හෙවත් දකීම් මාතුය නම්, චක්බු විඤ්ඤණය ළහට පහළ වන ''සංසටිවිජන, සන්තීරණ, වොත්ථපන'' සිත් තුනයි. පෙනීම පෙනීම හෝ දකීම දකීම යන උපදේශ අනු ව මෙතෙහි කිරීමෙන් එම සිත්වලින් එහාට එම චිත්තවීටීය ගමන් නො කරන්නේ ය. ජවන් සිත්වලට යෑමට පෙර වොත්ථපනයෙන් එම චිත්තවීටීය අවසන් කර පෙනෙනවා ආදී චිත්තවීටීන් ඇති වන බැවිනි.

''න රජ්ජති න දුස්සති න මුශ්හති'' (68 – පිට උදන අට්ඨ කථා) රාගයෙන් නො ඇලෙයි. ද්වේෂයෙන් දුෂිත නො වෙයි, මෝහයෙන් මුළා නො වෙයි. නියම වශයෙන් සල්ලක්ඛණ සිත්හි සති සම්පජඤ්ඤයන් යෙදී ඉන්දීය සංවරය රැකී විදර්ශනාව සම්පූර්ණ වන්නේ ය.

මෙම උපදේශයන් පය®ඩ්කයෙන් හිඳ භාවනා කිරීමේ දී මෙන් හා සක්මණේ දී හා අනිත් සෑම අවස්ථාවක ද ගෞරව-යෙන් පිළිපැදීමට යෝගියා උත්සාහවත් කරවනු.

සෑම විට ම ඇස් පියා භාවනා කරනු. ඇස් පියා සිටි විට දශීනය වන රූපයන් වනාහි ''පඤ්චද්චාරානුඛන්ධ'' මතෝද්චාරයට අරමුණු වන හෙයින් ඒ වනාහි පෙනීම දක ගැනීමකි. එය ද පෙනීම, පෙනීම හෝ දකීම, දකීම යැ යිමේ උපදේශ අනු ව අරමුණු කර වීමෙන් එම අරමුණු කරවන (සල්ලක්ඛණ) සිත්හි සති සම්පජඤ්ඤයන් යෙදී විදර්ශනාවට නැගෙන්නෙ ය. (මෙසේ පවත්නා නාමරූපයන් අරමුණු නොකොට ''චක්ඛුං අනිච්චා දුක්ඛං අනත්තා''යි සිය දහස් වර කිය කියා සිටිය ද අරමුණු වන නාමරූපයක තමා ම නැති හෙයින් කුමන අනිතහාදී ලක්ෂණ අවබෝධයක් ද කුමන විදර්ශනා හාවනාවක් ද? හුදෙක් භාවනා පාඩම් කීමෙකි.)

පරමාර්ථ (ඉ) සෝතද්වාර විපස්සනා.

කණට ලැබෙන අරමුණ ශබ්දය යි. ශොතපුසාද රූපයන් ශබ්දරම්මණයන් නිසා සොත විඤ්ඤණ සිත පහළ වෙයි. මෙසේ පළමු පරිදි සොතද්වාරික සිත් පරම්පරාව හට ගනියි. විශේෂය චක්ඛු විඤ්ඤණය වෙනුවට සොතවිඤ්ඤණය යෙදීම යි. ශබ්දරම්මණය ශොතපුසාදය සොතවිඤ්ඤණ සිත එක්වන විට දනෙන්නේ ඇසීමකි. වහා එය අරමුණු කළ හැක්කේ පුකට ව දනෙන හැටියෙන් එය අරමුණු කිරීමෙනි,

ඒ වනාහි එක්ව යෙදෙන ධම් සමග සොත විඤ්ඤණයාගේත් ශුොතපුසාද ශබ්ද රූපයන්ගේත් ලක්ෂණ රසාදී වශයෙන් මෙනෙහි කරවීම යි. විදශීනායෙහි යෙදවීම යි.

දන් ''ඇසීම'' ඇසීම හෝ ඇහෙනවා, ඇහෙනවා යනු– වෙන් විදර්ශනා කරන්නේ – ශුොතපුසාද ශබ්ද යන රූප හා එක් ව යෙදෙන වෛතසික සහිත සොත විඤ්ඤණය යන නාම ධම් යි.

#### ස්කන්ධ ආයතන ධාතු සතා පුතාාකාර.

- (i) ඉගාත පුසාද ශබ්**ද රූප**ස්කන්ධය යි.
- (ii) සොත විඤඤණ සිත්හි පහළ වන ඓදන **ඓදනා** ස්කන්ධය යි.
- (iii) එහි ම පහළ වන සඤ්ඤ මෛතසික-සංඥ ස්කන්ධය යි
- (iv) එස්සාදී ඉතිරි මෛතසික සංස්කාර ස්කන්ධය යි
- (v) සොත විඤ්ඤණ සිත් විඤ්ඤාණ ස්කන්ධස යි

මෙසේ මේ උපදෙසින් පඤ්වස්කන්ධයම විදර්ශනා වන්නේ ය. ආයතන ධාතු සතා පුතායාකාරයෙන් විදර්ශනා වන අයුරු ඉහත කී ලෙස දත යුතු ය.

#### පරමාර්ථ (ඊ) ඝානද්වාර විපස්සනා.

නාසයට අරමුණු වන්නේ ගන්ධය යි. එය සුවඳ දුගඳ (ගඳ) වශයෙන් වාාවහාර වෙයි. දෙනෙන්නේ සාණ විඤ්ඤණ සිතට යි. සුවඳයි, සුවඳයි. ගඳයි, ගඳයි. අාදී වශයෙන් දෙනෙන යම සුගන්ධ දුර්ගන්ධාකාරයක් වෙයි නම එය එසේම අරමුණු කිරීමෙන් සාණ පුසාද ගන්ධ යන රූපධම් හා එක් ව යෙදෙන ධම් සහිත සාණ විඤ්ඤණය යන නාම ධම් ද ලක්ෂණාදී විසින් විදර්ශනා කිරීම යි.

### ස්කන්ධ, ආයතන, ධාතු, සතා, පුතායාකාර.

- (i) සාණ පුසාද, ගන්ධය = රූප ස්කන්ධය යි.
- (ii) සාණ විඤඤණයෙහි එක්ව යෙදෙන වේදනා = වේදනා ස්කන්ධය යි.
- (iii) සඤ්ඤ වෛතසික = සංඥ ස්කන්ධය යි.

- (iv) ඉතිරි එස්සාදී වෛතසික = සංස්කාරස්කන්ධය යි.
- (V) සාණ විඤ්ඤණ සිත් = වි**ඥන ස්කන්**ධය යි.

මෙසේ පඤ්චස්කන්ධය ද ආයතන, ධාතු, සතාා. පුතාායා කාරයන් ද විදර්ශනා කරන්නේ වේ.

#### පරමාර්ථ (උ) ජිව්හාද්වාර විපස්සතා.

චීච්භා – පුසාදයත්, රසයත්, ජිව්භා – විඤ්ඤණයත් එක් වීමෙන් පැණි රස, තිත්ත රස ආදිය දනෙයි. ඒ දනෙන අයුරිත් මෙතෙහි කරවීම ජිව්භාද්වාරික නාම – රූප වීදර්ශනය යි.

ස්කන්ධ, ධාතු, ආයතන. සතා, පුතායාකාර.

- (i) ජිව්තා පුසාදය රසය = රූප ස්කන්ධය යී.
- (ii) ජීව්හා විඤ්ඤුණයෙහි යෙදෙන වේදනා = වේදනා ස්කන්ධය යි.
- (iii) එහි ම යෙදෙන සංඥ = සංඥ ස්කන්ධය යි.
- (iv) ඉතිරි එස්සාදීහු = සංස්කාරය ස්කන්ධය යි.
- (v) ජිව්හා විඤ්ඤණ සිත් = විඥන ස්කන්ධය යි.

මේ උපදේශයෙන් මෙසේ පඤ්චස්කන්ධය ද ආයතන, ධාතු, සතා, පුතාාකාරයෙන් ද විදර්ශනා කිරීම යි. පරමාර්ථ (ඌ) කායද්වාර – විපස්සනා.

කායපුසාදයත් ස්පශීයත් කාය විඤ්ඤුණයත් යන නාම-රූපයන්ගේ පහළවීම හැපීම......හැපීම......යනුවෙන් අරමුණු කරවන මෙම උපදේශකයෙන් එම නාමරූපයන් ලක්ෂණාදීන් විසින් මෙනෙහි කරවීම මැ යි. ශරීරයේ දවීම දහඩිය දමීම සීතලවීමාදීය ද උෂ්ණාදී ස්පර්ශ හෙයින් ඒවා ද එපරිදි අරමුණු කරවනු.

ස්කන්ධ, ආයතන, ධාතු, සතා, පුතාායාකාර.

- (i) කායපුසාදය ස්පශීය රූප ස්කන්ධය යි.
- (iI) කාය විඤ්ඤණයේ යෙදෙන වේදනා **වේදනා** ස්කන්ධය යි.
- (iii) සංඥ සංඥා ස්කන්ධය යි.
- (iv) සංස්කාර සංස්කාර ස්කන්ධය යි.
- (v) කාය විඤ්ඤුණ සිත් විංඥාන ස්කන්ධය යි.

මෙම උපදේශ කොටසින් මෙසේ ස්කන්ධ, ආයතන, ධාතු, සතාා, පුතාායාකාරයෙන් විදර්ශනා කිරීම යි.

#### පරමාර්ථ (එ) මනෝද්වාර විපස්සනා.

මන නම් සිත යි. සිතත්, ධම්මාරම්මණයත් ඒ නිසා හට ගන්නා මනො විඤ්ඤණ සිතුත් එක් වීමෙන් දන ගැනීම කල්පනාවීම අවබොධවීම සිදුවෙයි. සිතට මන හෝ මනසැයි කියනු ලබන්නේ අරමුණ මනිමින් මෙන් දන ගන්නා නිසයි.

#### ''ආරම්මණං මිනමානං විය ජානාතීති මනො''

යනුවෙන් ඒ බව දක්වා තිබේ. තවද ''මනතීති–මනො'' (මන – සැණෙ) දන ගණිනු යි, තේරුම ගණී නු යි ''මන'' නම වේ.

මනෝද්වාරය නම් හවාංග චිත්ත ශන්තතිය යි. එ ද වනාහි ආවර්ජනයට නැඹුරු වූ භවාංගය බව ආචායා නියම ය යි.

මනොද්වාරයට ලැබෙන අරමුණ නම් ධර්මාලම්ඛණය යි. ඒ වනාහී පුසාද රූප, සුබුම රූප, චිත්ත, චෛතසික, නිර්වාණ, පුඥප්ති යනුවෙන් සවැදෑරුම් ය. (චික්ඛුප්පසාදදී පස්වැදෑරුම් පුසාද රූපයි. ආපො රූපය, හාව, (2) හදය, ජීවිත, ආහාර, ආකාස, විඤ්ඤත්ති, (2) විකාර (3) ලක්ඛණ (4) යනු සුබුම රූප 16 යි.) මනො ධාතුවත් මේ ධම්මාරම්මණත් නිසා මනොවිඤ්ඤණ සිත් 76 හැත්තෑ හයක් (චක්ඛු – චිඤ්ඤණාදී ද්විපඤ්ච විඤ්ඤණය හා පඤ්චද්වාරාවජ්ජන, සම්පටිච්ඡන දෙක යන මනො ධාතු තිකයත් හැර) පහළ වෙති.

ධම්මාරම්මණයන් වනාහි පස් දෙරින් පෙර ගන්නා ලද අරමුණු වශයෙන් එයට සමාන අරමුණු ගැණීම ලෙසින් ද, ශැතියෙන් හෙවත් නොයෙක් දේ ඇසීමෙන්, ඒ සමාන වූ දෑ සිත්හි පහළ වීමෙන්, ඇදහීම්, බලාපොරොත්තු වීම්, නො යෙක් විතර්ක වශයෙන් දෘෂ්ටි කර්ම බල, සෘද්ධි බල, දේව බල, ධාතු කිපීම්, කැළඹීම් අනුබෝධ පුතිවේධ මේ ආදී නානාපුකාරයෙන් ඉදිරිපත් වන බව ධර්මයෙහි දක්වේ. මෙසේ මනසත් ධර්මාලම්ඛණත් නිසා මනොවිඤ්ඤණ සිත් පහළවීමෙන් නොයෙක් ආකාර පෙනීම්, දකීම්, ඇසීම්. කල්පනාවීම්, හැඟීම්, අවබෝධ වීම වශයෙන් වැටහී යයි, එසේ වැටහෙන අයුරින් මෙනෙහි කිරීමෙන් මනෝද්වාරික නාම–රූපයන් විපස්සනා කරවීම සිදු වෙයි.

## ස්කන්ධ, ආයතන, ධාතු, සතා, පුතායාකාර

- (i) ධම්ාලම්ඛණයෙහි පසාද, සුබුම රූප = රූප ස්කන්ධය යි.
- (ii) මනො විඤ්ඤාණ සිත්හි චේදනා = **චේදනා ස්කන්**ධය යි.
- (iii) සඤ්ඤ = සංඥ ස්කන්ධය යි.
- (iv) එස්සාදී ඉතිරි සංඛාර = සංස්කාර ස්කන්ධය යි.
- (v) මනස, මනො විඤ්ඤණ සිත් = විංඥන ස්කන්ධය යි,

මෙසේ උපදේශ (එ) කොටසින් පරමාර්ථ ධර්ම විසින් පඤ්චස්කන්ධය ද ''මනායතන (මනොධාතුතිකය යි.) ධම්මා—යතන'' යන් ද මනොධාතු, ධම්ම ධාතු, මනොවිඤ්ඤණ ධාතු වශයෙන් ද, දුක්බ සමුදය සතා වශයෙන් ද, අනන්තර —සමනන්තරාදී හා ආරම්මණාදී පුතා වශයෙන් ද විදර්ශනා වේ. සිත ගමන් කිරීම.

සිතෙහි මකුළු හුයක් පමණකුදු දුර ගමනෙක් නැත. දුර තිබෙන අරමුණු ගැණීමේ දී දුර ගියා මෙන් වැටහෙයි. ''දුරං ගමං'' යනාදී දේශනාවන්හි ද අර්ථය එය යි. (ධම්ම– සංගණී අටුවා.)

එසේ දුර යෑමක් මෙන් වැටහුණොත් සිත ගමන් කළා හෝ ගමන් කිරීම යනුවෙන් මෙනෙහි කිරීමෙන් එම අරමුණු ගණු ලබන මනො විඤ්ඤණය විදර්ශනා කිරීම සිදු වේ.

### පරමාර්ථ (ඒ) ඉරියාපථ – කායානුපස්සනා

උපදේශ (ඒ) කොටසින් ''පුනවපරං භික්ඛවෙ භික්ඛු ගච්ඡන්තො වා ගව්ඡාමිති පජාතාති'' යනාදීන් වදළ ඉරියාපථ කායානුපස්සනාව විදර්ශනාවට නැගීම යි. ඒ ඒ ඉරියව පවත්වනු කැමැති සිත් හා එම සිත්වලින් උපත් රූප ධර්මයන් ඒවායේ ලක්ෂණාදී විසින් අරමුණු කිරීමෙන්

නාම රූප වශයෙන් විදර්ශනා කිරීම එම උපදේශයන්ගෙන් දක්වේ. විදර්ශනා යෝගියා ගේ සක්මන් භාවනාව ද මේ කොටසට ඇතුළත් ය.

සක්මණ නම් ගමන් කිරීමේ ඉරියව්ව යි. මෙහි වනාහී ''සන්නික්ඛ්පණය'' හෙවත් පය ''තැබීම'' පළමු ව අරමුණු කරන්නට උපදෙස් ලැබේ. ගමනෙහි දී වඩාත් ඕලාරික ව වැටහෙන්නේ පය තැබීම යි. පය තැබීමේ ඡන්දය යෙදුණු සිතත් ඒ සිතින් නිපන් රූපයන්වූ තැබීම් කියාවත් පුථමයෙන් අරමුණු කිරීම ඉතා පහසු ය. මෙහි දී වම් පය දකුණු පය හැඳිනීම ද නොවරදවා ඇති කරවිය යුතුය.

මේ වනාහී සිත එකතු කර ගැණීමේ ලොකු ම උපකුමයකි. මරණයට ගමන් කරණ යුද හමුදුවන් පවා සිත එම භයානක මොහොතින් වෙන්කොට ඉදිරියට ගමන් කරවීමේ ශක්තියක් ගෙන දෙන එකහ කමක් ඇති කිරීමට යුද්ධෝපදේශකයන් මෙම කුමය පුයෝජනයට ගණු ලැබේ. බුදුරජාණන් වහන්සේ මෙයට අවුරුදු දෙදහස් පන්සියයකට පෙර කෙලෙස් පුහුණු යෝගී යුද්ධ හටයා ගේ සිත එක්තැන් කිරීමෙහි පරිපූර්ණ මෙම ඉරියාපථ භාවතාව දැක්වූ සේක. පය\$ඩ්කයෙන් හිඳ භාවනා කිරීමේ දී විතර්කාදීන් නො නැවතී ඒ නම් හොදින් එම උපදෙස් අනුව සක්මන් භාවනා කොට වාඩිවෙනු. සිත වහා එකහ වේ. සෑම විටෙක ම භාවනා කිරීමට, පය\$ංකයෙන් වාඩිවීමට පෙර විසිරී ගිය සිත සක්මන් භාවතාවෙන් එක්කොට ගත්ත. එසේ සක්මන් භාවතා කරණ විට වාඩිවීමට අවශා බව ශරීරයට දුනෙන හෙයින් ඒ වේලාවේ වාඩිවීම සුඛසහගත වන හෙයින් වහා සිත එකහ වෙයි.

### පරමාර්ථ (ඔ) චතුසම්පජඤ්ඤ කායානුපස්සතා

උපදේශ (ඔ) කොටසින් ''පුතවපරං භික්ඛවෙ, භික්ඛු අභික්කන්තෙ පටික්කන්තෙ සම්පජානකාරී හොති.'' යනාදීන් වදළ චතුසම්පජඤ්ඤ කායානුපස්සනාව යි. එහි වනාහී ''අභික්කන්ත පටික්කන්ත'' යනුවෙන් වාඩි වී භාවනා කරණ ඉයෝගියා ඉග් ශරීරය ඉදිරියට නැමී යෑම, පසු පසට නැමී

ඇලවී යෑම, ගත යුතු යි. පුකෘති ගමන් කිරීමේ ඉරියව්ව ''ගමන ඨිතෙ'' යනුවෙන් දෙසා ඇති හෙයිනි, එහෙත් ඉතා සියුම් ව සිවු ඉරියව්වෙහි ම අභිකුමණය ලැබේ.

මෙහි සම්පජඤ්ඤය නම් විදර්ශනා ඥනය මැයි. චතුසම්පජඤ්ඤයක් අටුවායෙහි දක්තා ලැබේ. එයින් පුධාන වන්නේ අසම්මෝහ සම්පජඤ්ඤය යි. අසම්මෝහ නම් නුමුළා වීම යි. සිහියෙන් තොරවූයේ මුළාවීම රවයි. මෙම උපදේශයන් අනුව ඒ ඒ සිත් හා කියා – සිදුවීමයි සිහිය යොදන විට ඒ සමග සම්පජඤ්ඤය ද යෙදෙමින් අහිකුමණ පතිකුමණාදී වශයෙන් පවත්නා නාම රූප ධම්යන් දකියි. මම හෝ සත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් නොවන බව හුදෙක් නාම – රූප සමූහයක් බව වැටහේ. නාම – රූප බව නො වැටහීම අවිදාහව යි. සම්මොහය යි. ''දුක්බෙ අඤ්ඤණං අවිජ්ජා.''

මෙසේ අසම්මොහ සම්පරඤ්ඤය යෙදෙත් ම සාත්ථක සප්පාය ගොවර සම්පරඤ්ඤයන් නිරායාසයෙන් ම කියාවට නගන බව වැටහේ. ඉදිරියට භාවනා කරගෙණ යෑමේ දී සම්පරඤ්ඤ භාවනා, මේ ම යැ''යි යෝගියා ම ශාක්ෂි දරණු ඇත. අභික්කන්ත පටික්කන්ත ආලොකිත විලොකිත සම්මිඤ්ජිත පසාරිත යනුවෙන් ශරීරය ඉදිරියට යෑම පිටුපසට යෑම ඉදිරි බැලීම දිසා බැලීම අත් පා හැකිලීම දිග හැරීම යන සෑම අවස්ථාවකම ඒ ඒ අයුරින් මෙනෙහි කිරීමෙන් පළමුව එසේ කරණු කැමති සිතත් දෙවනුව එසේ කරමින් ඒ සිත හා චිත්තජ රූපත් යන නාම රූපයන් අරමුණු වීමෙන් අසම්මොහ සම්පජඤ්ඤය සම්පූර්ණ වේ.

### සැළකිය යුත්තක්

යම් රූපාදී ධම්යන් ලක්ෂණාදී වශයෙන් මෙනෙහි කොට විදශිතා අභිනිවෙෂය හෙවත් විදශිතාවට බැසගත් යෝගියෙකුට විතා, දඩබ්බර කාමභෝගිතට මේ උපදෙස් අනුව මෙතෙහි කිරීම, තාමරූපයන්ගේ අවබෝධය පිණීස පැවතිය නොහැක. හුදෙක් ''කෝලිත්තමක්'' විය හැකි. වටිතා මුතු මැණික් ආදී හස්තාාහරණයෙන් සරසන ලද මහුල් ඇතා වනේ අලින්ට ''කෝලිත්තමක්'' විය හැක. එහෙත් රාජාදී උතුමන්ගේ පරිභෝගයට මයෝගාවන ලෝක වාසීත්ගේ මංගල සම්මත වස්තුවකි. මතු සඳහන් වන පරිදි මෙම උපදේශානුසාරයෙන් පුතාවේක්ෂාව සම්පූණි වත්තේ ද, නාමරූපයන්හි අභිනිවෙෂය ලැබූ යෝගීන්ට මිස, ''හත්ත නික්ඛිත්ත වායස'' සමාන සිහි නැති පුද්ගලයන්ට නොවේ.

#### කර්මස්ථාන – කර්මස්ථාන ශීර්ෂ

1. සිවුපස පුතාවෙක්ෂාව' වතුසම්පජඤ්ඤය වශයෙන් ''නෙව දවායාති ආදිනා නයෙන වුන්තො

අට්ඨවිධොපි අත්ථො අත්ථො නාම. තස්ස වසෙන සාත්ථක සම්පජඤ්ඤං වෙදිතබ්බං.''

නෙව දවාය, (සෙල්ලම් පිණිස නො වේ.) ආදී අටවැදෑරුම් අර්ථය අර්ථ නම් වේ. ඒ අයුරින් ''සාර්ථක'' සම්පජඤ්ඤය දන යුතු ය.

සැප ඉතා සැප බව සලකා ගැණීම සප්පාය සම්ප– ජඤ්ඤය යි.

''කම්මට්ඨානාවිජහන වසෙනෙව ව ගොවර සම්පජඤ්ඤං වෙදිතබ්බං.''

කමටහණ අත් නො හැරීම් වශයෙන් ගොචරසම්පජඤ්ඤය දත යුතු ය.

''තස්මා බන්ධ, ධාතු, ආයතන, කම්මට්ඨානිකෙහි අත්තනො කම්මට්ඨාන වසෙනෙව, කසිණාදි කම්මට්ඨානිකෙහි වා කම්මට්ඨාන සිසෙනෙව....... කාතබ්බං.''

එහෙයින් විදර්ශනා කර්මසථානිකයන් විසින් කර්මසථාන වශයෙන් ද, කසිණාදී ''සමථ'' කර්මස්ථානිකයා කර්මස්ථාන ශීර්ෂ වශයෙන් (පුධාන වශයෙන්) කළ යුතු ය.

අසම්මොහ සම්පජඤ්ඤය ද ධාතු ආදීන්ගේ වශයෙන් බැලීම හෙයින් මේ උපදෙස් අනුව පිළිපැදීමෙන් පුධාන වශයෙන් ගොවර අසම්මොහ සම්පජඤ්ඤයන් තදනුගත බව ද නිසැක ව ගත යුතු ය.

#### පුතා**වෙක්**ෂා

සිල්වත් භික්ෂුව විසින් සිවුපසය පුතාවෙක්ෂණයෙන් පරිභෝග කටයුතු ය. නොඑසේවුව සතර සංවර සිල් අසම්පූර්ණය ය. ණයට ගැණීමක් ද වෙයි.

''සක්කච්චං පිණ්ඩපාතං ගුඤ්ජීස්සාමීති සික්බා කරණියා'' යනුවෙන් ආහාර ගැණීමේ දී පිඩක් පාසාම සිහි එළවිය යුතු බව, පුතාවෙන්ෂා කළ යුතු බව නියම කළ – සේක.

''සක්කච්චන්ති සතිං උපට්ඨපෙත්වා'' සක්කච්චං යනු සිහි එළවා යන තේරුම යි. සිහිය යම් තැනෙක ද එතැන සම්පජඤ්ඤය ද යෙදෙයි. පච්චවේක්ඛණ යන විචනය (පති – අවෙක්ඛණ). නැවත නැවත නුවණින් සලකා බැලීම, තත්ත්වා – කාරයෙන් බැලීම, එය ම මෙනෙහි කිරීම යන තේරුම් දෙයි.

මෙම පුතාවෙක්ෂාව පුයෝජන වශයෙන් හා ධාතු වශයෙන් බැලීම යයි දෙයාකාර ය.

''පටිසංඛායොනිසො වීවරං පටිසෙවාමි යාවදෙව සිතස්ස පටිසාතාය'' යනාදීන් දක්වූයේ පුයෝජනය සලකා පරිභෝග කිරීම යි.

"යථාප්පච්චයං පවත්තමානං ධාතුමත්තමෙවෙතං" යනුවෙන් පුතාය සහ පාරිභෝගිකයා විදර්ශනාවට නැගීම ය. පුතාවේක්ෂණයක් නියමකර වදලේ එම පුතාය පාරිභෝග–යේ දී "ඉච්ඡාලෝහ මද මානාදී" කෙලෙසුන් නො ඉපදවීම සඳහා ය. අද බොහෝ දෙනා කරන්නාක් මෙන් නුවණින් නො වීමසා එය වාකායන් ඔහේ කියැවීමෙන් පුතාවෙක්ෂණ–යක් සිදුවේදයි සිනීම දුෂ්කරය. එහෙත් මෙම භාවනායෙහි යෙදෙන යෝගියා එම උපදෙස් මනාව පිළිපදිමින් අහර ගැනීම්, සිවුරු වැළඳීම් ආදිය කරණ විට ඔහුගේ සිත එකහ වන තරමට ඒ උපදින සිත් හා කියා පරම්පරාවත් නාමරූප සකන්ධ – ධාතු යශයෙන් විදර්ශනා භාවනාවට නැගෙන බව පුතාක්ෂ වශයෙන් ඔහුට ම අත් දක්ක හැකි හෙයින් ශුද්ධා ගෞරවයෙන් මෙම උපදෙස් අනුගමනය කිරීම උසස් ම පුතාවෙක්ෂාව බව කිව යුතුය.

''සංසාටි පත්තව්වර ධාරණෙ සම්පජානකාරී හොති අසිතෙ පිතෙ බායිතෙ සායිතෙ සම්පජාන කාරී හොති''

සහල පා සිවුරු දරීමෙහි ආහාර පාත බාදන සායන– යන්හි සම්පජාතකාරී වීම තම් ඒ සඳහා දී තිබෙන උපදෙස් අනුව තාම රූප ධර්මයන් අරමුණු කරවීම යි. මෙය මෙම භාවතායෙහි ශීල – පාරිශුද්ධියත් අවංක ශුද්ධාවත් ඇති ව යෙදීමෙන් අත් දකිය හැකි කරුණු විතා තර්ක කිරීමෙන් තේරුම ගත නො හැකි බව සැලකිය යුතු ය.

තවද පිණ්ඩපාත පුතාවෙක්ෂණය පුතායන්නිශ්ශිත ශීලයට පමණක් නොව පාතිමෝක්ෂ සංවර ශීලයටත් අයත් බව ඉහත සදහන් ශික්ෂා පදයෙන් සිතා ගතා හැකි ය. එහෙයින් අතීත පුතාවෙක්ෂාවෙන් අනීත් තුන් පසය පිළිබඳ පාරි ශුද්ධිය ලැබෙතත් පිණ්ඩපාතය පිළිබඳ නො හැකි බව හැහේ. මෙසේ මෙහි දක්වූ උපදෙස් විදර්ශනාවෙන් යුතු ව සිවුපස පරිභෝගයෙන් සම්පූර්ණ පුතාවෙක්ෂණය සිදු වීමෙන් ශීල – පාරිශුද්ධිය ලැබේ. එසේම මෛතී භාවනාදී අනා භාවනාවෙක යෙදී වුව ද පුතා පරිභෝගයෙන් ඇවැත් නොවේ. නුවණින් සම්පූර්ණ කළ යුතු ශීලය සම්පූර්ණ වන හෙයිනි.

### පරමාර්ථ (ඕ) වෙදනානුපස්සනා

(ඕ) උපදේශ කොටසින් ඇති ව පවත්නා සුබ දුක්ඛාදී ඓදනාවන් අරමුණු කොට භාවනා කරවීම යි. කය නම් සතර මහා භුතික ය. ඉන් එකක් හෝ කිහිපයක් අරමුණු කොට භාවනා කරණ යෝගියාට විශේෂයෙන් තමන් අරමුණු කළ මහා භූත රූපයේ හෝ රූපයන්ගේ සහ ඒ සමග පවත්නා අනිකුත් රූප ධර්මයන්ගේත් නොයෙක් ආකාර එළෙඔ සිටීම වැටහීම විකාරවීම දැවීම තදවීම ඇතිවිය හැකිය.

''තස්ස කායෙ කායානුපස්සිනො විහරතො කායා– රම්මණො වා උප්පජ්ජති කායස්මිං පරිළාහො.''

(සංයුත්ත නිකාය)

කායානුපස්සතාවෙහි යෙදෙන යෝගියාට කය ම අරමුණු කොට හෝ දැවිලි පරිදහයන් ඇති වේ. මේ චතුමහාභූතික ශරීරය දුක්ඛ සතාගෙහි ය. පෙළෙන පීඩනාර්ථ සකස් වෙන (සංඛතට්ඨ) තවන (සන්තාපට්ඨ) වෙනස් වන (විපරිණාමට්ඨ) යන සතර දුක්ඛ ලක්ෂණ යෙන් යුක්ත ය. මේ දුක්ඛ සතා—යාගේ පෙළීම් ආදී ආකාරයන් අපි නිතර ඉරියවු වෙනස් කිරීමෙන් වසන් කර ගණිමු. යෝගියා වනාහි බොහෝ වේලා එම් ම ඉරියව්වෙන් හාවනා කරණ හෙයින් මේ දුක්ඛ සතායාගේ සර්වාකාර වැටහීම් වේදනා දැවීම් තැවීම් හිරි-වැටීම් පෙළීම් ලැබේ. ඒවා ඒ ඒ වැටහෙන අයුරින් උපදෙස් අනුව මෙනෙහි කොට වේදනානුපස්සනාව වඩනු.

පළමුවත් වැඩි වශයෙනුත් මුල දී ලැබෙන්නේ දුක්ඛ වේදනා යි. එවිට අනිත් අරමුණක සිත යෙදීම උගහට ය. එහෙයින් එය ම අරමුණු කිරීමේ දී ''වේදනා පරිගුහය'' හෙවත් වේදනාවන් නීරුද්ධවන තුරු වේදනායෙහි පහසුවෙන් සිත පිහිටුවීම පුහුණු වෙයි. එය දියුණු වූ පසු, කැමති වේදනාවක් විෂ්කම්භණය කොට හාවනා වැඩිය හැකි යි. පෙර වහාසුයා විසින් මස් කඩා කද්දී පවා වේදනා විෂ්කම්භණය කොට රහත් වූ යෝගීන් පිළිබඳ ධර්මයෙහි සදහන් සුබාදී වේද– නාවන් ද යෝගියාට දුනේ. ඒවා ඒ ඒ දුනෙන අයුරින් උපදෙස් අනුව අරමුණු කොට විෂ්කම්භණය හෙවත් දුරු වූ පසු නැවත පළමු භාවනායෙහි යෙදෙනු.

මෙහි ''වත්ථුං ආරම්මණං කත්වා වෙදනං වෙදියති ති'' යනුවෙන් ශරීරය අරමුණු කොට වේදනා විදිනු ලැබේ. වේදනාවත් එම වේදනාව යෙදෙන අරමුණු කරණ සිතින්, වස්තු හෙවත් මහාභූත රූපස්කන්ධයත් අරමුණු වීමෙන් මෙසේ වේදනානුපස්සනාවෙන් පළමු ව අරූප වශයෙන් විදර්ශනාවත් පසු ව රූප-අරූප හෙවත් නාම-රූප වශයෙන් විදර්ශනාත් සිදුවෙයි.

කායානුපස්සනාදී එක සතිපට්ඨානයක් වඩද්දී වේදනානු– පස්සනාදී අනිකුත් සතිපට්ඨානයන් වැඩීම සම්බුද්ධ ධර්මයට එකහ දැයි වීමසිය යුතු ය. වේදනා සංයුත්තකයෙහි = ''කථඤ්ච භික්ඛවෙ භික්ඛු සතෝ භොත්? ඉධ භික්ඛවෙ භික්ඛූ කායෙ කායානුපස්සී විහරති පෙ– තස්ස චෙ භික්ඛවෙ, භික්ඛුනො එවං සතස්ස සම්පජානස්ස උප්පජ්ජති සුඛා වෙදනා සො එවං පජානා උප්පන්නා බො මෙ අසං සුඛා වෙදනා.'' ''කායානුපස්සනායෙහි යෙදෙන භික්ෂුවට සුබාදී ඓදනා ඇති වන බවත් එවිට එම වේදනාව අරමුණු කිරීමෙන් මේ සැප චේදනාවක් උපන්නා (සැපයි සැපයි) යනුවෙන් දන ගණු ලබන බව'' එහි තේරුම යි. මෙයින් කායානුපස්සනාව වඩත් දී චේදනානුපස්සනා දී අනිකුත් අනුපස්සනාවන් වැඩීම සම්බුද්ධ ධර්මයට එකහ බව පැහැදිලි ය.

#### පරමාර්ථ (ක) විත්තානුපස්සනා

(ක) උපදේශ කොටසින් චිත්තානුපස්සනාව කිුයාත්මක වේ.

''ඉධ හික්ඛවෙ හික්ඛූ සරාගං වා චිත්තං සරාගං චිත්– තත්ත්ති පජාතාති'' යනුවෙන් සතිපට්ඨාන සුතුයෙහි වදළ සරාග, සදෙස, සමෝහ, සඩ්බිත්තාදී සිත් භාවනානු යෝ ගියාට ඇතිවිය හැක. සරාග හෙවත් ලෝහ සහගත සිත් අට ද මෙසේ වෙස සහගත මෝහ සහගතාදී සිත් පහළ වූ බව හැභුණු විට ''රාගය රාගය'' ය**නාදී උපදෙස් අනුව** මෙනෙහි කිරීමෙන් රාගය දුරු වී සිත පිරිසිදු බව වැටහුණු පසු මූලික කර්මසථානයට බසිනු. මෙමෙ රාගාදී සිත් වහා දුරු වීමට හේතු වන්නේ දියුණු වන විදර්ශනා නුවණි<mark>න්</mark> ''රාගය රාගය'' යැයි වරක් දෙකක් අරමුණු වෙන විටම රාගසිත් නිරුද්ධ වූ බව හා ඒ අරමුණු <sup>ක</sup>රණ විදර්ශතා සිතුත් වහ වහා නිරුද්ධ වී යන බවත් සිත් පහළ වීමට උපනිඃශුය වූ වස්තු රූපය ද චිත්ත රූපය ද නිරුද්ධ වන බවත් වැටහීමෙනි. මෙසේ මේ උපදේශානුසාරයෙන් පළමුව අරූප– කම්සථානයක් ඉන්පසු රූප–අරූප විදර්ශනයන් සිදුවන බව වටහා ගත යුතු ය.

### පරමාර්ථ (ක) ධම්මානුපස්සනා

සතිපට්ඨාන දේශනාවෙහි නීවරණ, බන්ධ, ආයතන, බොඡ්ඣඩ්ග, චතුසච්ච, වශයෙන් ධර්මානු දර්ශනා දර්ශිතය. මෙහි පුධාන වශයෙන් උපදෙස් ලැබෙන්නේ නීවරණ ධම්– මානුපස්නාව සඳහා යි. ඒ උපදෙස් ඉතා පැහැදිලි ය. නීවරණ අරමුණු කිරීම වශයෙන් පළමුව ශුද්ධ අරූප විදර්ශනා යි. පසුව වස්තු රූපාදීන් ගේ අරමුණු වීමෙන් නාම–රූප විදර්ශනාව ලැබේ. බන්ධායතනාදී විදර්ශනාවන් කලින් විස්තරකළ අයුරු යි.

#### අවවාදයක්

ඉහත දක්වූ දෙළොස් වැදෑරුම ඡෙදයන්ගෙන් දක්වන ලද උපදේශයන් සතිපට්ඨාන දේශනාවන්ට හා අභිධර්මයට සම්පූර්ණයෙන් එකහ බව වටහා ගත යුතු ය. හැමතින්ම එකබඳු දෙදෙනෙකුන් නො ලැබෙන බැවින් භාවනා මාර්ගය හා උපදේශ දනයත් නො එක් අයුරු විය හැකි හෙයින්ම කර්මසථානාවාය\$ වරයකු ඇසුරු කළ යුතුම ය.

සනාතන විදර්ශනා ගුරුපොත වූ විශුද්ධිමාශියෙහි ද මෙ බඳු උපදෙස් ඇත. දිට්ඨි විසුද්ධි නිද්දෙසයෙහි.

''එකස්ස තාව පඨවිධාතු කක්බල ලක්ඛණාති අදිනා නයෙන ධාතුයො, පරිගණ්හන්තස්ස'' යන පාඨයෙහි ධාතූන් පරිගුහණය පිණිස දී ඇති උපදේශයෙහි පඨවිධාතු පරිගුහණය අපේ වාවහාරයට නැඟුවහොත් කර්කශයි, කර්කශයි, හෝ තදයි, තදයි යනාදීන් අරමුණු කළයුතු නොවේ ද?

වුල්ලපන්ථක හිමියන්ට (රජෝ-හරණං) රජෝ-හරණය, රජෝහරණයැ (දුවිලි පිස්නය, දූවිලි පිස්නයැ)යි ඒ සුදුරෙදි කඩ අරමුණු කරන්නට දුන්සේක් වාවහාරයට හෙවත් පුඥප්තියට අනුව බවත් එයින්ම සමථයක් එයින් ම විදර්-ශනාත් සම්පූර්ණ වූ බවත් ධම්මානුකූලව පැහැදිලි ව පෙනේ.

මග පැහැදිලිව ඇත. ඇස් නො පෙනීම හෝ අඳුරු වීම මගෙහි වරදෙක් නොවේ.

ඒ ඒ අවස්ථා පිළිබඳ කලක් ලත් අත්දකීම අනුව ආචායා උපදේශයන් පිළිබඳ පුථම පුධානය මෙම කොටස් කරන ලද නමුදු යෝගියා ගේ ඒ ඒ අවසථාවන් හි වැටහිම අනුව දිය යුතු උපදෙස් තව බොහෝ හෙයින් විදර්ශනා ගුරුවරයෙකු සේවනය කළ යුතුම ය.

#### ධම්ම චිතක්ක

සදෙරට පුසඩගයෙන් පැමිණෙන අරමුණු ද, ඉරියාපථ, සම්පරඤ්ඤ කායයන් හා චේදනා චිත්ත–ධම්ම යන අනුපස්– සනා ද ලැබෙන ලැබෙන අයුරින් අරමුණු කරමින් මූලික වශයෙන් දන් වායෞ–කායානුපස්සනා වඩන යෝහියාට සිත එකහ වීම අනුව මුල්දින සිටම හෝ දවස් කිපයකින් හෝ ආලෝකාදි විදර්ශනා උපක්ලේශයන් හෙවත් විදර්ශනා – නුවණ කිලිටි කරණ අරමුණු ලැබේ. ශුද්ධ–විදර්ශකයාට ලැබෙන එම ආලෝකාදිය දුර්වල ය. සමථ–විදර්ශකයාට බලවත් වූයේ ද බොහෝ වේලා පවත්නේ ද වේ.

# · ආලෝකය

මුලින් මුලින් කුඩාවට පටන් ගණු ලබන නානා වර්ණ මිගු ආලෝක ද සමාධිය වැබෙත් ම දෙඩම් වෙඩිලි වැනි වූ ද, ඇතට විනිවිද යන්නා වූ ද, ඇසට යටින් නික්මී යන්නා වැනි වූ ද, නානා ආලෝකයන් දර්ශනය වනු ඇත. ඒවා ද, ආලෝකයක්, ආලෝකයක්......හෝ එළියක්.... යනුවෙන් මෙනෙහි කොට නිරුද්ධ වූ පසු මූලික කමටහණෙහි යො-දවනු.

#### පිති

මුළු ශරීරය පිතා යන්තා වැනි, ඇතුළත පුණිත, පුණිත රූප පැතිරෙමින් පවත්තා වැනි, සිරුර ඉතා සියුම් ව තලවන්නා වැනි අයුරු දුනෙන්නට හැක. ඒ වනාහී පීතිය යි. එය පීතිය, පීතිය, පීතියැ...යි අරමුණු ගන්වා භාවනා කරවනු. පස්සද්ධි

ශරීරයෙයි දරදඬු ගතිය බර බව දුරුවී සැහැල්ලු නො බර ගති, උඩට එසවෙන අයුරු හෝ වාතයෙහි රැඳුණු ගතිය, වැටහෙන්නට හැකි ය. එය ද සැහැල්ලු යි, සැහැල්ලු යි ...ආදී වශයෙන් වැටහෙන අයුරකින් අරමුණු කොට භාවනා කරවනු.

#### අධිමොක්ෂාදිය

ඇතැම් විට පමණ ඉක්මවා යන සැදහැයක් පිහිටීම හා දඩි ව ගැණීම් ස්වභාවයක් ද සැපය ද දනෙන, දනෙන අයුරු සියල්ල ම අරමුණු කරවනු, තාම–රූපයන් පිළිබඳ කල්පනා, වීදර්ශනා සිතිවිලි. චින්තාමය ඤාණයන් ඇතිවන්නට පුළුවන. ඇතැම් විට එ බඳු සිතිවිලි තමන්ට මිස අතිකෙකුට ආචා– යාවරයාට පවා නැතැයි යන මානයක් පවා හට ගැණෙන්නට පුළුවන. එබඳු අවස්ථාවන්හි දී යෝගියා උගතෙක් නම්, සමහර විට අකීකරු වන්නට ද බලයි...මෙම භාවනා කුමය මනාව පුහුණු කළ උගත් විදර්තාචාය වරයාට චින්තාමය පුඥුවගේත් භාවතාමය පුඥුවගේත් වෙනස, චින්තාමය පුඥුව නම් නාම-රූප ධර්ම පිළිබඳ හට ගැනෙන කල්පනාවන් ගෙන් සිතිමෙන් ලැබෙනනුවණයි. භාවතාමය පුඥුව නම් නාම-රූප ධම්යන් අරමුණු කරණු ලබන සල්ලක්ඛණ සිත් පරම්පරාවෙහි යෙදෙන විදර්ශනා පුඥුව යි. මෙසේ වෙන් කොට කියා දිය හැකි හෙයින් මෙබඳු අවස්ථාවන් නිසා ම ය, උගත් පුහුණු විදර්ශනාචාය වර්ගයකු ඇසුරු කළ යුතු වන්නේ.

අප මෙ බඳු අවස්ථාවක දී ලද අවවාදයක් නම, ගසක් හැදී නිසිකලදි පලදරා පැසී ඉදුණු පලතුරකින් නියම රසය ලැබෙනවා මිස, පැල ගසේ අතුකොලවත්, මල් ගැටවත්, නරක් වූ ගෙඩි වත් නියම රසය නො දෙන බවත්, එහෙයින් එම චිත්තාමය ඥනයන් ද කල්පතා කරනවා.....සිතනවා.... වැටහෙනවා .... ආදී වශයෙන් අරමුණු කොට විදර්ශනා කළ යුතු බවත් ය. මෙහි චීන්තාමය පුඥුව පැල ගසේ දලු කොල මල් නරක් වූ ගැට ආදියෙන් ලැබෙන රසය මෙනි. භාව– නාමය පුඥාව හොඳට පැසී මෝරා නිසි කල ඉදුණු ඵල රසය මෙනි. එහෙයින් ඉවසිලිමක් විය යුතු බව සමාග්– වහායාමයෙන් තමන් අරමුණු කරණ සිත් පරම්පරාව සම ව පවත්වා ගැණීමෙන් එම සිත්හි සමාධිය මෝරා විදුර්ශනා පුඥාව පැසී ඉදී ධම රසය ලබාගත යුතු බව කියා දිය යුතු ය. මෙසේ නියම උපදෙස් අනුව යෝගියාගේ ඉදිරි ගමන සලසනු, දියුණු වන මැදගත් ගතිද එකහත්වයයහි ඇලීම, භාවනා කිරීම පිළිබඳ ආකාර–පරිවිතර්කයන් ද දුනෙන ලැබෙන අයුරින් අරමුණු කරවා මූලික භාවනායෙහි යොද– වනු.

අප යටතෙහි භාවතා පුරුදුකළ තාම – රූප ධම් විෂයෙහි සැහෙත දැනුමක් ඇති ඉතා කීකරු පැවිදි යෝගි– යෙක් විදර්ශතා භාවතායෙහි සැලකිය යුතු දියුණුවකට පත් වූවාට පසු දිතක් උපදෙස් ගැණීමට පැමිණියේ තදෙන් ම සිතාසීගෙණ ය. ඇස දල්වා වත් තො බලත සංසුන් පුද්– ගලයා ගේ මේ විකෘතිය පුදුම සහිත එකක් විය. මම නිශ්ශබ්ද වීමි. ඔහු පැමිණ සිතාසෙමින් ම වැඳ පත්කඩ එලා වාඩි වී ශබ්ද නගා සිනාසෙමින් ම සිටියේ ය. කලින් තුබූ පුශාන්ත ගතිය අතුරුදන් වී ය. ස්වල්ප වේලාවක් ගැඹුරු නිශ්ශබ්ද බවක් පෙන්වා තෙද ගැන්වෙන අයුරින් කරුණු විචාළෙමි. එදින භාවනා කිරීමේ දී මුළු සිරුරත් සිතත් පිනායන විදියේ පුීති වේගයක්, සොම්නස් සුබ සහගතතාවයක් ඇති වූ බවත්, එවේලේ සිට නිතර ම සිනහ යන බවත්, එය නවතා ගත නො හැකි බව ත් සිනහවෙමින් ම කීවේ ය.

සිනහව නම් කුමක් දැයි විමසා සිනහ පහළ කරවන සොම්නස් සහගත සිත් හා ඒ සිත් වලින් පහළ වූ රූප ධම් රාශිය මිස සිනාවක් හෝ සිනාසෙන්නෙක් නැති බව, ප්‍රීතිය ඒ අවස්ථාවේ දී ම අරමුණු කොට විදර්ශනා කොට නිරුද්ධ නොවීමෙන් එය සොම්නසට හැරී, සොම්නස ඒ අවස්ථාවෙහි ම අරමුණු කොට විදර්ශනා කොට නිරුද්ධ නොවීමෙන් සිනහ පහළ වන්නට වූ බව ඒත්තු ගැන්වීමෙන් හා ජාති ජරාදී ගින්නෙන් හා අපාය ගින්නෙන් ගිනියම වන්නේ කොයි මොහොතේ ද යි නොදන සිනාසීම පිස්සුවක් බව (කොනුහාසො කිමානන්දෙ) කියා අවවාද දීමෙන් සිනහව නවත්වා හාවනා මාර්ගයෙහි ඉදිරි ගමනට බැස්සේ ය.

මේ පීත නාදිය මෙසේ අරමුණු කොට විෂ්කම්හණය පිණස උපදෙස් නො දත් ඇතැම් යෝගීහු එම පීතිය ම හෝ එයින් ලැබෙන පුණිත සුබ සහගත බව ම භාවනාවෙන් තමන් ලැබූ උසස් එලයෙකැයි රැවටි ඒ මගැයි ගෙණ එහි ම දඬී වු පිහිටියාහු ඇතැම් විට ධම්ධාරී සද්ගුරු අවවාදයට ද නොනැමෙති. මේ වනාහි ධම්මද්ධච්ච නාමයෙන් ද පකට ය. (ධම්මුද්ධච්ච පුහාණය බලනු)

#### වායො කායය එළඹ සිථිම

මෙසේ සදෙර නාම රූප විදර්ශනා කෙරෙමින් වේදනා– විත්ත–ධම්මානුපස්සනා ද, ඉරියාපථ සම්පජඤ්ඤ කායානු පස්සනා ද වඩමින් පධානාභිනිවෙෂ වශයෙන් ''වායෝ – කායානුපස්සනා'' යෙහි යෙදෙන යෝගියාට සියලු පළිබොධ දුරලා භාවනායෙහි යෙදෙනොත් ඇතැමෙකුට දවසෙන්, දෙකෙන් හෝ සතියෙන් හමාරෙන් හෝ වායෝ – කායයාගේ වීස්ථම්භණ ලක්ෂණය කුමයෙන් පුකට වන්නේ ය, මුලින් වේගයෙන් පිම්බීම හැකිලීම ලක්ෂණ අරමුණු විය හැක. පසු ව හෙමින් හෙමින් හා ඇතැම් විට නැවත ඉක්මනිනුත් අරමුණුව පිම්බීම පමණක් වැඩිපුර අරමුණුව හැකිලීම නැතිව යන්නා සේ පිම්බී තද වී සිටින ආකාරය ද සමග යටිබඩේ සිට මදක් පෙරළෙන, කොරවෙන, තදවෙන ගතියක් දනි බඩේ සම්පූර්ණ පිම්බී තදවුණු ගතිය දක්වමින් බඩ පපුව දිග හැරී සෘජුව පිහිටන්නේ ය, මෙසේ බඩෙහි පිම්බීම හැකිලීම නැවතුණ ඇතැමකු ගේ පපුවෙහි පිම්බීම හැකිලීම ගතිය වේගයෙන් ඇතිවිය හැකිය. එය ද සිත තබා පිම්බීම හැකිලීම යැයි අරමුණු කරවනු. එය ද කුමයෙන් නවතිමින් තව තවත් සිරුර සෘජු වෙමින් පවතී. දන් බඩ පපුව තද වී ශක්තිමත් ගතියකින් ශරීරය සෘජුව ඇත. නාසිකා යෙහි ඉතා සියුම් ව හුස්ම ගැණීම හෙළීම පවතී. එය අරමුණු නො කළ යුතු ය.

මේ වනාහී වායෝ කායයාගේ සම්පූණී විත්ථම්භණ ලක්ඛණ වීසින් එළෙඹ සිටීම යි, වැටහීම යි. වායෝ ධාතුව ශරීරය ඇතුළත ගා පිටත සැලෙන පෙරළවන පැදෙන ගතිය සමුදීරණ කෘතාය විසින් වැටහීම යි. ඉදිරියට දෙන සෘජුව යන ගතිය අහිනීහාර වශයෙන් එළෙඹ සිටීමයි.

#### පුඥප්තිය වැටහීම

වායෝ කායය විත්ථම්භණාදී ආකාර විසින් සම්පූණි-යෙන් එළෙඹ සිටීමට ආසන්න ව පිම්බීම් – හැකිලීම් වශයෙන් අරමුණු කරණ යෝගියාට සිතෙහි තරමක ඒකගුතාවයක් හෙවත් සමාධියක් ද හට ගන්නේ ය. එයට හේතු වූයේ සතිය කේ දියුණුව යි. එයින් ම දියුණු වන පුඥුවෙන් ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් වායෝ ධාතුව ගේ වැටහීම අනිතාහාදී සාමානා ලක්ෂණ විසින් වැටහීමට ද උපකාරි ය.

ඇතැම් යෝගීන්ට පෙකනිය පුදේශය පිපී එන මල් කැකුලක හෝ අවානක අයුරින් වැටහෙන්නට ද පුළුවන. මෙසේ පිම්බීම හැකිලීම් ඉතා පිරිසිදුවත් මනා කාලවේලා සහතවත් අරමුණු වීමේදී මෙහි පිම්බීමක් හැකිලීමක් යැ යි යමක් නොමැති බව, එය පණවා ගත් දෙයක් බව, හුදෙක් මෙය වායෝ රූපයාගේ හැටියක් බව වැටහෙන්නේ ය,

#### නාම–රූප වෙන්ව වැටහීම

වාමයා කායය රූපය බවත්, එය අරමුණු කරණ සිත නාමය බවත් මෙසේ පුකට ව වැටහීමේ දී පිම්බීම් හැකිලීම් පුඥප්තිය හා ''මගේ උදරය මගේ ශරීරය මම'' යනාදී පුඥප්තීන් ද යම්තමකට දුරුවන්නේ ය. මෙහි පිම්බීම් ආකාරයෙන් පැවැති වායෝ රූපය හා එය අරමුණු කරණ සිත නාමය ද හැකිලීම් ආකාරයෙන් පැවැති වායෝ රූපය හා එය අරමුණු කරණ නාමය ද වෙන් වෙන් ව ඉඩක් පර– තරයක් ඇති ව පවතින අයුරු අවබෝධ විය හැකිය. ඒ වනාහී මේ කර්මස්ථානය අනුව නාම–රූප පරිච්ඡෙදය පිළිබඳ ඒකදේශ අවබෝධයකි. මේ කාලය වන විට සිහියෙන් ඉරියව් පැවැත්වීම හොඳින් පුගුණ විය යුතු ය. රූප – ශබ්ද දී අරමුණු මෙනෙහි කිරීම ද තියුණු විය යුතු ය. චේදනා පරිගුහය දියුණු විය යුතු ය. ඒ ඒ රූප – ශබ්දදීන් අරමුණු කිරීමේ දී නාම – රූපයන් පිළිබඳ නිරවුල් ව පැහැදිලි ව වැටහෙණ සිහිය හා නුවණ පෙරට වඩා සියුම් ව ඇති අයුරු ඉත්රුම් යා යුතු ය. මුලික වායො රූපය පිළිබඳ ඇති වූ නාම – රූප වෙන්ව දකීමේ වැටහිම සෑම අරමුණක් පාසාම බලවත් වනු ඇත.

''අත්ථි කායොති වා පනස්ස සති පච්චුපට්ඨිතා හොති''

මෙසේ විත්ථම්භණ ලක්ෂණ වශයෙන් වායෝ කායය මනාව එළෙඹ සිටීමේදී පුඥප්තිය ඒකදේශයකින් බිදී යෑමත් සමග මේ වායෝ කායයක් ඇත. සත්ත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් ස්තියක් පුරුෂයෙක් ආත්මයක් ආත්මයට අයිති දෙයක් නොවේ. මම නොවෙමි. මගේ ද නො වේ. කිසිවකුත් කිසිවකුගේ වත් දෙයක් නොවේ යැ යි මෙසේ මේ යෝගි– යාගේ සිහිය එළෙඹ සිටුනේ ය.

''යාවදෙව ඤාණමත්තාය පතිස්සති මත්තාය''

අනිත් අනිත් මතු මතු දෙණ පුමාණයන්, ස්මෘති පුමාණයන් සඳහා පවති.

''සති සම්පජඤ්ඤනං වුද්ධත්ථායාති අත්ථො.''

සිහි නුවණ වැඩීම සඳහාය යන තේරුම යි. මෙහි ඉම් ''වාඉයා කායයා'' ගේ ලක්ෂණාදීන් විසින් එළෙඹ සිටීම මතු මතු උසස් ලෙස සිහි නුවණ දෙක වැඩීම සඳහා පවත්තා බව දෙසූ අයුරු යි. මතු මතු උසස් උසස් ලෙස සිහි නුවණ දෙක දියුණු වීම තම, ඉන්දිය බල බොජ්ඣඩ්ග මග්ගංගයන්ගේ දියුණු වීම යි. ඉහත දක්වන ලද අයුරු නාම – රූප වචත්ථාන සැණයන් පටන් ගන්නා පච්චය පරිග්ගහාදී වශයෙන් දශ-විදර්ශනා දෙණයන්ගේ කුමානුකූල දියුණුවීම යි.

### ''අනිස්සිතො ව විහරති''

රූපාදී ස්කන්ධයන් නිතර එක් ව පවත්නා හෙයින් තෘෂ්ණා – දෘෂ්ටීන් දෙදෙනා නිශ්ශය ධර්ම නම් වෙති. මෙසේ ''වායෝ කායයා'' ගේ එළෙඹ සිටීමත් නාම – රූප වවත්ථානය හෙවත් වෙන්ව වැටහීමේ පටන් අනිතාහාදී ධර්මයෙන් පුකට ව යෑමත් නිසා තෘෂ්ණා දෘෂ්ටි නිශ්ශයයන් කුමයෙන් දුරු ව යයි. එහෙයින් එම යෝගියා පූර්වභාග වූ සති පට්ඨාන මාර්ගයේ ගමන් කරමින් තෘෂ්ණා – දෘෂ්ටීන් – ගෙන් නො කෙළෙසෙමින් වාසය කරන්නේ වෙයි.

#### ''නව කිඤ්චි ලොකෙ උපාදියති''

ලෝකයෙහි කිසිවක් තණ්හා – උපාදන, දිට්ඨි – උපාදන වශයෙන් දඬිව නො ගණියි. මෙහි ලෝකය නම්, ''ස්වෙව කායො ලොකො'' ඒ තමන් අරමුණු කළ එළෙඹ සිටි වායො කායය මැ යි. එහිද නාම – රූපයන් වෙන් ව වැටහී ඇති බැවින් ලෝකය නම් පුඤ්චස්කන්ධය ම ය. ''පඤ්චපි උපාදනක්බන්ධො ලොකො.''

මෙයින් වටහා ගත යුත්තේ ලකුණාදීන් විසින් එළෙඹ සිටි කායයත් එය සමග ම නාමධර්මයන්ද සි මෙසේ පඤ්චස්— කන්ධ සංඛාාත ලෝකයෙහි අනිතාාදී වශයෙන් ඥන – දශීනා පහළ වීමෙන් තෘෂ්ණා - දෘෂ්ටීන්ගෙන් දඬිව නො ගණියි. අනිතා අශුභ දුඃඛ දර්ශනය නිසා තෘෂ්ණා ගුහණයත්, අනාත්ම දර්ශනය නිසා දෘෂ්ටි ගුහණයත් ඔහු කෙරෙන් කුමයෙන් දුරුවේ.

මෙතෙකින් මෙම උපදේශ සහිත සතිපට්ඨාන හාවනා-වෙහි පාරම්භ පුධානස නිමවෙයි. වායෝ කායානුපස්සනාවේ පටන් ඉරියාපථ, සම්පජඤ්ඤ, කායානුපස්සනා සතිපට්ඨාන ෂටද්චාරික විදර්ශනා භාවනාවන් හා එහි පුතිඵල සතිපට්ඨාන සූතුයන්ට හා අර්ථකථනයටත් අභිධර්මයටත් සම්පූර්ණයෙන් එකහ වන බවත් මෙය කියැවීමෙන් නොව පුහුණු කිරීමෙන් මේ පිළිබඳ නො සෙල්වෙන පිළිගැණීමක් ඇති වන බවත් සැලැකිය යුතු ය.

මේ සම්පූර්ණ උපදේශ කුමයන් මෙහි මුල් අල්ලා දක් වූ කරුණු මත අවසානය තෙක් යන බව විදර්ශනාවාය් – වරයා විසිනුදු සැලකිය යුතු ය.

### දූතිය පධානය

#### උපදේශ (කි)

පිම්බීම හැකිලීම නො දනෙන බව යෝගියා පුකාශ කළ විට කරුණු විමසා හාවනායෙහි එක්තරා දියුණු අවස්ථාවක් බව කියා ධෛය\$ය, වීය\$ය හා ශුද්ධාදී ගුණ ධම් පුබල වන අයුරින් අවවාද කළ යුතු ය. පූව් කෘතෳයන් හොඳින් ඉටාගත යුතු බවත් සුළු සුළු වශයෙන් හෝ පළිබෝධාදිය ඇතොත් දුරු කළ යුතු බවත් පහද දිය යුතු ය.

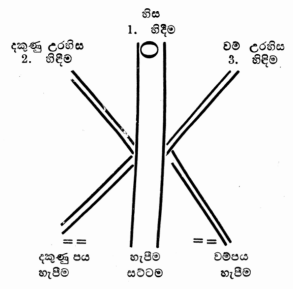
### හිඳීම – හැපීම

මෙ තැන් සිට කමටහණ පිම්බීම හැකිලීම හිදීම හැපීම යන අරමුණු සතර ම මුල සිට ම අරමුණු කරවිය යුතු ය. පිම්බීම හැකිලීම, නැවත පිම්බීම ඇති වන්නට ්පෙර ''හිදීම හැපීම'' අරමුණු කරවා යලි පිම්බීම හැකිලීම අරමුණු කරවිය යුතු ය. හිදීම හැපීම හැකිතාක් ඉක්මණින් අරමුණු කරන්නට යෝගියා උත්සාහ කළ යුතු ය. ඇතැම් යෝගීන්ට පිම්බීම හැකිලීම අරමුණු කොට හිදීම හැපීම අරමුණු කරන්නට කලින් පිම්බීම හැකිලීම ඇතිවිය හැකි ය. පිම්බීම හැකිලීම අත් නො හැර ම අරමුණු කළ යුතු ය. එහෙයින් පිම්බීම හැකිලීම හිදීම හැපීම යැයි සතර ම අරමුණු නො කළ හැකි යෝගීන්ට පිම්බීම හැකිලීම හිදීම හැකිලීම හිදීම හැකිලීම හිදීම හැකිලීම හිදීම හැකිලීම හිදීම හැකිලීම මිදීම තැකිලීම නිදීම හැකිලීම මිදීම ගැකිලීම ගැකිලීම දක් හාවනා කරණ විට පිම්බීම නැකිලීම හැකිලීම හැසිම යැ යි සතර අරමුණු ම මෙනෙහි කරවිය යුතු ය.

හිදීම යනුවෙන් අරමුණු කරවිය යුත්තේ හිසේ සිට මුළු ශරීරය පයා කියත් ඇතුළු හිදීමේ ඉරියව්ව යි. හිදීමේ රූපය යි. හිස මුදුනට කෙලින් විදුලි පන්දමක් ඇල්ලූ විට මුළු ශරීරය පෙනී යන්නා සේ හිදීමේ රූපය ඉක්මණින් මෙනෙහි කරවිය යුතු ය.

''හැපීම'' නම් යම් තැනෙක එවේලෙහි ස්පර්ශය දුනේ ද, ඒ තන්හි සිත තබා ''හැපීම, හැපීම යැ''...යි අරමුණු කැරිවීම යි. ඉහත දැක්වූ අයුරු පය®ංකයෙන් හෙවත් සුබාසනයෙන් වාඩි වූ යෝගියා ගේ ''ආනිසද මාංශය'' (සට්ටම) හා නමාගත් දෙපයෙහි පතුල්වල සුලගිල්ලේ සිට විඑඹ දක්වා බීම හැපෙන්නේ ය. පළමු ව මේ තුන්පොළ බිම හෝ වාඩි වූ අසුනෙහි (ස්පශීවීම) ''හැපීම'' අරමුණු කරවනු. එයින් වැඩිපුර හැපීම දුනෙන තන්හි වැඩිපුර අරමුණු කරවනු. ඒ තන්හි හැපීම අරමුණු කිරීම හොදින් ආභෝග වනවිට එසේ පය®ංකයෙන් හුන් යෝගියාගේ බත් කෙණ්ඩා දෙක එකට ගැවෙන තැන හැපීම ද, එසේම දකුණු පිටිපතුලේ වීඑම පැත්ත බත්කෙණ්ඩ මුල හෝ දණහිසෙන් උඩ කොටසෙහි හෝ හැපීම ද, වම් පිටි පතුලේ මහපට ඇහිල්ල ' හරිය දකුණු බත් කෙණ්ඩ මුල හැපීම ද යන මේ හැපෙන තැන් ''හැපීම, හැපීම'' යනුවෙන් කුමකුමයෙන් අරමුණු කරවනු. පය®ංකය මත තබා ඇති දෙඅත්ලේ හැපිම ද අරමුණු කරවනු. මේවා නො දනී යන විට හැඳ – පෙරවා සිටින වස්තුය ශරීරයේ ගෑවීම ශරීරයේ ම මස් පිඩුවල ඇතිවන සියුම් සියුම් හැපීම් ද දුනෙන්නට හැක. යම් යම් තැනෙක හැපීමක් දුනෙතොත් ඒ ඒ තැන සිත තබා හැපීම අරමුණු කරවිය යුතු ය. යම් තැනෙක හැපීමක් දුනෙන විට එතැන වේදනාවක් ඇති වීම ද සිරිතකි. වේදනාව හැපීමට වඩා බලවත් නම්, වේදනාව අරමුණු කරවනු.

හිදීම හිසේ සිට අරමුණු කරණ ඇතැම යෝගීන්ට සම්පූර්ණ ශරීරය අරමුණු නො වී යන හැක. එක පැත්තක් එක උරයක් අරමුණු නො විය හැක. එහෙයින් හිදීමේ රූපයත් හැපීමත් සම්පූර්ණ වශයෙන් වටහා ගැනීමට ආධාර වනු පිණිස මෙම ඡායාවෙන් දක්වෙන කුමය අනුව තුන් වරකට ආරමුණු කරවනු.



- (1) හිසේ සිට කඳ කෙලින් පහළට හිදීම අරමුණු කොට සට්ටම පුවරුවල බිම හැපීම අරමුණු කරණු.
- (2) දකුණු උරහිසේ සිට පපුව හරහා කතිර හැඩේට වම් පාදය දිගේ හිදීම වම් පතුලේ ''හැපීම'' අරමුණු කරවනු.
- (3) වම උරහිසේ සිට කතිර ආකාරයෙන් දකුණුපය දිගේ හිදීමත් දකුණු පතුලේ හැපෙන තන්හි හැපීම**ක්** අරමුණු කරවනු,

මෙසේ (1) පිමබීම, හැකිලීම, හිදීම, (හිසේ සිට සට්ටම තෙක්) හැපීම, (සට්ටම – බිම) (2) පිමිබීම, හැකිලීම, හිදීම, (දකුණු උරහිසේ සිට වම පාදයේ පතුලතක්,) හැපීම, (වම පතුලේ බිම) (3) පිමිබීම, හැකිලීම, හිදීම, (වම උරහිසේ සිට දකුණු පාදයේ පතුල තෙක්) හැපීම (දකුණු පතුලේ බිම) නැවත සිමබීම, හැකිලීම, හිදීම, – (හිසේ සිට) හැපීම, (සට්ටමේ) පිමිබීම, හැකිලීම, හිදීම, (දකුණු උරහිසේ සිට) හැපීම, (වම පාදයේ) පිමිබීම, – හැකිලීම, හිදීම, (වම උරහිසේ සිට) හැපීම, (දකුණු පාදයේ) පිමිබීම, මසේ දිගට ම අරමුණු කිරීමේ දී පිමිබීම – හැකිලීම නැවතුණ විට ඒ අරමුණු කළ වේගයෙන් ම ''හිදීම, හැපීම, පමණක් අරමුණු කරනු. මෙසේ ටික දිනක්

නිරවුල් ව අරමුණු කිරීමේ දී හිදීමේ රූපය සම්පූර්ණයෙන් ආහෝග වන්නේ ය. අසු වන්නේ ය. එවිට හිසේ සිට මුඑ ශරීරය ''හිදීම'' වශයෙන් අරමුණු කොට ''හැපීම'' තුන් පොළෙහි ම එකවර අරමුණු කරනු. හැපීම යම් තැනෙක වැඩිපුර දනේ නම්, එ තැන වැඩියෙන් අරමුණු කරවනු. තුන්තැන ම හැපීම එම පමණට දනේ නම්, තුන් තැන ම එකවර අරමුණු කරනු. දකීම්, පෙනීම් ආදී සියල්ල මෙනෙහි කිරීම වඩාත් පරීක්ෂාවෙන් කරවනු.

### උපදේශ (කී)

## දෙවෙනි සක්මන් භාවනාව

වම පය තබමි, දකුණු පය තබමි යි මෙසේ ''සන්නික්ඛි–පණය'' නො වරදින සේ පුගුණ ව, ඉතා පුකට ව, අරමුණු වෙමින් හොඳින් සිත එකහ වන අයුරු දියුණු වූ පසු පය තැබීමේ ආකාරය වූ රූපධම් හා පය ''තබමි''යි කැමැත්ත යෙදුණු සිත් හා ඒවා අරමුණු කරවන සිත් ය. යන නාම ධම්ත් වෙන්ව වැටහෙණ තරමට දියුණු වූ පසු යෝගියාට නොයෙක් විධියේ විදර්ශතා සිතිවිලි ද, පහළ විය හැකි ය. නාම – රූපයන් ගේ ඇති ව නැතිවීම පිළිබඳ නැග එන කල්පනාවල් ද කල්පනා කිරීම..... යනාදීන් අරමුණු කරවනු.

ඊළහට දෙවෙනි සක්මත් භාවතාව වශයෙන් පාදයේ ''එසවීම-තැබීම'' දෙක ම අරමුණු කරවීමයි. එසවීම නම් උද්ධරණය යි. පය ඉහළට තැගීම යි. තැබීම අරමුණු කිරීමෙන් දියුණු වූ සිතට ''එසවීම'' තැබීම දෙකම අරමුණු කිරීම පහසු ය. සක්මතට බැස්ස යෝගියා සක්මත් කරනු කැමති යි....... යන සිත අරමුණු කොට, (වම් පය) ඔසවමි, තබමි (දකුණු පය) ඔසවමි, තබමි.......යි මෙසේ ස්වභාවයෙන් කෙරෙන පාදයේ එසවීම' ඒ අයුරිත් ම අරමුණු කරවනු. එසවීම පටත් ගැණීම, පැවැත්ම, අවසන්වීම යන අවස්ථා තුනම සිතට නැගෙන අයුරු ඔසවමියි........ අරමුණු කරවනු. තැබීම ද එසේම තබමියි අරමුණු කරවනු. තැවතීම සිටීම හැරීම ආදී සෑම

අවස්ථාවක ම සිතත් කිුයාත් අරමුණු කරවනු. වම පය, දකුණු පය යනුවෙන් මෙතෙහි තො කළ යුතු ය. පුථම සක්මන් භාවනාවේ දී දියුණු වූ ඒ හැඟීම එ පරිදි ම තිබෙන හෙයිනි. මේ සක්මතේ දී ත් යම් අමුතු අරමුණක් රූප – ශබ්දදියක් ලැබුණොත් සක්මණ නවතා පළමු පරිදි පෙනීම...... ඇසීම...... ආදී විසින් මෙතෙහි කරවනු. ඒ බාහිර අරමුණු නිරුද්ධ වූ පසු සක්මන් භාවනාව කරනු.

### උපදේශ (කු)

## කය පවත්නා හැටියට අ**ර**මුණු කිරීම

''හිදීම'' අරමුණු කරන්නේ පය‰කයෙන් හෝ වෙනත් අයුරකින් ''වාඩිවී'' හාවනා කරද්දී පමණ යි. ඉදින් යෝගියා සිටගෙණ එසේ භාවනා කරණු කැමති නම්, පිම්බීම–හැකිලීම, ''සිටීම'', හැපීම, යනුවෙන් අරමුණු කරවනු. මෙහි ''සිටීම'' නම්, හිසේ සිට දෙෂතුල දක්වා අරමුණු කරවීම සී. හැපීම නම්, දෙපා බිම හැපීම යි. සිටීමේ ඉරියව්වෙන් වැඩිවේලා හාවනා කිරිම අපහසුවා මෙන් ම විසිවී යෑමට ද ඉඩ ඇත. නිදගෙන භාවනා කරනු කැමති නම්, පිම්බීම, හැකිලිම, ''න්දීම'', හැපීම යැ යි අරමුණු කරවනු. ''නිදීම'' නම් හිසේ සිට දෙපතුල දක්වා වැතිර සිටින රූපය අරමුණු කිරීම යි. වැතිර ඉන්නේ උඩු අතට නම්, හිස උරපතු ආදී ''හැපීම'' දුනෙනතැන් ය. ඇලයකට හැරි ඉන්නේ නම්, හිස, උරහිස ආදී ''හැපීම'' දනෙනතැන් ය. ඒ ඒ තැන්හි ''හැපීම, හැපීම''ය...... යි කීප වරකට හෝ අරමුණු කරවනු. ඉදින් යෝගියා හාන්සි වී හෝ හේත්තු වී භාවනා කරනු කැමති නම්, පිම්බීම, හැකිලීම, හාන්සිවීම, හැපීම ආදී වශයෙන් ඒ ඒ ඉරියව් තිබෙන අයුරින් මෙනෙහි කරවනු. පිම්බීම– හැකිලීම නතර වූ සෑම විටක ම නිදීම–හැපීම, සිටීම–හැපීම, හේත්තුවිම–හැපීම යනුවෙන් ඉතිරිවන අරමුණු දෙක පමණක් මෙනෙහි කරනු.

#### උපදේශ (කු)

දන් ''හිදීම්-හැපීම්'' අරමුණුවල කුමයෙන් සිත එකහ වීමේ දී ශරීරයේ වෙවීලීම්, කරකැවීම් දනෙන්නට පුළුවන. 

#### උපදේශ (කෙ)

### පරමාර්ථ (කි) භූතතුය රූප විදර්ශනා

උපදේශ (කි) කොටසෙන් ''හිදීම හැපීම'' යනුවෙන් අරමුණු කරවන්නේ ''<mark>නිසීදන ඵුසන'</mark>' වශයෙන් පුකට වන ගුතතුයාත්මක ස්පර්ශ රූපයෝ ය. නිසිදනය නම හිදීමේ කියාව යි. ආකාරය යි. රූපය යි. එහිදී බලපවත්තෝ ශරීරයේ ''පඨවී තේජෝ වායෝ'' යන ධාතුහු ය. හිදගැණීමේ ඡන්දය යෙදුනු සිතින් පහළ වූ රූප ධර්ම සමූහයකි. ආපෝ රූපය හා අනිකුත් සූවිසි රූපයෝ ඊට අනුගත වෙති. එහෙයින් මෙහි හිදීම යනු පුධාන වශයෙන් පඨවී තේජෝ වායෝ යන ධාතුතුය යි. හැපීම නම් ආධාාත්ම පඨවී තේජෝ වායෝ ධාතුන්ගේද ස්පර්ශ රූපයෝ ය. මෙහි ද ආපෝ ධාතු රූපය හා අනා රූප ධර්මයෝ තදනුගත වෙති. මෙසේ හැපීම යනුවෙන් අරමුණු කරවන්නේද ගුතතුයාත්මක ස්පර්ශයයි.

''හිදීම හැපීම'' යනුවෙන් අරමුණු කරන සිත් පරම්පරාව නාම ධර්මයෝ ය. කලින් වායෝ ධාතු රූපය අරමුණු කිරීමෙන් එහි ස්වභාව ලඎණ, රස, පුතාපුපස්ථාන වශයෙන් වටහා ගැනීමෙන් දියුණු වූ සමාධියෙන් එම වායෝ ධාතු රූපයත් සමග ම පඨවී, තේජෝ රූපයන් ද යි මෙසේ නාම-රූප වශයෙන් ද එම රූපයන් රූපස්කන්ධ වශයෙන් හා එම සිත් හා චෛතසික ඉතිරි ස්කන්ධ වශයෙන්ද එසේම ආයතනා දී වශයෙන් ද විදශනා කිරීම සිදු වේ.

#### පරමාර්ථ (කී) දෙවෙනි සකුමන් භාවනාව

උපදේශ (කී) කොටසින් දෙවෙනි සක්මණ දක්වන ලදී. සන්නික්ඛිපණ රූප හා නාම ධම් පළමු සක්මන් හාවනාවේ දී විදර්ශනා කොට පුහුණු වූ දියුණු වූ යෝගියාට ''උද්ධරණ සන්නික්ඛිපණ'' හෙවත් එසවීම තැබීම දෙක ම අරමුණු කිරීම ඉතා පහසු ය. පය එසවීමේ ඡන්දය යෙදුණු සිතත් ඒ සිතින් පහළ වූ එසවීමාකාරයෙන් පවත්නා රූප ධම් සමූහයත් මෙහි නාම-රූපයෝ ය. මෙම සක්මන් හාවනාව මුලදී ඉතා සෙමින් පටන් ගැණීමට හා දිනපතා ටිකෙන් ටික ඉක්මන් කරවීමත් උත්සාහ ගන්වනු. සක්මණ දිනපතා වැඩිකරවීම ඇතැම් යෝගීන්ට සප්පාය වේ.

එසවීම පටන් ගැණීම පැවැත්ම අවසන්වීම යන අවසථා තුණ ම හොඳට අරමුණු වූ පසු එසවීමේ දී පහළ වූ නාම – රූපයන් එසවීම අවසන් වීමේ දී සර්වාකාරයෙන් බිදී යන බව තැබීමේ දී ද මෙසේ වැටහෙනතුරු හොඳින් පුහුණු කරවනු බාහිර යම් යම් කට යුත්තකට යෑම්–ඊම ආදියේ දී ද වම් පස තබමි, දකුණු පය තබමි යි පුථම සක්මණ හෝ ගමන හෙමින් කළ යුත්තක් නම් මෙම සක්මන් භාවනා– චෙන් හෝ කළ යුතු ය.

#### පරමාර්ථ (කු) ඉරියාපථානුකූල විදර්ශනා

උපදේශ (කු) ජේදයෙන් ''යථා යථා වා පන කායො පණිහිතො තොති, තථා තථා නං පජානාති'' යන දේශතාවට අනුව නාම-රූප ධමී විදර්ශනා කිරීම යි. ඒ ඒ ආකාරයෙන් පවත්නා රූපධම්යන් හා ඒ රූප නිපදවන, අරමුණු කරණ සිත් ද යි නාම-රූප පැහැදිලි කරගත යුතු ය.

## පරමාර්ථ කු ස්වභාව ලක්ෂණාදිය අරමුණු කිරීම

හිදීම, හැපීම යැ යි පුධාන වශයෙන් අරමුණු කරවන්නේ පඨවී, තෝජෝ, වායෝ, යන භූතරූප බව කලින් තේරුම් කර දී ඇත. එම රූප ධර්මයන් පවත්නා අයුරින් පුඥප්තියට අනුව අරමුණු කොට භාවනා කිරීමේ දී ''පඨවී'' ආදී ධාතූන් ලක්ෂණ, රස, පුතාපුපස්ථාන වශයෙන් එළෙඹ සිටීම–වැටහීම සිදු වේ. එහි තදවීම, හිරිවැටිම් ආදී ආකාරයන් පඨවී ධාතුවගේ ස්වභාව ලක්ෂණාදී අයුරු යි. දහගති ශීත ගති ආදීය තේජෝධාතුවගේ ලක්ෂණාදීය යි. පැද්දීම්, ඇලවීම් ආදීය වායෝ රූපයා ගේ රසාදී ආකාර යි.

මෙසේ ස්වභාව ලක්ෂණාදී වශයෙන් මේ පඨවී ආදී භූතරූපයන් අරමුණු වත් ම අනිකුත් ආපෝ භූත රූපය භා ඉතිරි රූප ධර්මයන්ගේ ද ලක්ෂණාදිය පහසුවෙන් අසුවන බව යෝගියාට තේරුම් යනු ඇත.

මෙසේ භූතෝ'පාදය රූපයන්ගේ සවහාව ලක්ෂණ විසින් පළමු කොට වැටහීම ද, විදර්ශනා භාවනාවෙන් ම සිදුවිය යුත්තකි. කටපාඩම කීමෙන් හෝ කල්පනා කිරීමෙන් නො සිදූවන්නකි. එසේ ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් අවබෝධ වූ පසු නාමරූපයන් ගේ සාමානා ලක්ෂණ වශයෙන් අවබෝධ වන්නේ ය. නාමරූපයන් ගේ සාමානා ලක්ෂණ නම් වූ අනිතා, දුංඛ, අනාත්ම වශයෙන් නිලක්ෂණ විදර්ශනාවට යෝගියා පැමිණෙන්නේ, ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් එළෙඹ සිටින නාමරූපයන් ඒ ඒ අයුරින් ම මෙනෙහි කිරීමෙන් ය. අරමුණු කිරීමෙන් ය. සල්ලක්ඛණ සිත් එක හා සමානව පැවැත්වීමෙන් ය. භාවනා කිරීමෙන් ය. ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් නාමරූපයන් වැටහෙන විට ඒ වැටහෙන අයුරින්ම මෙනෙහි කිරීමට දෙන ලද උපදේශ අතිශය මහභු ය. මේ තත්ත්වය තේරුම් ගත හැක්කේ විදර්ශනා භාවනාව දියුණු කර ගැනීමෙන් ම බව සලකත් වා!

# පරමා වී (කෙ) චින්තාමය විදර්ශනා

උපදේශ (කෙ) කොටසින් වැඩි වේලාවක් පය්‍යිංකයෙන් වාඩි වී භාවනා කිරීම දියුණු කරවන්නේ, එයින් සමාධිය ශක්තිමත් වීම, වේදනා පරිගුහය තියුණු වීම, හෙවත් අරමුණු කරණ ඇසිල්ලෙහි වේදනා විෂ්කම්භණය වීම, හා දුඃබ සත්‍යයාගේ පීළතාර්ථය වැටහීම හා පුධන් විය්‍යිය ඇතිවීම පරමාර්ථකොටගෙණ ය.

ඊළහට විදර්ශනා චින්තා වශයෙන් ලැබෙන යම් යම් කල්පනාවන් ද විදර්ශනා කරවීම යි. පිම්බීම් හැකිලීම් හිදීම් වශයෙන් නාමරූපයන් අරමුණු කරණ සල්ලක්ඛණ භාවනා සිත් පරම්පරාවෙන් තොර නාම–රූපයන් පිළිබඳ වම, නා නාවිධ සිතුවිලි කල්පනාවන් පහළවිය හැකි ය. ඒවා ඔස්සේ දිගට යන්ට ගියොත්, ඔහුට චින්තාමය විදර්ශනා මිස, භාවනාමය විදර්ශනාවක් නො ලැබෙන්නේ ය. පුතාක්ෂ අවබෝධයක් ඇති නො වන්නේ ය. මේ දෙකේ ඇති වෙනස වැටහෙන්නේ විදර්ශනා භාවනාවෙන් දියුණුවට පත් වූ පසු ය ඇතැම විට යෝගියා උගතෙක් නම් මෙයින් පෙර කිසි වීටෙක ඇති තො වූ නාම–රූප ධම් පිළිබඳ හැඟීම උපදෙස් අනුව විදර්ශනා කිරීම නොව ඒවා උඩම කල්පනා කිරීම නියම මග යැ යි ද, තමන්ට මෙන් වැටහිමක් අනින් අයට (ආචාය ීාවරයාට පවා) නැතැයි ද, යනාදීන් මුරණ්ඩු විය හැක. එබඳු අවස්ථාවල දී භාවනාමය විදර්ශනා නම් නාමරූපයන් අරමුණු කිරීමෙන් එකහවන සිත්හි පහළවන විදර්ශනා පුඥව බව කියා දී උපදෙස් කුමය නො වළහා පිළි පැදිය යුතු

බව අවබෝධ කිරවිය යුතු ය. මෙහි කල්පතා වෙනවා...... වැටහෙනවා ,...ආදී වශයෙන් අරමුණු කරන්නේ තාම–ධම් පමණෙකි.

### වතුරාරක්ෂා දියුණුව

ටික දිනක් යනතුරු හිදීමේ රූපය හරිහැටි නො වැටහි අවුල් සහිත අයුරක් ඇතිවිය හැක. ශුද්ධාදී ගුණයන්හි පිහිටා අරමුණු කිරීමෙන් හිදීම, හැපීම හොඳින් අරමුණු වන්නට පටන් ගණියි. මේ තත්ත්වය ඇති වන විට නැවත යෝගි—යාගේ පූවිකෘතායන් ගැණ සොයා බැලිය යුතු ය. ඉන්දියයන් දඬි කළ යුතු ය. බුදුගුණ අරමුණු කරවීමේ දී සම්බුද්ධත්වය කෙරෙහි ස්ථිරව පිහිටි පිරිසිදු ශුද්ධාවත්, අශුද්ධාවත් මැඩ පැවැත්වෙන බල බවට පැමිණි ශුද්ධාවක් ඇතිවන සේ සිතට මනාප වූ බුදු ගුණයක් අරමුණු කොට සිත පිහිටුවා නො සැලෙන ශුද්ධාවෙන් යුතුව ''මගේ ජීවිතය ඒ සම්මා සම්බුද්ධ අමාමුණියන් වහන්සේට පූජාවේවා'' ජිවිත පරිතාහාගයෙහි යෙදෙන ලෙස ද ''මාගේ ජීවිතය යැ'' යි මෙනෙහි කරණ විට ''හිඳීම්'' රූපය අරමුණු කොට පූජා වේවා, පූජාවේවා...යි, විනාඩියක් පමණ මෙනෙහි කරණ ලෙස ද අවවාද දිය යුතු ය.

''මම සුවපත් වෙමිවා'' යි මෙත් වැඩිමේ දී ද මම යනු මෙනෙහි වන විට ද හිදීමේ අරමුණ ගන්වනු.

ඊළහට සියලු සත්ත්වයන් අරමුණු කරවා වෙසෙසින් මාරකායිකයන් අරමුණු කරවනු. ''සුවපත් වෙත්වා'' යන එක ම මනසිකාරයක් පවත්වන ලෙස ද එය දියුණු ව පුබලව ද්වෙෂය තදෙන් යටපත් වන ලෙස ද පැවැත්විය යුතු ය. තමනුත්, සියලු සත්ත්වයනුත් එකවර අරමුණු වන සේ (ස්වල්ප වේලාවකින්) පුහුණු කරවිය යුතු ය. මරණය, මරණ යැයි මරණානුස්මෘතිය මෙනෙහි කිරීමේ දී හිඳීමේ රූපය අරමුණු කොට නාමරූප ධමී වහ–වහා බිඳියන අයුරු මෙ– නෙහි කොට තමන් ඇතුළු සියලු සත්ත්වයන්ගේ ම මරණය අරමුණු කරවා එයින් බලවත් සංවේගයක් නැගී එන අයුරු මෙනෙහි කරවීම පැවැත්විය යුතු ය.

අසුහ මනසිකාරයේ දී අසුහය .... අසුහ......යැයි, තම සිරුර හෙවත් හිඳීමේ රූපය අරමුණු කරණු මෙසේ හිඳීමේ රූපය අරමුණු කරමින් හිසේ සිට දෙපතුල දක්වා බලවත් පිළිකුල් අසුහ ස්වභාවය මැරී දින කීපයක් ගෙවී ඕජා වැගි–රෙන, දුර්ගන්ධ අසුහ ස්වභාවය අරමුණු කරමින් ඡන්දරාගය දුර ගසා යවා විරාග සහගත සිතිවිලි දියුණු තියුණු ව නැග එන විට උදරයෙහි පිමබීම–හැකිලීම ඇද්දයි බලා ඇතොත් කුමානුකූල ව පිමබීම හැකිලීම, හිදීම හැපීම යැයි භාවනායෙහි යෙදවිය යුතු ය. ඇතැම යෝගීන්ට මේ අවස්ථායෙහි පූව් කෘතායන් අවසන් වන විට පිමබීම හැකිලීම තො දනී යන්නට හැක. එවිට තමන්ගේ ඕනෑකමෙන් පිමබීම හැකිලීම ඇතිකොට නො ගෙණ හිදීම හැපීම පමණක් අරමුණු කරවිය යුතු. නැවත ටික වේලාවකින් පිමබීම-හැකිලිම දනෙන්නට පුළුවන. එවිට සතර ම අරමුණු කරමින් භාවනා කරණු.

#### ඉන්දුිය සමත්වය

''ඉන්දිය'' යනු යම කුියාවක් පිළිබද අධිපතිකම පුධානත්වය උසුලන ධර්මය මෙහි ගනු ලැබේ. අශුඩාව මැඩපැවැත්වීමේ පුධානත්වය උසුලන්නේ ශුද්ධා ඉන්දුියය යි. මෙසේ වීය® – ස්මෘති – සමාධි – සමාධි – පුඥ ඉන්දීයයෝ කුසීතකම, මුළාව, වික්ෂෙපය, හෙවත් අවුල් ගතිය, ධර්– මයන් ගේ නියම තත්ත්වය නො දනීම, හෙවත් අනිතාාදීන් ගේ අනවබෝධය යන මේ ස්වභාවයන් මැඩපැවැත්වීමේ පුධානත්වය උසුලති. එහෙයින් ශුද්ධාදී පස ඉන්දුිය නාම– යෙන් ගැනෙනි. ි මුලසිට ම මේ ඉන්දිය ධර්මයන් ගේ දියුණු – නොදියුණු කම උඩ භාවනාවෙ දියුණුවද රඳා පවතී. ස්වභාවයෙන් මේ ශුද්ධාදී ඉන්දියයන් ගේ දියුණුව සසර කළ පින් ඇත්තවුනට ය. යෝගියා සසර දී කළපින් ඇත්තෙක් නම්, ඉක්මනින් භාවනාව පුතිඵල සහිත වන්නේ මේ හේතු– වෙනි. මුලික කර්මස්ථානයන්ට පෙර චතුරා – රක්ෂා කර්මස්ථාන වඩන්නේ මේ ශුද්ධාදී ඉන්දුිය – ධර්යම දියුණු කර ගැනීමට ය.

එහි බුදුගුණ සිහි කිරීමෙන් ශුද්ධාව විශේෂයෙන් වැඩෙයි. අශුද්ධාව මැඩපැවැත්වෙමින් දුරුවෙයි. සද්ධින්දිය වැඩෙනුවාත් සමග ම යම් යම් අමනුෂහාදීන්ගේ කරදර පිළිබඳ සැක බිය මග හැරෙයි. මෛතුය වැඩීම පුධාන වශයෙන් සමාධින්දියය දියුණු වීමට හේතුයි. ද්වෙෂය දුරු වීමෙන් සිත වහා එකහ භාවයට පැමිණෙයි. එසේම දෙවියන් ගේ ආරක්ෂා පිහිට සැලසෙයි. මෛතුය දියුණුවත් ම මැසි – මදුරු ආදීන් ගේ පීඩා පවා බොහෝ විට සංසිදී යන්නේ ය.

මරණානුස්මෘතියෙන් තමන් ගේ හා සියලු සත්ත්වයන් ගේ මරණය පිළිබඳ වහ – වහා අරමුණුවීමෙන් ජීව – ලෝකය, මහා ගංගාවක් වේගයෙන් මුහුද දෙසට ඇදී යන්නා සේ මරණය කරා ඇදී යන බව වැටහීමෙන් බලවත් සංවේගයක් හටගණියි. එම නුවණින් මුසු සංවේගයෙන් වීයාර්ය දියුණු කරවත්නේ ය. ''සංවිශ්ගෝ යොනිසෝ පදහති'' සංවේගවත් වූයේ නුවණින් වීයාර්ය කෙරේ. එහෙයින් මරණානුස්මෘතිය පුධාන වශයෙන් විරියින්දිය දියුණු කර ගැණීමට හේතු වෙයි.

අසුහානුස්සතිය; සති – පඤ්ඤ යන ඉන්දියයන්ගේ දියුණුවට විශේෂ හේතු බැව් එහි අනුසස් වදළ දේශතාවන් ගෙන් පුකට ය.

මෙසේ මෙම ඉන්දිය ධර්මයන් එක පමණට දියුණු වීමෙන් කර්මස්ථාන භාවනායෙහි පුතිඵල ලැබිය යුතුය. එයිනුත් ශුද්ධා – පුඥ දෙදෙනාත් වීය\$ – සමාධි දෙදෙනාත් වෙසෙසින් සමව වුවමනා ය.

ශුද්ධාව තරමට පුඥුව නොදියුණු නම් ඔහු කරන්නේ වැඩිපුර ආගමික ''මෝඩ'' කම් ය. එසේම පුඥුවේ තරමට ශුද්ධාව නො දියුණු නම් ඔහු ඉබේ ''ලෝකෝත්තර'' වුණු කට්ටයෙකි. එබඳු අයට භාවනා කළ නො හැකියි. කළත් පලක් නැත. වියාශයේ තරමට එකහකම (සමාධිය) බල නො පවත්වයි නම්, ඔහු ඉහලින් යන්ට තනනා විදියේ නිතර ම ඇවිස්සුණු පුද්ගලයෙකි. එසේම ඒකාගුතාවයේ තරමට වියාශ වැඩ නො කරයි නම්, ඔහු නිකම් ම කුසිත යෙකි. එහෙයින් සද්ධා – පඤ්ඤ දෙදෙනාගේ සහ විරිය – සමාධි දෙදෙනා ගේ සමතාවය වෙසෙසින් පසස්තා ලදී. සතින්දිය වනාහී ඉහත කී සතර දෙන පිළිබඳ ව ඔවුනොවුන් ගේ කටයුතුවල සම ව යෙදීමටත් සම්ව පවත්නේ දයි දන ගැණීමටත් එක් ව යෙදෙන සිතුන් වෛතසිකයනුත් අවශා

අරමුණෙහි යෙදීමටත් නිතර උත්සාහ ගණිමින් පැවැත්විය යුතු හෙයින් ''සති පන සබ්බත්ථ වට්ටති'' යි විශුද්ධි මාර්ගයේ දක්වන ලදී.

ශුද්ධාව වැඩි ද, පුඥුව අඩු ද, යනාදී ඉන්දියන්ගේ අඩු– වැඩි බව, යෝගියා ගේ චරිතය – හැසිරීම පරීක්ෂාකාරී වීමෙන් අවබෝධ කර ගත හැකි ය. එහෙයින් සුදුසු ධර්මාවවාදයන් ගෙන් ඉන්දිය සමතාවය ඇති කරවා, ඒවා බල බවට බොජ්ඣඩ්ග බවට පත්වනසේ කුියා කරණු. මෙහි ඉතා කෙටි යෙන් තේරුම් ගත යුත්තේ යෝගියා ගේ සල්ලක්ඛණ ජවන– යන්හි පඤ්චින්දිය ධම්යන් යෙදෙනොත් සම ව පවතිතොත් එය ම ඉන්දිය – සමතාවය යි.

## සල්ලක්ඛණ සිත් දියුණු වීම

මේ කාලය වන විට යෝගියාගේ ඉන්දිසයන් නියුණු වීමෙන් සෑම කිසාවන් ම ඇසීම්, බැලීම් ආදී ඉතා සුළු දෙය වුවත් සිහිය යොදවා අරමුණු කොට කිරීම ඉතා පහසු බව වැටහිය යුතු ය. කලින් එළැඹෙන සෑම දෙයක්ම අරමුණු කොට සිහිය පැවැත්වීම දුෂ්කර වුව ද, දන් සිහියෙන් අරමුණු නො කිරීම. දුෂ්කර බව ඉබේ අරමුණු වන බව වැටහෙන්නට පුළුවන. ඒ වනාහී සතිය ගේ ''උප ගණ්හණ'' ලකුණය පුකට වීම යි. තව තවත් තමන්ට නො අසුවන කියා, සිතිවිලි ආදී යමක් ඇත්දයි බලා හැම දෙයක් ම සලකන සිත් ඇතිවීමෙන් ඒ හැමෙකක් ම නාම – රුප බව, දුඃඛ, සතාය බව, එසේ නො දනීම අවිදාහව බව, දැනීම විදාහව බව සල්ලක්ඛණ යනු විදර්ශතා පුඳුව ම බව වටහා දිය යුතු ය. උපදේශ කේ තුන්වන සක්මන් භාවනාව

ඉතා හොදින් සිත එකහ වන සේ දෙවෙනි සක්මන් හාවනැව පුහුණු කළ යෝගියාට පය එසවීමේ දී ඇතිවන නාම - රූපයන් හා තැබීමේ දී පහළ වන නාම - රූපයන් ද මනාව සිහියට අසු වී නුවණට වැටහී ඇතිවීම්-බිඳීම් පැහැදිලි ව දක්නා තුරු සැහෙන කලක් සති කිහිපයක් හෝ පුහුණු වූ පසු ගමනෙහිදීත් මනාව කුියාවේ යෙදෙයි නම්, ඉක්මණින් වුව ද අරමුණු කළ හැකි නම් තුත්වන සක්මන් භාවනාව දිය යුතු ය.

- 1. එසවීම = උද්ධරණ.
- 2. දිගහැරීම = අතිහරණ.
- 3. තැබීම = සන්නික්ඛීපන.

එක පියවරක් පිළිබඳ මෙසේ අවස්ථාතුණක් අරමුණු කිරීම මෙයින් පැහැදිලි ය. එසවීම තැබීම පුහුණු වූ යෝගියාට ඒ අතර පාදයේ කියාකාරිත්වය වැටහෙත්තේ පය දික්කිරීමක් වශයෙනි. එසවීමේ දී පය නැමෙයි. නැමුණු පය නැවත තැබීමට දික් කළ යුතු ය. එහෙයින් එම කියාව දිගහැරීම හෝ දික් කිරීම වශයෙන් වාාවහාරයේ එයි. එම වාාවහාරයට හෙවත් පුඥප්තියට අනුව අරමුණු කරවිය යුතු යි. දුන් මෙසේ පය ඔසවමින් එසවීම දික්කරමින් දිගහැරීම තබමින් තැබීම යනුවෙන් පාදයේ සිහිය පිහිටුවා පටන් ගැන්මේ දී ඉතා සෙමින් ඔසවමි, දිගහරිමි, තබමි....යි මෙසේ වම්පාදයේ පටත් ගෙණ, එසවීම – පටත් ගැණීම පැවතීම අවසත් වීම දිග හැරීම – පටත් ගැණීම, පැවතීම, අවසත්වීම, තැබීම,– පටත් ගාණීම, පැවතීම, අවසත් වීම, මෙනයිත් සක්මත් කොට නැවතීම, සිටීම, හැරීම පෙර පරිදි අරමුණු කරවනු රූප–ශබ්දදිය අරමුණු කැරවීම ද පළමු මෙනි. වීශුද්ධි – මැගීයේ දක්වන ලද ''විතිහරණ වොස්සජන සන්නි රුම්හණ'' අවස්ථා ද මෙයට ම අනුගත ව විදර්ශනා වන්නේ ය.

#### පරමාර්ථ (කේ.)

(කේ) උපදේශ කොටසින් පාදයේ දිගහැරීම හෙවත් අතිහරණය විදර්ශතාවට නගන අයුරු දර්ශීත ය. පය දිග හැරීමේ ඡන්දය යෙදුණු සිත දිගහැරීමේ ආකාරය වූ රූපය මෙහි නාම – රූපයෝ ය.

පුථම සක්මන් භාවනාවෙන් තැබීම අරමුණු කොට ඇති වූ විදර්ශනා සිත් පරම්පරාව එසවීම දිගහැරීම තැබීම අරමුණු කිරීමට උපතිශ්ශය වෙයි. කුමානුකුලව භාවනා කිරීමේ දී සක්මණේ දීත් සිත ඉක්මණින් සමාධියට පැමිණෙයි, ඇතැම් විට ඇසි – ඇසී තිබුණු අරමුණු කළ ශබ්ද නැසී යන අයුරු වැටහෙන්නට පුළුවන,

#### නාම - රූප චවත්ථානය

මෙසේ පුධාන වශයෙන් පඨවී තේජෝ වායෝ කායයන් අනුදර්ශනා කරමින් ෂට්ද්වාරික විදර්ශනාව සපුරමින් සති – සම්පජඤ්ඤයන් කියාවට නගමින් පුධන්–වීයාීය වඩන යෝගියාට දුන් පිමිබීම හැකිලීම හිදීම හැපීම අරමුණු කිරීමේ දී ඉතා ඉක්මණින් පිමබීම් හැකිලීම් නැවතී හිදීම හැපීම වැඩි වේලාවක් අරමුණු කළ හැකි වන්නේ ය. පිම්බීම හැකිලීම වෙනදටත් වඩා සියුම් ව අරමුණු ව ගොස් වායො– ධාතුවගේ එළෙඹ සිටීම දුනෙන්නේ ය. සත්පුාය ආහාර පාතාදිය සේවනය කිරීමෙන් තමන්ට පහසු දුනෙන්නේ ය. වෙනදට වඩා සියුම් ව පිම්බීම, අනිත් දෙයකි. එය අරමුණු කරණ සිත අනිකකි. හැකිලීම අනිකකි. එය අරමුණු කරණ සිත අනිකකි. මෙසේ ඒ ඒ අරමුණු රූප ලෙසත් අරමුණු කරණ සිත් නාම – ධර්ම ලෙසත් වෙන් වෙන් ව වැටහෙන් – නේ ය. පිම්බීම හැකිලීම නැවතී හිඳීම හැපීම වැඩි වේලාවක් අරමුණු කිරීමේ දී කලින් සඳහන් කළ පරිදි කරකැවීම, වෙව්ලීම්, පැද්දීම්, ඇලින්වීම්, සෘජුවීම්, දුවීම්, නැවීම්, පෙලීම්. හිරීවැටීම්, ඇති වී නැති ව ගොස් වැඩි වෙලාවක් හිදීම්, හැපීම අරමුණු ව සිත එකහ ව පවතී.

හැකිතාක් වේලාව දික් කරමින් සැහෙන පමණ සක්-මණෙහි ද යෙදෙවින් මෙසේ හාවනානුයෝගී වන විට පිම්බිම් දෙකෙහි මෙන් හිඳීම් හැපීම් අරමුණ ද හිඳීම් අනිනෙකි. එය අරමුණු කරණ සිත් අනිකෙකැ'යි මෙසේ රූප හා නාම ධම් වශයෙන් වෙන් ව වැටහීම පිළිබද ඉතා පැහැදිලි අවබෝධයක් ලැබෙන්නේ ය. බාහිර රූප ශබ්දදිය අරමුණු කරණ කල්හි ද රූපය හා එය දැනගන්නා සිත ය යනාදී වශයෙන් ඒ ඒ අවස්ථාවන්හි පවත්නා නාම-රූප-ධම්යන් පුකටව පැහැදිලි ව වෙන් ව දක්ක හැකි ය. සක්මණේ දී ත් එසවීම අනෙකක, එසවීමේ සිත අනිකෙක යනාදි වශයෙන් ඔවුනොවුන් වෙන් ව වැටහෙනු ඇත.

එසේම පිම්බීම්, හැකිලීම්, හිඳීම්, හැපීම් හා රූප-ශබ්දදී ඒ ඒ රූප ධර්මයන් කරා ''නැමී'' ඇදී යන හෙවත් අරමුණු ගන්නා ස්වභාවය ඇති හෙයින් සිත්වලට නාමධම් කියා ද. පුතාක්ෂේ ඥෙනයෙන් නාමරූප වෙන් ව වැටහෙයි. ''නමන ලක්බණං නාමං'' අරමුණු කරා නැමී ඇදී යන ලක්ෂණ ඇත්තේ නාම නම් වෙති.

එසේම පිමබීම හැකිලීම හිඳිම හැපීම හා රූප-ශබ්දදී සියලු රූප-ධම්යන් අරමුණු කරු නැමී ඇදී නො යන බව අරමුණු නො ගන්නා බව නො දන්නා බව හා සික් බිදෙන්නා සමග ම බිඳී යන බව වෙනස්ව යන බව වෙන් ව පුතාක්ෂ දෙනයෙන් වැටහෙනු ඇත. මේ වනාහී ''රුප්පන ලක්ඛණ'' හෙවත් වෙනස් වීමේ ලක්ෂණ වශයෙන් හා අවාාකෘත වශයෙන් රූපය වෙන් ව වැටහීම සි. මේ දක්වන ලද්දේ පෙරට වඩා දියුණු වූ නාම-රූපයන් වෙන්ව දක්නා නුවණ පහළවීම යි. නාම-රූප පරිච්ජේද ඤණය යි. තව මතු මත්-තෙහි ද මෙබඳු අවබෝධයන් දියුණු තියුණු ව ලැබිය හැකි බව ද තේරුම ගත යුතු ය.

## පුඥප්තිය බීඳීයෑම

මෙම භාවතාවෙහි යෙදීමට පෙර යෝගියා ''මම යනවා, මම වාඩිවෙනවා, මම කනවා'' ආදී වශයෙන් කරණ ලද වාවභාරයන් ගේ ද කුමයෙන් දියුණු වන භාවනා ඇති මෙකල ''මම යනවා, මම වාඩිවෙනවා, මම කනවා'' ආදී වාවභාරයන් ගේ ද අමුත්තක් වැටහෙනු ඇත. දනුදු යෝගියා ''මම යනවා සක්මන් කරනවා.''යි වාවභාර කරණ නමුදු කලින් තරම ''මම'' යනුවෙන් දඩි ව ගත් දෘෂ්ටියකින් එසේ වාවභාර නො කරන බව යෝගියාට ම වැටහෙනු ඇත.

එසේම පිම්බීම, හැකිලීම, හිදීම්, හැපීම, එසවීම්, දිග හැරීම්, තැබීම්, දකීම්, ඇසීම්, ආදී මේ සෑම දෙයක්ම එසේ දෙයක් නැති බව හා ඒවා පණවා ගැණීම් බව හුදෙක් සියල්ල ම නාම-රූප ධර්ම බව මනාව පැහැදිලිව වැටහෙන්නේ ය. මේ වනාහි චීන්තාමය වශයෙන් කල්පනා කිරීමෙන් නොව, හුදෙක් ඒ ඒ අරමුණු උඩ සිත සියුම් ව එකතුකිරීමෙන් සමාධිය හා පුඳෙව ගේ වැඩිමෙන් සිදුවන දියුණු අවබෝධ ඥනයකි. මෙය දියුණු වූ නාම-රූප පරිගුභයකි. මේ අවස්ථාවට පත්වන විට සත්ත්ව-පුද්ගල පුඳෙප්තිය බිදීගොස් තදඩග වශයෙන් සක්කායදිටයීය තුනී වන්නේ ය. පුහාණය වන්නේ ය.

නාම–රූප වවත්ථානෙන සක්කාය දිට්ඨිය පහාණං හේතු දනීම

මේ නාම-රූප ධර්මයන් මෙසේ දිගට ම ඇති වෙවි යන්නේ ඒ ඒ දේවල් කරනු කැමති නිසා බව අවබෝධ විය යුතු යැ. මෙ සේ කැමතිවීම අවශාවීම සඩ්බාාත ලෝහයා ගේ අවශාතාවය නිසා ඒ ඒ අවස්ථාවන්හි තමන් අරමුණු කරනු ලබන නාම-රූපයන් පහළ වන්නා සේ අතිත තෘෂ්ණාව වර්තමාන තාම-රූපයන්ට හේතු වූ බව ධම්ය දන්නා අයට ප්‍රතාක්ෂයෙන් වැටහෙන බව තේරෙයි. ධම්ය නො දන්නා ඇතැම් අයට මේ වැනි යම් යම් අවබෝධ-ඥන ඇති වුව ද එය ප්‍රකාශ කිරීමේ ශක්තිය ඇති නො වේ. මෙසේ සප්‍රතාය නාම-රූපයන් අරමුණු ව යෑමෙන් මේ සත්ත්වයා දෙවියෙකු, බඹෙකු විසින් මවන ලද්දේ නොවෙයි. එසේම ඉබේ හටගත්තේ ද නොවෙයි. යනාදීන් නියම පිරිසිදු දකීම් පහළ වීමෙන් ''අහේතු, විෂම හේතු'' දෘෂ්ටීන් දුරුව යයි.

පච්චය පරිග්ගහ ඤාණෙන අහෙතු විසම හෙතු දිට්ඨිනං පහාණං

### හිදීම් හැපීම් කලාප වශයෙන්

7

පිමබීම හැකිලීම නිරුද්ධ ව වැඩි වෙලාවක් හිදීම හැපීම අරමුණු කිරීමේ දී ස්මෘති සමාධි පුඥුවන් මෝරායන් ම හිදීමේ රූපය කොටස් කොටස් වශයෙන් ම නැති ව යන්නට හැකි ය. ඇතැමුන්ට හිස අරමුණු නො වී බෙල්ලෙන් පහළ අරමුණු විය හැකිය. ඇතැමුන්ට පෙකණියෙන් පහළ ද, සමහර අයට පයාහිංකය ද නො පෙනී යන හැක. ඒවා නැවත නැවත අරමුණු කරවනු. අරමුණු නො වීමෙන් නො පෙනී යල නොව මුඑ හිදීමේ රූපය ම අරමුණු වෙමින් පවතිමින් ශරීරාභානන්තරය පෙනී යන්නා සේ වැටහීම ද, සම්පූර්ණ ඇට සැකිල්ලක් මෙන් දශිනය වීම ද, දර කඩක් මෙන් දශිනය වීම ද, තව නොයෙක් ආකාරයෙන් ශරීරය පිළිබඳ වැටහීම ද, ඇති විය හැකි ය. හැපීම ද ඇතැම් තැනෙක වැඩිපුරත්, ඇතැම් තැනෙක අඩුවෙනුත් අරමුණු විය හැකි ය. වැඩිපුර ද,නෙන තන්හි වැඩිපුර අරමුණු කරවනු. සෑම තැන ම

හැපීම එක තරමට දුතේ නම්, එකවර අරමුණු කරවනු. මෙසේ හිදීම හැපීම් ඒ ඒ සල්ලක්ඛණ සිත්වලට මනාව අරමුණු වෙමින් සල්ලක්ඛණ සිත් පරම්පරාව සම වූ වේගයෙන් පැවැත්වීමේ දී බාහිර රූප-ශබ්දදී රූප ධර්මයන් ද ඒ වේගයෙන් ම අරමුණු වෙමින් සමාධිය ඒ සෑම සල්ලක්ඛණ සිතක ම එකලෙස තියුණු ව යෙදීමේ දී, පුඥ චෛතසිකය ද දියුණු වත් ම, ඉතා පැහැදිලි ව පුකට ව අරමුණු වෙමින් පැවතුණු හිදීමේ රූපය එක අංශයකින් ටිකෙන් ටික ගෙවී– ගෙවී යන්නා සේ විටින් විට මුහුද රළ වැල්ලෙහි ඇතිරී යන්නා සේ කොටස් වශයෙන් නැති ව යන බව වැටහෙනු ඇත. එම ගෙවී-ගෙවී නො පෙනී ගිය කොටස් නො සිනා **පෙ**නෙන කොටස් පමණක් ''හිදීම'' යනුවෙන් අරමුණු කරවනු. තව තවත් ශුද්ධාදී ඉන්දිය ධර්මයන් දියුණු වත් ම ඉන්දුිය සමතාවය යෙදෙත් ම්, සුදු, දුඹුරු ආදී නොයෙක් වලා කුළු වලින් වැසී යන්නා සේ ද හිදීමේ රූපය ඉතා සියුම කැබලි සමූහයකට පත් වී සැලෙමින් පවත්නාසේ ද, අරමුණු විය හැක. ඇතැම් විට දුලි සමූහයක් හෝ දුඹුරු දුම් සහිත ආකාරයක් හෝ වැටහිය හැකි ය. තියුණු පුාඥයෙකුට නම්, මෙසේ කොටස් හෙවත් ''කලාප'' වශයෙන් රූප ධර්මයන් වැටහෙන විට එවේලෙහි ''මම ය, මාගේය'' යනාදි හැඟීම කෙසේවත් නො පවත්නා බව (තදංග වශයෙන්) අවබෝධ වනු ඇත:

කලාප සම්මසනෙන අහං මමාති ගාහස්ස පහාණං ආධානත්ම රූප නිරුද්ධිය.

පිමබීම, හැකිලීම, නිරුද්ධ වී හිඳීම, හැපීම විසින් අරමුණු කළ භූතතුයාත්මක ස්පශී රූපයන් සමාහිත වන සිතින් පුධාන වශයෙන් විදශීතා වත් ම තදනා රූප ධර්ම සහ තදරම්මණික නාම ධර්ම ද තදනුගහ ව විදර්ශතා වෙත්. මෙසේ ආධාාත්මක ස්කන්ධ පඤ්චකය ම සමාහිත වූ සිත් හි පහළ වන පුඥුවෙන් මතා ව විදර්ශතා කෙරෙමින් සැක, කුකුස් නැති නිම්ලද්ධාාශ ඇති යෝගියා ගේ ඉන්දිය ධර්මයන් මුහුකුරා යත් ම ඉතා සියුම් කලාප වශයෙන් වැටහුණු හිඳීමේ රූපය සම්පූර්ණයෙන් ඉතාලෙනී නිරුද්ධ ව යන්නේ ය. ඇතැම් යෝගියෙකුට

මනාව අරමුණු වෙමින් කලාප බවට පත් චෙමින් ගොස් කොටස් වශයෙන් නිරුද්ධ ව යන්නේ ය, ඇතැමෙකුට කලාප වහයෙන් අරමුණු වෙවී තිබුණු සිරුර එකවර ම නො පෙනී යන හැක. දුන් හිදීම හැපීම යැ යි සල්ලක්ඛණ සින් පරම්පරාවට හිදීම කෙසේ වන් අරමුණු නොවන බව වැටහේ නම්, නිරුද්ධ ව ගිය බව සම්පූර්ණයෙන් වැටහේ නම්, ''හැපීම, හැපීම''......යි හැපීම පමණක් අරමුණු කරවනු. ඇතැම් තැන්වල අඩුවෙන් හා ඇතැම් තැන්වල වැඩියෙන් අරමුණු වූ ''හැපීම'' දුන් සෑම තැනෙක ම එක සේ දුනෙන්නට, එකවර අරමුණු වන්නට හැක. මෙසේ පිම්බීම් හැකිලීම් හිදීම් නිරුද්ධ ව හැපීම පමණක් තියුණු ව අරමුණු කිරීමේ දී සමාධිය පුබල ව එම සල්ලක්ඛණ සිත්හි යෙදීමෙන් විදර්ශනා පුඥව ද වඩාත් දියුණු වීමෙන් බලවත් සැහැල්ලු ගති හා වාතයෙන් ඔසවාලන අයුරු දුනෙන්නට පුළුවන. එම සැහැල්ලු ගති ද අරමුණු කරවනු. සැහැල්ලු ගති නිරුද්ධ වූ පසු හැපීම ම අරමුණු කරවනු. නිරුද්ධ වන ඒවා අත් හරිනු. මෙසේ තව තවත් ශුද්ධාවීයඞාදී ඉන්දිය ධර්මයන් දියුණු ිවෙමින් සමත්වයට පත්වෙමින් ආහාර සප්පායාදී සැප කරුණු ලැබීමෙන් අතර නැති ව සල්ලක්ඛණ සිත් පරම්පරාව පවතිත් ම හැපීම යනුවෙන් අරමුණු වන අභාන්තර බාහිර පඨවි, තේජෝ, වායෝ, ධාතූත්ගේ ඇති වෙමින් නැති වෙමින් පවත්නා ස්වභාවය ජල කඳක් බැස යන්නා වැනි, සුළහක් යටින් ගසා යන්නා වැනි, අයුරකින් වැටහෙමින් හැපීම සියල්ලම නො දනී අහසට නහා ලු කලෙක මෙන් බලවත් සැහැල්ලු සුඛසහගත අවස්ථාවක් එළඹෙනු ඇත. ඒ සමග ම නැවත ඉක්මණින් ම හැපීම දුනෙන්නට පුළුවන. එවිට හැපීම අරමුණු කරනු. හැපීම නැවත නිරුද්ධ වින්නට පුළුවන. ඇතැම් විට හිදිම දුනෙතොත් එය මෙනෙහි කරනු. හතර ම අනුණොත් හතර ම මෙනෙහි කරනු. මේ අවස්ථාවේ දී අනිත් සෑම මොහොතකටත් වඩා ඉතා වේගයෙන් ඒ ඒ අරමුණු, අරමුණු වන නාම-රූපයන් ගේ ඇතිවීම - නැතිවීම ඇති ව නැතිවීම ඉතා පුකට ව පෙනෙනු ඇත.

මෙමස් නාමරූපයන් ගේ පහළවීම දකීමෙන් උච්ඡේද දෘෂ්ටියත් නැතිවීම දකීමෙන් ශාස්වත දෘෂ්ටියත් තදංගවශයෙන් පුහාණය වී යනු ඇත.

උදය දස්සනෙන උච්ඡෙද දිට්ඨියා, වය දස්සනෙන සස්සත දිට්ඨියා පහාණං.

#### සමාධිය

මෙම අවස්ථාවෙහි සිතෙහි ඇතිවන ඒකාගුතා වෛතසිකය වතාහි ඉහත විස්තර කළ අයුරු උපචාර සමාධිය සමාන බැව් නිශ්චිතය, මේ එයට අත්දකුම් ලද නිදර්ශනයෙකි. නීලාදී කසිණ භාවනාවෙකින් ලබන ලද පුතිභාග නිමිති ඇති යෝගියෙකුට එම කසිණ භාවනාව නවතා මෙම ශුද්ධ – විදර්ශනා භාවනාව වැඩීමේ දී පිම්බීම හැකිලීම හිදීම් හැපීම් නිරුද්ධ වන තරමට සමාධිය දියුණු වත් ම නිරායාසයෙන් පෙර ලබන ලද කසිණ පුතිභාග නිමිත්ත එළැඹෙන්නේ ය, පුතිභාග නිමිත්ත වනාහී උපචාර සමාධි නිමිත්ත ය. මේ අත්දකීම දියුණු වූ එක යෝගයෙකු පිළිබඳ ව නොවන බව ද සැලකිය යුතුය. එහෙයින් වනාහි මෙම සමාධියෙහිත් සමථ උපචාර සමාධියෙහිත් හේදයක් නො ලැබෙන බව උගත් යෝගිහු සලකත් වා!

සප්ත විශුද්ධිය පිළිබඳ චිත්ත විශුද්ධිය මෙයින් සම්පූර්ණ වත්තේ ය, සමථයෙන් ලද චිත්තවිශුද්ධිය මෙත් ශුද්ධ – විදර්ශතාවේ චිත්ත – විශුද්ධිය වෙන් ව තොගත යුතු ය. මක්නිසාදයත්? විදර්ශනා පුඥවත් සමග ම දියුණු චෙමින් එකවර එක සිත්හි ම යෙදෙන ධර්ම හෙයිනි.

#### තතිය ''පබානය''

#### උපදේශ (කෙ)

පිම්බීම, හැකිලීම, හිදීම, හැපීම, සතර ම නිරුද්ධව ගිය බව යෝගියා විසින් පුකාශ කළ විට එය මනා ව නිරුද්ධ වී ද යි අසා විමසා සුපරීක්ෂා කොට නැවත භාවනා කිරීමේ දී වඩාත් හොඳින් පූව් කෘතෳයන් සපයා පෙර මෙන් ම පිම්බීම් හැකිලීම් හිඳිම් හැපීම් අරමුණු කොට නිරුද්ධ වූ පසු, ''දූනීම, දූනීම, දූනීම......''

යනුවෙන් දිගට ම අරමුණු කරවනු. ''දැනීම'' යනුවෙන් අරමුණු කරන්නේ සිත බව කියා දිය යුතු ය. අරමුණු දනගන්නේ සිතෙනි. හෙවත් විඤ්ඤණයෙනි. මුලින් මුලින් විනාඩියක් දෙකක් පමණවත් දනීම අරමුණු කළ නො හැකි වනුවා ඇත. නැවත හැපීම හෝ හිඳීම දුනෙනු ඇත. ''දුනීම'' නවතා හැපීම පමණක් න**ම,** හැබිම...... යි. එය ම අරමුණු කරනු. හැපීම නිරුද්ධ වූ පසු දැනීමට බසිනු. හිදීම හැපීම දෙක ම පැමිණියොත් දෙක ම, පිම්බීම් හැකිලීම් සමග හතර ම පැමිණියොත් සතර ම අරමුණු කොට නිරුද්ධ වූ පසු පමණක් දැනීම අරමුණු කරවිය යුතු ය. රූපාදි අරමුණු පළමු පරිදි ම පෙනෙනවා, දකිනවා ආදී වශයෙන් මෙනෙහි කරවිනු. මේ කාලයේ දී සක්මන් භාවතා මඳක් අඩු කළ ද වරද තොවේ. යෝගියා නීරෝග නම හැකිතාක් ජාගරියානු යෝගයෙහි නිදිමරා භාවනා කිරීමෙහි යොදවනු. කුමයෙන් දතීම අරමුණු කරණ කාලය දියුණු වන සේ යෝගියා ගැණ වඩාත් පරිකෂාකාරීව ඉතාමත් ම සප්පාය අන්දමින් කටයුතු සිදුවන සේ කුියා කරවනු. ' දැනීම අරමුණු කරන්නට ආසන් – නයේ දී හා දැනීම අරමුණුවීමේ දී කුමයෙන් ශබ්ද ඇසීම අඩු වී යන බව ඇතැම් විට නෑසීම යන බව වැටහෙන්නට පූළුවන.

### පරමාර්ථ (කො)

උපදේශ (කො) පරිච්ඡේදයෙන් ''දැනිම'' යනුවෙන් අරමුණු කරවන්නේ විඤ්ඤණය යි. සිත යි. නාමධම්යි. ඒ වනාහි විඤ්ඤණයා ගේ සවභාව ලකෘණ විසින් අරමුණු කැරවීම යි.

#### ''වීජානන ලක්ඛණං විඤ්ඤාණං''

ධමාලම්ඛණයෙහි ලැබෙන පුසාදදී රූපධම් ත් චක්ඛු විඤ්ඤණාදී නාම ධම්ත් අරමුණු වනු ඇත. වෙනදට වඩා ඉක්මණින් එම සදෙරෙහි උපදතා (පච්චූප්පන්න) නාමරූප යන්ගේ නිරුද්ධිය දකිනු ඇත. මෙසේ සමාධියෙන් බල ලැබූ විදශිනාඥන දියුණුවත් ම රූප – ශබ්දදී රූපධම්යන්ගේත් කදරම්මණික නාම – ධර්මයන්ගේත් ක්ෂණ හංගුරත්ත්වය ඉතා පුකටවත් ම වඩාත් ඒ සමග යෙදෙන විඤ්ඤණ සිත්ම අරමුණු ව යන්නේ ය. විඤ්ඤණයාගේ අරමුණු වීම දියුණු– චත් ම රූප – ශබ්දදීන් පෙර මෙන් පෙනීම, ඇසීම ආදීන් මෙනෙහි කිරීමට වඩා එම රූපාදියත් ''දනීම, දනීම'' යනුවෙන් ම අරමුණු විය හැක.

''ලපනීම'' යනු, පෙනීම දුන ගැණීමක් ය. ''ඇසීම'' යනු, ඇසිම දන ගැණීමක් ය, ආදී වශයෙන් මෙසේ ''දුනීම'' යනුවෙන් ඉබේ ඒ සියල්ල ම අරමුණු වීම විඤ්ඤණයාගේ ස්වභාව ලක්ෂණ විසින් ''විජානන'' ලක්ෂණය එළෙඹ සිටීම යි. එසේම විඤ්ඤණයා ගේ පුව්ඩගම කෘතාය විසින් පුකටව වැටහීම ද වෙයි.......එසේම ඉහතින් අරමුණු කළ පිමබීමාදී රූප නිරුද්ධිය මෙන් ම පෙනීම, ඇසීම් ආදී බාහිර රූපයන් ද ඒවායේ ඇතිවීමට වඩා බිදීම් වේගයෙන් දන්නා විදර්ශතා නුවණින් ඒවා ද දැනීම යනු විසින් විඤ්ඤාණය පධානව විදර්ශනාවන් ම එම බාහිර රූපයන් ගේ නිරුද්ධිය ද වීටින් විට දැක්ක හැකි ය. අතරක් නැතිව දැනීම ලක්ෂණ සිත් ම පහළ වෙ – වී යන බව වටහා ගත හැකිය. මේ වනාහී විඤ්ඤාණයා ගේ ''සන්ධාන'' (එකිනෙකට සම්බන්ධ බව) පුතුයුපස්ථාන'' වශයෙන් වැටහීම යි. මේ කාලයේ ඉන්දීය ධර්ම, බල බවට, බොජ්ඣඩ්ග බවට, ආදී වශයෙන් දියුණු වෙමින් පවතිනු ඇත. ඒවා දියුණු වන සේ ධර්මාව වාදයන් දිය යුතු ය.

## ''ධම්මුද්ධච්ච'' පුහාණ.

මුල සදහන් නාම රූප චෙන් ව දැකීමේ නුවණ ආදී විදර්ශනා ඥනයෝ දන් වඩ වඩාත් පුකටව එළැඹෙනි. ඇතැම් විට නාම – රූපයන් පිළිබඳ හය සහිත පිළිකුල් සහිත නුවණ දකීම් ද, ඇතිවනු ඇත. කලින් ඇති වූ නානා වීධ ආලෝක දර්ශනයන් , ඇතැමෙකුට මේ කාලයේ දී කොහෙත් නැතුව යන්නට පුළුවන. ඇතැම් යෝගීන්ට අමුතු අමුතු ආලෝකයන් පහළ වන්නට ද පුළුවන. එසේම තමන්ට අරමුණු නො වී යන පවත්නා නාම – රූපයන් නොමැති බව වැටහෙනු ඇත. පුීති සුබ සහගත බව ද බලවත් සේ දනෙතුදු අරමුණු වන කෙණෙහි නිරුද්ධ ව යනු ඇත. බලවත් පිරිසිදු ශුද්ධාවක් ඇති හෙයින් රත්නතුය ගුණ කෙරෙහි වහා එකහ ව බැදී යයි. ආචාය්ෂ උපකාරීන් කෙරෙහි බලවත් කාතඥතාවයක් පිහිටනු ඇත. අනුන් මේ භාවනායෙහි යෙදවීමට කැමැත්තක් ද හට ගැණෙනු ඇත.

හයදස්සනෙන සහයෙ අහයසඤ්ඤාය ආදීනවානුපස්ස– නාය අස්සාද සඤ්ඤාය නිබ්බිදනුපස්සනාය අභිරත සඤ්ඤාය පහාණං.

තව ද දනීම අරමුණු කිරීමේ දී සමහර විට පපුව මද තදවීම් ගතියක් දනෙන්නට පුළුවන. එසේම නළල කෙලින් ඉදිරියේ ඉහළින් නලියන්නා වැනි යම් යම් දකීම් ද ඇති විය හැකි ය. තදවීම, දකීම ආදී වශයෙන් මෙනෙහි කරණු. මේ වනාහී සිත පිහිටා තිබෙන පදසථානයන් පිළිබඳ වැටි– හීම ය. නැවත නැවතත් ඇතිවෙමින් මුළු ශරීරයට ම සියුම සුබස්පශීයෙන් පුරවන්නා වැනි පීති සුබ අධිමොක්ෂයන් ගේ . බලපෑමෙන් ශරීරය අහසට නහන්නා වැනි, හුලං මෙට්ටයක ඉන්නා වැනි අයුරුදු දුනෙනු ඇත. ඒවාද අර්මුණු කිරීමේ දී වහා නොදැනී ඇත. කය–සිත දෙකෙහි දරදඬු, බර, අකම්නා ගති දුරු වී ඉබේ ම භාවනායෙහි සිත නිමග්න වන අයුරු සුඛයෙහි දැඩිව පිහිටන අයුරු වැටහී යනු ඇත. මේ කාලයේ ඉතා දඬි නොවූ සම ව පවත්නා වීය\$ය ද නාම-රූප ධම්යන් පිළිබඳ පුතාක්ෂ වශයෙන් ලැබෙන නුවණ හා ඇතැම්විට අනුමාන වශයෙන් ලැබෙන හැඟීම් ද බහුලවනු ඇත. සංස්– කාරයන් කෙරෙහි මැදහත් බව භාවනා කිරි මෙහි දුඩි අභිලාෂය හා නිරායාසයෙන් වහ–වහා භාවනායෙහි යෙදීමට ද හැකිවන හෙයින් ඇතැමුන්ට මේ කරුණු පෙර තමන්ට නො තිබූ හෙයින් තමන් නිවන් මගට පැමිණි බව, භාවනා සම්පූර්ණ කළ බව, ඉබේ හිතෙන්නට හැක. මේ මිත්ථාා ගුාහය උපක්ලේශයක් බව වත් නො වැටහෙන්නේ ය. ඒ

අදහස් ද දෙන ලද උපදෙස් අනුව විදර්ශනා කිරීමෙන් නිරුද්ධව යනු ඇත. ඇතැම විට කලාතුරකින් ආලෝකාදීන් යම් ආකාරයක් දක්තා ලැබේ. තව දුරටත් නිතර නිතරම පිම්බීම හැකිලීම හිදීම් හැපීම නිරුද්ධ වී ''දනීම'' අරමුණු වන කාලය දීර්ඝ වීමෙන් සමාධිය දියුණු වත් ම, විදර්ශනා පුඥව පුබල වීමෙන් ආලෝකාදී උපක්ලේශ ධම්යන් නො පැමිණීම නවතිනු ඇත. ඒ ආලෝකාදීන් නොව දිගට ම මේ වැටහෙණ නාමරුපයන් ම අරමුණු කළ යුතුබව තම නුවණටත්, ආචාර්ය අවවාදයටත් අනුව අවබෝධ වනු ඇත.

මෙසේ ඉහත කී ''ධම්මුද්ධව්වයන්'' ඉහවත් ''විදර්ශ-නොපක්ලේශයන් කුමයෙන් පුහාණය වන බව සැලකිය යුතු ය.

''ඉමිනා මග්ගා මග්ග වචත්ථානෙන තං ධම්මුද්ධව්වං පටිබාහිත්වා පුන විපස්සනා වීථිං පටිපත්න කාල දස්සෙති.'' (පටිසම්හිද – අ)

විදර්ශනූපක්ලේශ යැ යි හඳුන්වන ඕහාසාදී දසධම්යන්හි භාත්තවීම වශයෙන් උද්ධච්ච සහගත සිත් පහළ වීමෙන් වීක්ෂෙප සහගත වන උද්ධච්චය නම් වූ ''ධම්මුද්ධච්චය'' මෙම මාර්ගාමාර්ග වාවසථාපන ඥනයෙන් පුතිබාහණය කොට නැවත විදර්ශනා වීථියට පැමිණි කාලය දක්වයි. මග්ගාමග්ග වචත්ථානෙන, අමග්ගෙ මග්ග සඤ්ඤාය පහාණං.

බෝධිපාක්ෂික ධම්යන් සංවර්ධනය වෙමින් ඉදින් සසර පිරු පින් ඇති නම්, ඉක්මණින් ඔහුට ඉතිරි විදසුන් නැණ හා උසස් සැපත් සිද්ධ කරගත හැක. නො එසේ වූ ඇතැම් යෝගීන්ට ලෙඩ රෝගාදී අභාන්තර හෝ බාහිර උපදුව—යන්ට ද මුහුණ පාන්නට සිදුවනු ඇත. එහෙත් හටගත් ශාසනික ශුද්ධාව නම්, නැති නො වනු ඇත. පැහැදිලි මාර්ගය දක්නා ලද හෙයින් වීයණිදී ධර්මයෝ ද නැවත නැවත නැග ඒමෙන් යම් විටෙක එ බඳු අය කලාහණ මිනු ආචායණී වරයා විසින් රක්නා ලද්දහු, කලක් ගොස් හෝ අභිමතාට්යන් සම්පූර්ණ කර ගණිති.

වඩ වඩාත් තියුණුව අරමුණු කරණු ලබන නාම– රූපයන් ගේ ආතිවීම්, බිදීම් හා වඩාත් බිදීම් ද දකීමෙන්, එම සල්ලක්ඛණ සිත්හි ම තාම-රූපයන් මෙසේ නම්, නාම-රූපයන් සහිත වීමෙන් අතාථ - අසරණ වන බව හා කල කිරීම ද, කලකිරුණු නාම-රූපයන් ගෙත් මිදෙනු කැමති බව හා මොවුන්ගෙන් මිදෙන්නේ නම්, මොවුන්ගෙන් සත් සිඳුණු තැතකට පැමිණෙන්නේ නම්, මැතැවැ යි ද, ඒ සදහා දඩි වීයායක් ගෙන නැවත එම අරමුණු ම විදර්ශතා කරන්නේ වේ. මෙසේ පුති-විදර්ශතා (පටිසඩ්බා) ඥනයෙන් අතිතාාදී ආකාරයන් ඉතා පුකට ව අරමුණු වන්නේ එක ඉරියව්වකින් වැඩි වේලා භාවනා කිරීමේ දී ශරීරය එහෙම පිටින් ම දුක් ගොඩක් බව වැටතේ. එහෙත් එම දුක්ඛ වේදනාවත් ඉක්මවා, නිරුද්ධ කොට විදර්ශනා ඥන දියුණු වන්නේ ය. මේ වනාහී සංස්කාරයන්ගේ දුංඛක්ෂම භාවය එළෙඹ සිටීම යි.

මුඤ්චිතුකමාතා ඤාණෙන අමුඤ්චිතුකමාතාය, උපෙක්බා ඤාණෙන අනුපෙක්බාය පහාණං.

## වීඤ්ඤාණ නිරොධය

මේ කාලයේ ද දන් මගේ විදසුන් නැණ දියුණු යැ යි හෝ තව ඉතිරි මොනවා ද යි ආදී වශයෙන් කල්පනා නිතර නිතර ඇති වන්නට පුළුවන. ඒවා ද අරමුණු කරවිය යුතු. මෙසේ දියුණුවත් ම ඉතා සියුම් වූ ශීසු, ශීසුතර වූ සල්ලක්ඛණ සිත් පහළ වන්නේ ය. එම විදර්ශනා දෙන සිත්හි විඤ්ඤාණයෙහි ම – දනීම අරමුණෙහි ම සියල්ල ඇතුළත් ව පවත්නා වැනි, දනීම මාතුයෙන් සියලු සංස්කාරයන් අරමුණු කරන්නා වැනි, සංස්කාරයන් කෙරෙහි උපේක්ෂා සහගත ව පැවති නුවණ විශේෂයෙන් පහළ වනු ඇත. ඉබේ ම සංස්කාරයන් නිරුත්සාහයෙන් ම අරමුණු වනු ඇත. නො ඉවසිය හැකි දුක් වේදනාවන් නැත. බිය, තැවීම හා සැක පහ ව යනු ඇත. සොම්නස් – දෙමිනස් නැත. නිරෝග නම දෙතුත් පැයක් වුව ද, වැඩි වේලාවක් දනිම අරමුණු කරමින් හාවනා කළ හැකි වන්නේ ය. හාවනාවෙන් නැගිටි පසු කෙඩෙත්තු ගති දනුණ ද පුණිත සුවයක් ද දෙනෙනු ඇත.

මෙසේ සංස්කාරයන්හි සොපෙක්ෂක වැ පවත්නා විදශිතා දෙන ඇත්තේ වුට්ඨාන ගාමිනී විදර්ශනා අවසථායෙහි ය. දන් යෝගියා ''දනීමේ දී ඉතා සියුම්ව යන දනීම, අරමුණු කිරීම් ඇත්තේ, ශබ්ද දී කිසි ම බාහිර හෝ අභාාන්තර පර ධර්මයක් අරමුණු නොවන්නේ යම් ආකර්ෂණ බලයකට ඇදී යන්නා වැනි ඉතා සියුම් අවස්ථාවක ය.

''ව්යුත්ථාන ගාමිණී'' විදශිතා දෙනයත් මුහුකුරා යත් ම දතීම යනුවෙත් අරමුණුවීම ඉතා සියුම් ව අතර ඇති ව ඉඩ සහිත ව යන්නා වැනි දතීමක් සිදුවනු ඇත. එසේ ද ගොස් අවසාන දතීම යැ යි සැලකෙන 'ජවනය'' අනුලෝම ඤාණය ද, ඉක්බිති ''දනීම'' වශයෙන් පැවැති විසංස්කාර ගතව යන්නා වැනි ගොනුභුඤාණය ද සම්පූර්ණ වෙමින් මොහ'පුර දුර යවමින් විසංස්කාරත්වය ම අරමුණු කෙරෙ– මින් පුණිත දෙන දර්ශනයාගේ පහළ – වීමයි.

මේ අවස්ථායෙහි දනීම අරමුණු කරමින් සිටි යෝගියා ගේ සිත කිසිත් නොදන්නා ස්වභාවයකට යන්නා වැනි සිහිය පවතිද්දී ම සිහිය නැතිව යන්නා වැනි ඉන්දිය ධර්ම ඉතා මනාව වැඩ කරද්දී නැතිව යන්නා වැනි, ගැඹුරු දියක කිමිදුණා වැනි තකවයකට පත් ව යලි අමුතු ජීවිතයක් ලද වැනි කය – සිත දෙකම සන්සඳුණු සාත මධුරත්වයක් පිළිබඳ අභාන්තර ගත බවකට පත්වනු ඇත.

අනුලොමෙන ව ධම්මට්ඨිතියා නිඛ්ඛාණෝ ව පටිලොම භාවසස, ගොතුහු ඤාණෙන සංඛාර නියිත්ත ගාහස්ස පහාණං එතං තදඬ්ගප්පහාණං නාම. අරියමග්ගානං භාවි තත්තා.....කිලෙසගහණස්ස අප්පවත්ති භාවෙන පහාණං ඉදං සමුච්ඡෙප්පහාණං නාම.

#### නිර්වාණය

මෙසේ පිම්බීම හැකිලීම හැපීම යනුවෙන් ''වායෝ, තේජෝ, පඨවී'' කායයන් අනුදර්ශනා වශයෙන් අභිනිවිෂිත ව, තදනුගත සියලු තාම–රූප ධර්මයන්ගේ ද ''දැනීම'' යනුවෙන් අවසන් වශයෙන් වීදර්ශනා කළ,

විඤ්ඤණස්කන්ධයාගේ ද, පුබල විදර්ශනා දෙනයෙන් නිරුද්ධියට පත් කැරවීම,

'යත්ථ නාමඤ්ච රූපඤ්ච අසෙසං උපරුජ්ඣති විඤ්ඤාණස්ස නිරොධෙන එත්ථෙතං උපරුජ්ඣති'' (සුත්ත නිපාත) නාම – රූපයන්ගේ නිරවශේෂ (නො ඉතුරු) නිරුද්ධිය වාපශමනය අස්තඩ්ගමනය යම් කැනෙක්හිද විඤ්ඤාණයා ගේ නිරුද්ධියෙන් නැතිවීමෙන් යැයි කියන ලද මෙකැන්හිදී ඒ නාම – රූපයන්ගේ නිරවශේෂ පුහාණය වෙයි. යනුවෙන් පඤ්චවිධ ඥෙය මණ්ඩලය සඵාකාරයෙන් අවබෝධ කර වදළ මහා ශාන්ති දේශකයන් වහන්සේ වදළ–සේක.

''නාම – රූපඤ්ච විඤ්ඤාණ හෙතුකං, විඤ්ඤාණ පච්චය නිඛ්බත්තං, තස්ස මග්ගෙන හෙතු උපච්ඡින්නො විඤ්ඤණං අනාහාරං අනහිනන්දිතං අපත්ථිතං අප්පටි සන්ධිකං තං නිරුජ්ඣති.

(තෙත්තිප් කරණං)

''නාම – රූප ද විඤ්ඤණ හේතුක ය, විඥන පුතාය– යෙන් නිපන්නාහු ය. මාර්ගඥනයෙන් ඒ විඤ්ඤණයා ගේ හේතුව සිඳින ලද්දේ, විඤ්ඤණය අපුතා වූයේ අනභිනන්දිත වූයේ, නොපතන ලද්දේ අපුතිසන්ධික වූයේ නිරුද්ධ වෙයි.''

''තස්ස තං චිත්තං අපරාපරං මනසිකරොතො පවත්තං සමතික්කමිත්වා අප්පවත්තං ඔක්කමති, අප්පවත්ත මනුප්– පත්තො මහාරාජ, සම්මා පටිපත්තො නිඛ්ඛාණං සච්ඡික– රොතීති වුච්චති.''

(මිලින්ද පඤ්හ)

"මෙසේ නැවත තැවතත් සිත්හි කරන්නා වූ ඔහු ගේ සිත අාය\$ මාර්ගයෙන් ගොස් සංසාර පුවෘත්තිය අතිකුමණය කොට අපුවෘත්තියයි කියනලද අර්හත් එලයට පැමිණෙන්නේ ය. මහරජාණෙනි, මෙසේ මනාකොට පිළිපන්නා වූ අපුවෘත්තිය පැමිණියා වූ මහණුන් වහන්සේ අජරාමර නිත\$ මංගල පරම සුන්දර වූ අමෘත මහා නිර්වාණය සිද්ධ කරන්නේය.

(සිංහල මිලින්ද පුශ්නය)

### පාළිපාඨයේ ලිහිල් තේරුම

මතුමත්තෙහිත් නාම – රූපයන් මෙනෙහි කරණ යෝගියාගේ සිත (නාමරූපයන්ගේ) පැවැත්ම ඉක්මවා (පැවැත්මෙන් එහාට ගොස්) නොපැවැත්මට බැස ගණියි .......මහරජ, මනා පුතිපත්තියෙහි යෙදුණේ, (සංස්කාර-යන්ගේ) අපුවෘත්තිය පැමිණියේ නිවණ සිදු කෙරේ යැයි කියනු ලැබේ.

#### මන්ද පඤ්ඤ සොතාපත්ති මග්ග චිත්තවීථිය

තී. න. ද. ම. ප. උ. අ. ගො. මග්ග. එ. එ. හ. හ.

මෙහි පරිකර්ම උපචාර අනුලෝම ගොනුභු යනුවෙන් දෙන සම්පුයුක්ත ජවනයෙකින් ''දනීම, දනීම'' යැයි විඤ්ඤණය අරමුණු කරණු ලබන විදශිනා දෙනය පුබලව යෙදුණු සිත් නිරුද්ධ වූ පසු, 'පුඳෙ විකර්ක, විරති, වීයාී ස්මෘති, එකාගතා'' යන චෛතසික ධර්මයන් – මාර්ගාංගයන් එකවර යෙදෙන මාර්ගජවනය දුක දනිමින්, සමුදය දුරු කරමින්, මාර්ගය වඩමින්, නිවණ දකිමින්, එකවරක්ම පහළ වන්නේ ය. ඉක්බිති ඵලසිත් දෙකක් ඉපිද භවංගයට බස්තේ ය. ඉක්බිති පුතාවෙක්ෂා චිත්තයෝ ය.

(අධිට්ඨාන විධාන හා උත්තර පුධාන පිළිබඳ ව ඇදුරු උවදෙස අනු ව යන් වා!)

''යත්ථ ආපො ච පඨචී – තෙජො වායෝ න ගාධති, න තත්ථ සුක්තා ජොතන්ති – ආදිච්චො නප්පකාසති, න තත්ථ චන්දිමා භාති – තමො තත්ථ න විජ්ජති, යද ච අත්තනා චේදී – මුනී මොනෙන බුාහ්මණො. අථරුපා අරුපා ච – සුබ දුක්ඛා පමුච්චතී ති.''

(උදනපාළි.)

යම් තැතෙක ආපො, පඨවී, තෙජො, වායෝ යන මොවුහු තො පිහිටත් ද? නිඛ්ඛාණස්ස අසංඛත භාවත්තා) තො පවතිත් ද? එහි තාරකාදී ස්වේතාලෝකයෝ නො ඛඛලත්. සූය්‍යා පකට නො වේ. ඉර නැත. සඳ නො ඛඛළයි. සඳ නැත. අන්ධකාරය ද නැත. යම් වේලාවක බහා තඛන, ඛහා තුබූ, පව ඇති, සෙඛ – අසෙඛ මුනි තෙමේ හෙවත් ආය්‍ය ශාවක තෙමේ, මාර්ග ඥනයෙන් අගුමාර්ගක්ෂණයෙහි ආත්ම පතාක්ෂ කොට නිර්වාණය පුතිවේධ කෙරේ ද? එකල්හි කාම– රූප අරූප පුතිසන්ධීන්ගෙන් ලෞකික සැප හා දුක්වලින් අතිශයින් මිදෙයි. ''නිබ්බාණ'' වචනය

''නිබ්බායන්ති සබ්බේ වට්ට දුක්ඛ සන්තාපා එතස්මින්ති නිඛ්බාණං'' සව් £ෘත්ත දුඃඛ සන්තාපයෝ මෙහිදී (නාම – රූප නිරෝධයේ දී නිවෙත්නු යි නිර්වාණ නම් වේ.

''නිබ්බායන්තීති යෙ කිලෙසා වා බන්ධා වා අභාවිත මග්ගස්ස ආයතිං උප්පජ්ජනාරහ පක්ඛෙයීතා හොන්ති, තෙයෙව භාවිත මග්ගස්ස අනුප්පජ්ජනාරහ පක්ඛං පාපුණන්තී ති අත්ථො.''

යම් කෙලෙස් හෝ ස්කන්ධ කෙනෙක් නො වැඩූ මාර්ග ඥන ඇත්තහුට මතු උපදිනු සුදුසු පක්ෂයෙහි පිහිටියාහු ද? ඔවුහු ම වැඩූ මාර්ගඥනයහට නො ඉපදීමට සුදුසු පක්ෂයට පමුණුවත් නු යි නිර්වාන නම් වේ. (වට්ටදුක්ඛ සන්තාපා ති කම්මවට්ට කිලෙස වට්ට විපාකවට්ට දුක්ඛ සන්තාපා. නහි තිවිධ වට්ට දුක්ඛ සන්තාප රහිතානං රුක්ඛාදීනං අනුප්පාද නිරෝධො නිඛ්ඛාණං හොති.''

වෘත්ත දුඃඛ සන්තාපයෝ නම් කර්මවෘත්ත, විපාක වෘත්ත දුඃඛ සන්තාපයෝ යි. තිුවිධ වෘත්ත දුඃඛ සන්තාප නැති වෘක්ෂාදීන්ට අනුත්පාද නිරෝධයක් නොමැත.

''නිබ්බායන්ති වා අරියජනා එතස්මින්ති නිබ්බාණං''

අායාෳජනයෝ මෙහි දී නිවෙත්. පිරිනිවෙත් නු යි නිර්වාණ නමි. නිඛ්බන්ති ධීරායථා යං පදීපො (රතන සුත්ත) නිඛ්ඛා-යන්තී ති තං තං කිලෙසානං වා ඛන්ධානං වා පුන අප්පටි සන්ධිකභාවං පාපුණන්තී ති අත්ථො.

නිවෙත් නු යි ඒ ඒ කෙලෙසුන් හෝ ස්කන්ධයන් නැවත නො පිළිසිදින බවට පමුණුවත් යන අර්ථ යි.

''හවාහවං චිනනතො සංසිඛ්ඛණතො වාණං වූව්වති තණ්හා. වාණතො නික්ඛන්තං ඉති නිඛ්ඛාණං.''

හවයෙන් හවය ගෙනීම, මැසීම කරණ හෙයින් තෘෂ්ණාව වාණ යැයි කියනු ලැබේ.

වාණයෙන් නික්මුණේ නිවණ යි.

නිවණෙහි හැටි

''සන්ති ලක්ඛණං නිබ්බාණං.''

#### ලක්ෂණ

ශාන්තිය ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ නිවණ යි. ශාන්තිය නම නාම – රූප ධර්මයන්ගේ සන්සිඳීම යි.'' නාම – රූප නිරෝධය යි. රශ = මෙයින් ගැණෙන්නේ කෘතාය හෝ සම්පත්තිය යි.

''අච්චුති රසං'' චාූත නො වීම රසය යි. ලද ශාන්ත ස්වභාවය නැවත නැති නො වීම යි.

පුතායුපස්ථාන = මෙයින් ගැණෙන්නේ වැටහෙණ ආකාරය යි.

"අනිමිත්ත පච්චුපට්ඨානං" නිමිත්තක් නැති බව වැට– හෙත ආකාරය යි. සංස්කාර ස්වභාවයක් නො වැටහීම එළෙඹ සිටින ආකාරය යි.

''නිබ්බාණස්ස පදව්ඨානං නලබහති නකෙනවී කාරණෙන නිබ්බාණං උප්පජ්ජිතත්තා.''

නිවණ පිහිටන, හෙවත් ආසන්න කාරණයක් නො ලැබෙ යි. කිසිවකින් නිවණ නො සැදුණු නිසා ය.

ධුව සුහ සුඛ ස්වරුප වූ පරම ශාන්ත මේ අමා මිහිර සැමට ම අත්වේවා!

## විසූද්ධි

නිවන් දැකීම සත්වරක් පිරිසිදු වීමෙන් සිදු වේ. එයට සප්තවිශුද්ධි යැයි කියනු ලැබේ. මේ පිරිසිදු වීම තමා පිළිබඳ ව ය. තමා ම සන්සිදිම ය. අනිත් කෙනෙකුට කළ හැක්කේ මාර්ගය කියා දීම ය. තමන් ම කියාකාරී විය යුතු ය. පිරිසිදු විය යුතු ය. එහෙයින් තමා ම සන්සිඳෙන්නේ යයි බුදුරජාණන් වහන්සේ වදළහ.

#### සීල විසුද්ධිය

බාහිර සංසිදීමක් නැති ව අභාන්තර සංසිදීමක් ඇති නො වේ. පිටට පෙනෙන වැරදි වලින් පළමු ව වැළකී සිටිය යුතු ය. පිටට විසිරී යන වැරදි දක්නට ලැබෙන්නෝ කය වචන දෙකෙනි. එහෙයින් කය වචන දෙක හික්මවා ගැණීම සීලය යි. කය – වචනයන් කියාකරන්නේ සිතෙනි. සීලය පිළිබඳ හොඳ පිහිටීමක්, සමාධානයක් සිතෙහි ඇතිවීමෙන් සිතෙහි ද එක්තරා සංවරයක් – හික්මීමක් ලැබෙයි. උදුනෙහි ගින්න අඩුවන විට පිටතට ඉතිරියෑම නවතින්නාක් මෙනි. එහෙයින් හොඳ සිල් ඇත්තෙකු විය යුතු ය.

> ''යස්ස කායෙන වාචාය. මනසා නත්ථි දුක්කටං තං වෙ කලහාණ – සීලො'ති ආහු භික්ඛුං හිරීමනං.''

යමෙකු ගේ කය – වචන – සිතින් තරක වැඩක් නැද්ද විලිබිය ඇති ඔහු හොඳ සිල් ඇති කලාාණශීලී භික්ෂුවකැ යි වදළහ. ශීලය පිහිටීමට විලිබිය – හිරි ඔතප් අවශා හෙයින් මෙහි ''හිරීමනං'' යැයි දක්වන ලදී. සීලනය හෙවත් හික්මීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ සීලය යි. දුසිල් බව දුරු කිරීම සිලයේ කෘතාය යි. කි්යාව යි. පිරිසිදු බව සීලය ඉදිරිපත් ව සීටින අයුරු යි. හිරි – ඔතප් සීලය පිහිටන පදස්ථානය යි. (හෙවත් ආධාරය යි.)

සීලය ඉතා හොඳින් රක්නා අයුරු ''නව බුද්දං සමා-වරෙ කිඤ්වියෙන විඤ්ඤිපරෙ උපවදෙයසුං.'' අනිත් ණුවණැත්තත් විසින් දෙස්නැගිය හැකි ඉතා කුඩා වරදක් ද නොකරන්නේ ය. යන මෙත්ත සූතු පාඨය අනුගමනය කිරීම ශීලය මනාව රැකිමට ඉවහල් වන්නේ ය. හෙවත් කලාාණ ශීලියෙක් වන්නට හැකි වන්නේ ය. නොයෙකුත් පුහේදයෙන් යුතු ශීලය නම් මාර්ගාංගයන් තුණක් ලෙස දියුණුවන විරති වෛතසිකය යි. එනම් වැරදි විචනයෙන්, වැරදි කායික කිුිිියාවෙන් වැළකීම වැරදි දිවි පෙවෙතින් වැළකීම යි.

කාමාවවර සිත්වලින් මේ තුණෙන් වැළකීම තුන්වරකට සිදුවන හෙයින් කාමාවවර සිතක මාර්ගාංග සයකට වඩා නොයෙදේ. මේ තුණෙන්ම වැළකීමේ ශක්තිය ලබා ශීලය සම්පූර්ණ කෙරෙමින් සෝවාන් මාර්ග සිතෙහි විරතිය පළමු වරට යෙදෙමින් ශාන්ත නිවන් සුවය ලබාදෙයි. පුළු – විතර්ක – විරති – වීය<sup>®</sup> ස්මෘති – ඒකාගුතා චෛතසිකයෝ මාර්ගාංග අටට බෙදෙන්නාහ. පංච – ශීලයේ සිට සියලු ශීලධම ශීලවිශුද්ධිය ඇති කරන්නේය. සෝවාන් පුද්ගලයා අනිත් හවයක උපන් විටද ඔහු අතින් පන්සිල් රැකෙන්නේ ය.

එහෙයින් පඤ්ච – ශීලයට අරියකාන්තිසීල යැයි කියනු ලැබේ. අනාගාමී වීමෙන් අෂ්ටාංග ශීලය සම්පූර්ණ වන්නේ ය.

රහත් වීමෙන් පැවිදි ශීලයක පිහිටිය යුතු වන්නේ ය. සෝවාත් වීමට, අනාගාමී වීමට, රහත් වීමට පඤ්ච ශීලයෙහි පිහිටීමෙන් පුළුවන. සෝවාන් වූවාට පසු එය ස්ථිර වේ. අනාගාමී වීමෙන් අටසිල්හි පිහිටීම සිදුවනවාත් සමග ම පොළොව සෑරීම ආදී කි්යාවල නොයෙදෙන බව සටීකාර වස්තුවෙන් පෙනෝ. රහත් වී ගිහියෙකු ලෙස සමාජයෙහි සත් දිනකට වඩා විසිය නො හැකි වන්නේ සාමණෙර හෝ උප-සම්පන්න පැවිදි ශීලයෙහි පිහිටීමක් රහත් වීමෙන් සිදුවන හෙයිනි.

නො කැඩුනු, නො සිදුරුවුණු, පැල්ලම් කබර නො ගැසුණු, කැලැල් නො වූනු, ණය නැති නුවණැතියන් පසස්නා තණ්භාව නො ගැවුණ සමාධිය පිණිස පවත්නා ශීලයක් රැකිය යුතුය.

පඤ්ච – ශීලයේ සිට කොයි ශීලයක් නමුදු මෙම අංග අටෙන් යුතුව රැකීම එම ශීලපාරිශුද්යිය සෝවාන් ආදී මාර්ගඵල ලැබීමට උපනිඃශුය. වන්නේ ය.

පුහුදුන් ශීලය නිතර කැඩෙන, බිදෙන කිලිටිවන හෙයින් සීල විසුද්ධිය බලාපොරොත්තුවන පින්වතුන් භාවනා කිරීමට කලින් සිල් මෙනෙහි කොට එහි සුළු අඩුපාඩුවක් හෝ තිබේ නම සමාදන් වීමෙන් ඇවැත්දෙසීමෙන් සීලවිසුද්ධිය සම්පූර්ණ කළ යුතු ය. එ විට විපිළිසර වීමක් ඇති නොවීමෙන් ඔහුගේ ශීලය සීල විසුද්ධිය වන්නේ ය.

එසේ ම ඉන්දිය සංවර සීලය ද ආජීවපාරිසුද්ධි සීලය ද ිපව්වය සන්නිස්සිත ශීලය ද ඉවසීමෙන් වීය®යෙන් හා නුවණින් සම්පූර්ණ කළ යුතු වන්නේ ය. එහි සීල – විසුද්ධිය නම්ැසුපිරිසිදු පාමොක් සංවරාදී සිවු පිරිසිදු සීලය යි.

- අාදි සිලං පතිට්ඨා ච කල‍‍‍‍‍රාණානඤ්ච මාතුකං. පමුඛං සබ්බ – ධම්මානං – නස්මා සිලං විසොධයෙ.
- 2. වෙලා ච සංවරො සීලං චිත්තස්ස අභිභාසනං තිත්ථඤ්ච සබ්බ – බුද්ධානං – තස්මා සීලං විසොධයෙ
- 3. සීලමෙව ඉධ අග්ගං පඤ්ඤවා පත උත්තමො. මනුස්සෙසු ව දෙවෙසු – සීලපඤ්ඤාණතො ජයං.
- 1. සීලය මුලයි. පිහිටයි. සීලය සමථ විපස්සනා වන්ට මව ය. සියලු ධර්මයන්ට පුමුබ ය. එහෙයින් සිල් පිරිසිදු කරන්නේය.
- 2. සංවර සීලය සීමාව යි. සිත සතුටින් බබුළුවයි. සියලු බුදුවරයන්ගේ තොටුපල යි. එහෙයින් සිල් පිරිසිදු කළ මැනවි.
- 3. මේ සසුනෙහි සිලය අගුයි. නුවණැත්තේ උතුමෙකි. මුඑලොව ම සිල - ඤාණ දෙකින් ජයවේ කෙලෙස් ජයගෙන තිවන් ලබන්නේ ය.

# 2. චිත්ත විසුද්ධිය

සීලයෙන් කය වචනයන් පිරිසිදු කරගත් යෝගියා ඊළහට සිත පිරිසිදු කරගත යුතු ය. සිතෙහි ඇති කිළුටු බොහෝ ය. සියලු කෙලෙස් ම සිත කිළිටි කරන්නේ ය. එයින් නිවන් ආවරණය කරණ වලහාලන තේරුම ලැබූ කාමච්ඡන්දදී බලවත් කෙලෙස් යටපත් කළ යුතු ය.

ලෝහය ඉහළ අසංයට නැංගවිට කාමව්ඡන්දයයි. ද්වේෂය එසේ දියුණු වූ විට වතපාදය යි. මෝහය වීයතීය අඩු වී පිරිහීමටත්, උඩභුවවටත්, සැක කුකුසටත් හේතු වන හෙයින් ථිනමිද්ධ උද්ධව්වක්කුව්ව විවිකිච්ඡාවන්ට උපකාර වන හෙයින් මේ නීවරණයන් මෝහයේ බලවත් නැගී සිටීම ය.

මේ පඤ්ච නීවරණ අකුසලයන් යටපත් කොට සිතෙහි හොඳ කුසලයන් නැගී සිටීමට මේවායින් සිත පිරිසිදු කර ගත යුතු ය. විසිරි පවත්තා සිතෙහි මේ අකුසලයන් බල-පවත්වන ඉහයින් සිත සංසුන් කර ගතයුතු ය. සිත සංසුන් කර ගැණීමට සමාධියක් හෙවත් ඒ කාගුතාවයක් ඇති කර ගත යුතු ය. ඒ ඒ කාගුතාවය සමග දියුණු වන විතක්ක – විචාර = පීති ඓදනා චෛතසිකයන් විසින් කාමව්ඡාන්ද ආදී නීවරණයන් මැඩපවත්වා සිත සංසුන් කරණු ලැබේ. එවිට විදශීතා පුඥව පහසුවෙන් ඉක්මණිනුත් කියාත්මක වන බව පැහැදීලි ය.

සමාධිය කෙබඳු ආකාරයකින් චිත්ත විසුද්ධිය ලෙස ඇතිවේ ද යි සොයා බැලිය යුතුය. බුද්ධ මාර්ගය

''සමාහිතං චිත්තං එකග්ගං සො බො අහං බුහ්මණ විචිච්චව කාමෙහි'' යනාදීත් අප සම්බුදු රජාණන් වහන්සේ වදරණ සේක්, සිත සමාහිත විය. එකහ විය. බමුණ, ඒ මම කාමයන්ගෙන් වෙත් ව අකුසල යන්ගෙන් වෙත් ව විශක්ක – විචාර – පිති – සුබ සහිත වූ පළමු වැනි ධාානය හා දෙ වැනි තුන් වැනි සතර වැනි ධාානයන්ට පැමිණ පුබ්බෙ නිවාසානුස්සත්, චුතුපපාත ඤාණයන් උපදවා ආස– වක්ඛය ඤාණයට සිත නැමුවෙමි.

(භවහේරව සූනුය)

මෙයින් බුදුරජාණන් වහන්සේ ධාාන අභිඤ්ඤ උපදවා ධාාන පාදක විදර්ශනාවෙන් සම්මා සම්බොයි ඤණය ලබා ගත් බව ඉතා පැහැදිලි ය. මෙසේ අනන්ත සත සූතුයන්හි මේ බව දක්වා ඇත. පසේ බුදුවරයන් වහන්සේලා ද ධාාන පාදක විදර්ශනාවෙන් සම්බෝයිඤාණ අවබෝධ කෙරෙති.

අගුශාවක මහාශාවකයන් වහන්සේලා ද එසේම ධාාන පාදක විදර්ශනාවෙන් මාර්ගඵලාවබෝධය කෙරෙති. වුල්ලපන්තක මහරහතන් වහන්සේ

- අනුකම්පාය මෙ සත්ථා අදසි පාද පුඤ්ඡනිං එතං සුද්ධං අධිට්ඨෙහි – එකමන්තං ස්වදිට්ඨිතං
- 2. තස්සාහං වචනං සුත්වා විහාසිං සාසනෙ රනො. සමාධිං පටිපාදෙසිං – උත්තමත්ථස්ස පත්තියා.
- 3. පුබ්බේ නිවාසං ජානාමි දිබ්බ්වක්බුං විසොධිතං නිස්සො විජ්ජා අනුප්පත්තා – කතං බුද්ධස්ස සාසනං (ඓරගාථා)

- 1. අනුසාසකයන් වහන්සේ මට අනුකම්පා කොට ''මෙය එක් පසක සිට හොඳට මෙනෙහි කරව'' යි සුදු පාපිස්තා කඩක් දුන් – සේක.
- 2. මම සම්බුදු රජාණන් වහන්සේ ගේ වචනය අසා සසුනෙහි ඇලී විසුවෙමි. භාවනා කෙළෙමි. උත්තම අර්ථය සඳහා හෙවත් මගඵල ලැබීම සඳහා සමාධිය නිපදවීමි.
- 3. පෙර විසුම දනිමි. දිව ඇස පිරිසිදු කෙළෙමි. ආශු– වයන් නැතිකොට නිවිදාාවට පැමිණියෙම්. බුදු සසුන කෙළෙමි.
- මේ චූල්ලපන්ථක මහරහනන් වහන්සේ කාශාප බුද්ධ සාසනයෙහි පැවිදි ව ඕදුනු කසිණය වඩා බොහෝ පළපුරුදු කෙණෙකුත් හෙයින් බුදුරජාණන් වහන්සේ දුන් සුදු රෙදිකඩ බැලීමෙන් ඕදුතු කසිණ ධාානය හා එයම විදර්ශනාවට නැගීමෙන් අර්හන්වය ද ලබාගත් අයුරු ය.

මෙය ද අර්පණා ධාාන පාදක විදර්ශනාව ය. මෙසේ මෙය බුදු, පසේ බුදු, මහරහතන් වහන්සේලා නිවන් දුටු පුධාන මාර්ගය යි. එහි කිසි ම සැකයක් නැත්තේ ය.

සමාධිය හා ධාානය:-

- 1. ඛණික සමාධි
- 2. උපචාර සමාධි
- 3. අප්පණා සමාධි

ඛණික, උපචාර අප්පණාතාමයත් පෙළෙහි බොහෝ සෙයින් දක්වා – නැත.

- 1. එකොදි භූතා.
- 2. සමාහිතා
- 3. එකග්ග චිත්තා

යනුවෙන් ය, සූතුාන්තයන්හි දක්වෙන්නේ.

''එථ තුම්හෙ ආවුසො කායෙ කායානුපස්සී විහරථ ආතාපිතො, සම්පජානා, එකොදිභූතා විප්පසන්නචිත්තා සමාහිතා එකග්ගචිත්තා කායස්ස යථාහුතං ඤණාය." (සතිපට්ඨාන සංයුත්ත)

- 2. එකොදිහුතාති ඛණික සමාධිතා එකග්ගහුතා.
- 3. සමාහිතා එකග්ගචිත්තාති උපචාර අප්පණා වසෙන සම්මා ඨපිත චිත්තා. (අට්ඨකථා)
- 1. ඇවැත්නි, තුමෝ මෙහි එන්න. වීයාීයෙන් හොඳ නුවණින් විදශීනාව හා එක් වූ සමාධියෙන් උපචාර – අර්පණා සමාධියෙන් යුක්තවූවෝ ශරීරයෙහි ඇති තතු දක්නා නුවණ ලැබීම පිණිස කායානුපස්සනා භාවනාවෙහි යෙදෙත් වා!
- ii. එකොදිභූතා යනු ඛණික සමාධියෙන් එකහ වූ කියා යි.
- iii. සමාහිතා එකග්ගවිත්තා යනු උපචාර අප්පණා වශයෙන් හොඳින් පිහිටි සිතයි.

සමථයානික විදර්ශනාව වන්නේ අර්පණා සමාධිය පාද කොට විදර්ශනා වැඩීම ය. ධාන උපචාරය හා විදර්ශනා උපචාර වශයෙන් ලැබෙන ඛණික සමාධිය ද විපස්සනා යානික විදර්ශනාවට පාදක වේ. හෙවත් මුල් වේ. මෙහි ඛණික සමාධිය බොහෝ තැන්වල උපවාරයෙහි ම ඇතුළත් වී ඇත.

කොතෙක් හාවතා කළත් උපවාර ධායනයෙන් එහාට තොයන බුද්ධානුස්සති – මරණානුස්සති ආදී භාවතා වඩා එම උපවාරධායනය පාදක කොට විදර්ශනා වඩන්නාහුද ආනාපානසති ආදී අර්පණා ධායනික භාවතා වඩා උපවාර සමාධිය ලබා එය පාදකොට විදසුන් වඩන්නෝ ද සුද්ධ විපස්සනා යානික වන්නෝ ය.

විදර්ශනා භාවනාව පමණක් වඩන්නා ගේ ද සිතෙහි එකග්ගතා චෛතසිකය යෙදේ. අනිකුත් කුසල චෛතසික සමග එය ද දියුණු වන්නේ ය. එසේ දියුණු වන්නා වූ සමාධිය ක්ෂණ ක්ෂණයෙහි ඇතිවෙමින් බිඳෙමින් පවත්නා විපස්සනා සිත්හි පහළ වන හෙයින් එයට ඛණික සමාධිය යි කියන බව වටහා ගත යුතු ය. එක හා සමාන ව ලැබෙන සියලු විදර්ශනා සිත්හි සමාධිය ද ධාාන උපචාර මෙන් ම බලවත් වෙමින් නීවරණයන් යටපත් කොට චිත්ත විසුද්ධිය සම්පූර්ණ කරන්නේ ය. ''ඛණික සමාපත්තඤ්ච අන්තො සමාපත්තියංයෙව වෙදනා වික්ඛමහෙනීත්.'' (සංයුත්ත අට්ඨකථා)

ක්ෂණික සමාපත්තියෙහි දී ද සමත ඇතුළත දී ම වේදනා විශ්කම්භණය වන අයුරු මෙයින් පැහැදිලි ය.

විදර්ශතා භාවතාව පටත් ගත්තේ දිට්යි විසුද්ධිය සදහා තාමරුප අරමුණු කොට භාවතා කිරීමෙනි. එම විදර්ශතා සිත්හි ම යෙදෙන ඒකග්ගතා චෛතසිකය දියුණු වී චිත්ත විසුද්ධිය සම්පූර්ණ වන හෙයින් සප්ත විසුද්ධියේ කුම විරෝධයක් තො වේ. චිත්ත විසුද්ධිය සම්පූර්ණ වෙමින් ම දිට්යි විසුද්ධිය ද ලැබෙන්තේ ය.

## සෝවාන් පුද්ගලයා

සීලෙසු පරිපූරකාරී සමාධිස්මිං මත්තසොකාරී පඤ්ඤය මත්තසොකාරී

(අංගුත්තුර නිකාය.)

සිලය සම්පූර්ණ කෙරේ. සමාධිය තරමකට කෙරේ. පුඥාව තරමකට මකරේ. අනාගාමි පුද්ගලයා

සීලය සම්පූර්ණ කෙරේ. සමාධිය සම්පූර්ණ කෙරේ. පුඥුව තරමකට කෙරේ.

#### රහතන් වහන්සේ

සීලයත් සමාධියත් පුඥාවත් සම්පූර්ණ කෙරේ. සෝ-වාත් වීමට සමාධිය සම්පූර්ණ වීමක් නුවමතා බව මෙයිත් පැහැදිලි ය. ධාානපාදක නො කොට අනාගාමී වුව ද එම උසස් ලෝකෝත්තර සිතෙහි යෙදෙන ඒකාගුතාවය සමාධි යෙහි සම්පූර්ණ වීමකි. ලෞකික අර්පණා සමාධිය ද අනාගාමීන් වහන්සේට වහා උපදවා ගත හැක. රහත් නොවී කලුරිය කෙරේ නම් ලෞකික පඤ්චමධාාන සමාධිය උපදවා එයින් ශුද්ධාවාස බඹලොව උපදින්නේ ය.

සුද්ධ ව්පස්සක රහතන් වහන්සේට ද ධාාන ඉපදවීම අපහසුවක් තො වේ. කිරිය සිත්වලින් අභිඤ්ඤා ඉපදවීම ද කළ හැකි ය. කාමාවචර කුසල ජානයන්ට රූපාවචර ලෝකෝත්තර සිත්වලට අනන්තර – සමනන්තර – උපනිස් සය – ආසෙවන ශක්තීන් ලබාදෙන බව,

''පුරිමා පුරිමා කුසලා ධම්මා පච්ඡිමානං පච්ඡිමානං – කුසලානං ධම්මානං අනන්තර පච්චයෙන පච්චයො.

අනුලොමං ගොනුභුස්ස, අනුලොමං වොදනස්, ගොනු– භූමග්ගස්ස–වොදනං මග්ගස්ස, අනන්තර පච්චයෙන පච්චයො.

පඨමස්ස ඣානස්ස පරිකම්මං – පඨමස්ස ඣානස්ස උපනිස්සය පච්චයෙන පච්චයො – පෙ –

පඨමස්ස මග්ගස්ස පරිකම්මං පඨමස්ස මග්ගස්ස උප – නිස්සය පච්චයෙන පච්චයො. පට්ඨාන දේසනා සාරය බලන්න.

මෙයින් උගන්වන්නේ කාමාවචර සිත් රූපාවචර සිත් වලට ද කාමාවචර සිත් අරූපාවචර සිත්වලට ද කාමාවචර සිත් ලෝකෝත්තර සිත්වලට ද අනන්තර – සමන්තර – උපනිස්සය ශක්තියෙන් පුතාය වන බව ය.

පුධාන වූ සමථ යානික විපස්සනා මග පමණක් නොව මෙසේ උපචාර හා ඛණික සමාධීන් ද චිත්ත විසුද්ධිය සම්පූර්ණ කොට මගඵල ලබාදෙන බව සැලකිය යුතු ය. විදර්ශනා සිත්හි ම දියුණු වූ සමාධිය විත්ත විසුද්ධිය ලබාදිමෙන් නැවත පහළවන විදර්ශතා පුඳෙවෙන් දිට්ඨී විසුද්ධිය සමෘද්ධ වේ. මෙසේ හෙයින් සප්ත විශුද්ධියේ කුම විරෝධයත් නො ලැබෙන බව ධර්මානුකූල ව පැහැදිලි විය යුතු ය.

ඉරියාපථ, චතුසම්පජඤ්ඤ ආදී හා චිත්ත වේදනා නිවරණ පඤ්චක්ඛන්ධාදී සතිපට්ඨාන සූතුයේ එන භාවනාවන් සමථ උපචාරයක් වත් නො ලබා හුදෙක් ඛණික සමාධිය ලබා චිත්ත විසුද්ධිය සැපයෙන භාවනා ය. එහෙත් ඒවා උපචාර සමාධි ගණයෙහි ලා දක්වා තිබේ. එයින් අදහස් කරන්නේ විදර්ශනා සිත්හි යෙදෙන සමාධිය ද සමථ උපචාර සමාධිය මෙන් නීවරණයන් විෂ්කම්භණය කිරීමෙහි සමත් බව ය. මෙසේ හෙයින් පුථමයෙන් සමථභාවනාවක් වඩා උපචාර අප්පණා සමාධීන් ලබා හෝ විපස්සනා භාවනාව ම මූලික වශයෙන් වඩා ඛණික සමාධිය මුල්කොට චිත්ත විසුද්ධිය සම්පූණ කළ යුතු ය.

''චිත්ත විසුද්ධි නාම ස උපචාරා අට්ඨසමාපත්තියො'' චිත්ත විසුද්ධිය නම් උපචාරයන් සහිත අටසමවත යි.

# 3. දිට්ඪි විසූද්ධි විපස්සනා.

සතිපට්ඨාන සුතුයෙන්,

කථඤ්ච හික්බවෙ හික්බු ධම්මෙසු ධම්මානුපස්සී විහරති පඤ්චසුපාදනක්බන්ධෙයු. ඉධ හික්බවෙ හික්බු.

1 – ඉති රූපං.

£

- 2 ඉති රූපස්ස සමුදයො.
- 3 ඉති රූපස්ස අත්ථංගමො.
- 4 ඉති වේදතා.
- 5 ඉති වෙදනාය සමුදයො.
- 6 ඉති වෙදනාය අත්ථංගමො.
- 7 ඉති සඤ්ඤා.
- 8 ඉති සඤ්ඤය සමුදයො.
- 9 ඉති සඤ්ඤය අත්ථංගමො.
- 10 ඉති සංඛාරා.
- 11 ඉති සංඛාරානං සමුදයො.
- 12 ඉති සංඛාරාණං අත්ථංගමො.
- 13 ඉති විඤ්ඤණං
- 14 ඉති විඤ්ඤාණස්ස සමුදයො.
- 15 ඉති විඤ්ඤුණස්ස අත්ථංගමො.
- 16 ඉති අජ්ඣත්ත $\circ$  වා ධමමෙසු –

ධම්මානුපස්සී විහරති.

- 17 බහිද්ධා වා ධම්මෙසු ධම්මානුපස්සී විහරති.
- 18 අජ්ඣත්ත බහිද්ධා වා ධම්මෙසු ධම්මානුපස්සී විහරති.
- 19 සමුදය ධම්මානුපස්සීවා ධම්මෙසු විහරති.
- 20 වයධම්මානුපස්සී වා ධම්මෙසු විහරකි.
- 21 සමුදය වය ධම්මානුපස්සී වා ධම්මේසු විහරති.

අත්ථි ධම්මාති වා පනස්ස සති පච්චුපට්ඨිතා හොති. යාවදෙව ඤාණමත්තාය, පතිස්සති මත්තාය. අනිස්සිතො ච විහරති. න ච කිඤ්චි ලොකෙ උපාදියති එවං බො භික්ඛවෙ භික්ඛු ධම්මෙසු ධම්මානුපස්සී විහරති පඤ්චසුපාදනක්ඛන්ධෙසු. පඤ්චස්කන්ධ විදර්ශනා.

කෙසේ ද? මහණෙනි, භාවනානුයෝගියා පඤ්චස්කන්ධ ධර්මයෙහි ධම්මානුපස්සී ව වාසය කරන්නේ,

මහණෙනි, මෙහි භාවනානුයෝගියා.

- $_{ar{\ }}$  1 මෙමස් රූපය යි.
  - 2 මෙසේ රූපයා ගේ ඇතිවීම යි.
  - 3 මෙසේ රූපයා ගේ නැතිවීම යි.
  - 4 මෙසේ වේදනාව යි.
  - 5 මෙසේ වේදනාව ගේ ඇතිවීම යි.
  - 6 මෙසේ වේදනාව ගේ නැනිවීම යි.
  - 7 මෙසේ සඤ්ඤුව යි.
  - 8 මෙසේ සඤ්ඤව ගේ ඇතිවීම යි.
  - 9 මෙසේ සඤ්ඤව ගේ නැතිවීම යි.
  - 10 මෙසේ සංඛාරයෝ යි.
  - 11 මෙසේ සංඛාරයන් ගේ ඇතිවීම යි.
  - 12 මෙසේ සංඛාරයන් ගේ නැතිවීම යි.
- 13 මෙසේ විඤ්ඤණය යි.
  - 14 මෙසේ ඤ්ඤණයා ගේ ඇති වීම යි.
  - 15 මෙසේ විඤ්ඤණයා ගේ නැතිවීම යි.
  - 16 මෙසේ තමා පිළිබඳ ධර්මයන්හි ධම්මානු– පස්සනා කරයි. ''භාවනා කරයි.''
- 17 මෙසේ අනුන් පිළිබඳ ධම්යන්හි භාවනා කරයි.
- 18 මෙසේ තමනුත් පිළිබඳ ධම්යන්හි භාවනා කරයි.
- 19 ඇතිවීම දකිමින් ධම්යන්හි භාවනා කරයි.
- 20 නැතිවීම දකිමින් ධර්මයන්හි භාවනා කරයි.
- 21 ඇතිවීම නැතිවීම දකිමින් ධර්මයන්හි භාවනා කරයි.

ධර්මයෝ පමණක් ඇත. සත්ත්ව පුද්ගල ස්තුී, පුරුෂ මම මගේ කිසිවෙක් කිසිවෙක් කිසිවෙකු ගේ තො වෙයි. ධර්මයෝ පමණක් ඇතැ යි සිහිය උපදව යි. අනික් අනික් උසස් උසස් විදර්ශතා දෙනයන් ලැබීම පිණිස, සිහිය ලැබීම පිණිස සතිසම්පරඤ්ඤයන් ගේ වැඩිම පිණිස පවතී. තණ්– හාවෙන් දිට්ඨියෙන් චෙන් ව වාසය තරයි. ලෝකයෙහි කිසිවක් හෙවත් රූප – වෙදනා – සඤ්ඤ – සංබාර – විඤ්ඤණ– යන මේ මම ය යි මගේ ය යි තො ගණි යි. මෙසේ මහණෙනි, යෝගියා පඤ්චස්කන්ධ ධර්මයන්හි ධම්මානුපස්සී ව වෙසෙයි.

මේ පඤ්චස්කන්ධ ධම්මානු පස්සනා භාවනාව නො වේ. ධම්මානු පස්සනා භාවනා කරණ සැටිත් එයින් ලැබෙන පුතිඵලත් දේශනා කර වදළ සැටි යි. භාවනාව කෙසේ ද?

ඉති රූපං – රූපය මෙසේ ය.

5

රූපය කෙසේ ද? ''රුප්පන ලක්ඛණං රූපං'' වෙනස්වීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ රූපය යි.

ඉතින් රූපස්කන්ධය විදර්ශනාවට නගන්නා වෙනස්වීම් ලක්ෂණයෙන් රූපස්කන්ධය මෙතෙහි කළ යුකු ය. වර්ත– මාන හෙවත් හටගත් රූපස්කන්ධය අරමුණු කළ යුතු ය. එහෙත් මෙය තරමක් බැරෑරුම් කාරියකි. රූපස්කන්ධය විශාල ය. සියල්ල ගන්නා කල රූප 28 කි.

- 1 පයිචී රූපය පොළෝ රූපය හෙවත් තද ගතිය.
- 2 ආපො රූපය ජල රූපය හෙවත් අලවන තෙත ගතිය.
- 3 තෙජො රූපය ගිනි රූපය හෙවත් උණු ගතිය.
- 4 වායො රූපය වායු රූපය හෙවත් පැතිරෙන ගතිය.
- 5 චක්ඛු රූපය ඇස හෙවත් රූප දක්නා ඇසෙහි ඔප ගතිය.
- 6 සොත රූපය කණ හෙවත් ශබ්ද ගන්නා කණෙහි ඇතුල් ඔප ගතිය.

- 7 සාණ රූපය නාසය හෙවත් ගඳ සුවඳ වැද ගන්නා නැහැයෙහි ඔප ගතිය.
- 8 ජිව්තා රූපය දිව හෙවත් රස වැ*ද ගන්නා* දිවෙහි ඔප ගතිය.
- 9, කාය රූපය = සිරුර හෙවත් පහස වැද ගන්නා කයෙහි ඔප ගතිය මේවා පුසාද රූප ය. පුසාද යනු පැහැදිලි ගතිය හෙවත් ඔප ගතිය යි.
- 10. රූප රූපය = ඇසට අරමුණු වන පැහැය.
- 11. සද්ද රූපය = කණට අරමුණු වන ශබ්දය.
  - 12. ගත්ධ රූප්ය = නැහැයට අරමුණු වන ගත්ධය.
  - 13. රස රූපය = දිවට අරමුණු වන රසය.

ඓටේඨඛ්ඛ රූපය නම් මුලින් කියන ලද පඨවී, තෙජො, වායො යන රූප තුණ යි. එහෙයින් මෙහි දී එය වෙන ම ගනු නො ලැබේ.

- 14. ඉත්ථිභාව රූපය = ස්තුිත්වය ගන්නා පිහිටීමයි.
- 15. පුම්භාව රූපය = පුරුෂත්වය ගන්නා පිහිටීමයි.
- 16. හදය රූපය = හෘදය වස්තුව යි.
- 17. ජීවිත රූපය = සියලු රූපයන් ජීවත් කරවන ශක්තිය යි.
- 18. ආහාර රූපය = අනිකුත් `රූපයන් ගේ ද පැවැත්මට උපකාර වන ආහාර ඕජාව යි.

මේ රූප 18 කම්ම, චිත්ත, උතු, ආහාර, යන සතර ආකාරයෙන් හටගැමණන හෙයින් නිෂ්පන්න රූප නම් වේ. එහෙයින් විදර්ශනාවට මෙනෙහි වන රූප නම් ද වේ.

- 19. ආකාස රූපය = ඒ ඒ රූපයන් වෙන් කරන ඉඩ.
- 20. කාය විඤ්ඤත්ති රූපය = වායෝ ආදී රූපයන් බලවත් වීමෙන් කයෙන් කරණ හැඟවීමේ රූපය.
- 21. වචී විඤ්ඤත්ති රූපය = පඨවී ආදී රූපයන් බලවත් වීමෙන් වචනයෙන් කරණ හැහවීම.
- 22. ලහුතා රූපය = රූපයන් ගේ සැහැල්ල බව යි.
- 23. මුදුතා රූපය = රුපයන් ගේ මෘදු බව යි.

- 24. කම්මඤ්ඤතා රූපය = රූපයන් ගේ කිුයාවෙහි යෝගා බව යි.
- 25. උපවය රූපය = රූපයන් ගේ හට ගැණීම යි.
- 26. සත්තති රූපය = රූපයන්ගේ දිගට පැවැත්මයි.
- 27. ජරතා රූපය = රූපයන් ගේ දිරීම යි.
- 28. අනිච්චතා රුපය 🗕 රූපයන් ගේ බිදීම යි

මේ අටවිසි රූපය යි, මෙහි විස්තර විභාග ඉතා බෙහෙව. අපට ඕතෑ මෙය දැන් ''ඉති රූපං'' කියා වදළ අයුරු විදර්ශතා–වට නැගීම යි. මේ සියලු රූපයන් ගේ ම පොදු ලක්ෂණය වෙනස් වීම යි. ඉතින් රූප ස්කන්ධය එහෙම පිටින් අරමුණු කොට විදර්ශතා කරන්නට බොහෝ දියුණු පින් ඇති නුවණැතියන්ට මිස නො හැක. මේ රූපයන් ගේ එක එකට වෙන වෙන ම පුද්ගලික ලක්ෂණ ඇත. ඒවාට ''ස්වභාව ලක්ෂණ'' යැයි ද කියනු ලැබේ. සියලු රූපස්කන්ධය වෙනස් වීම ලක්ෂණයෙන් අරමුණු කළ යුතුවා මෙන් ම එක රූපයක් අරමුණු කරනොත් එහි ස්වභාව ලක්ෂණයෙන් පමණක් මෙනෙහි කළ යුතු ය.

''ඉති රූපන්ති ඉදං රූපං එතක්කං රූපං න ඉතො පරං රූපං අත්ථිති සභාවතො රූපං සඤ්ජානාති''

(අට්ඨ කථා)

ඉති රූපං යනු මේ රූපය යි. රූපය මේ පමණ යි. මෙයින් එහාට රූපයක් නැතැයි ස්වහාව ලක්ෂණ වශයෙන් රූපය හඳුන යි. යනු එහි තේරුම යි. සියලු රූපයන්ට ම වෙන වෙන ම පුද්ගලික ලක්ෂණ ද ඇත. ඒවාට ස්වහාව ලක්ෂණ යයි කියනු ලැබේ.

''සස්ස අත්තනො භාවෝ සභාවෝ'' තමා ගේ හැටිය ස්වභාව යැයි කියනු ලැබේ. එනම පුද්ගලික ලක්ෂණය යි. පළමු කොට එක රූපයක් එහි ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් මෙනෙහි කිරීමෙන් එකහ වන සිතින් සියලු නාම රූපයන් පංචස්කන්ධයන් මෙනෙහි කළ හැකි යි. මෙසේ කිරීමට කලාණ මිතු ආවායාීවරයෙකු ඇසුරු කෙරෙමින් උපදෙස් ලබාගත යුතු ය. ''රුප්පන ලක්ඛණං රූපන්ති'' – එවං තෙසං තෙසං ධම්මානං පච්චත්ත ලක්ඛණ සල්ලක්ඛණ වසෙන පචත්තා පඤ්ඤඤත පරිඤ්ඤ නාම.''

වෙනස්වීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ රූපය යි. මෙසේ ඒ ඒ ධර්මයන්හි පුද්ගලික ලක්ෂණය සැලකීම් වශයෙන් පැවති පුඥාව ඤාත පරිඤ්ඤ නම් වේ.

පඨවී රූපයේ ලක්ෂණය ''කක්බලත්ත ලක්ඛණ පඨවී'' කැකුඑ – තද බව ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ පඨවිය යි.

එසේ නම පඨවීරූපලක්ෂණයන් (තදගති) දනෙන විට එම පඨවීරූපය තදයි, තදයි යනුවෙන් මෙනෙහි කිරීම පඨවී රූපයේ ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් මෙනෙහි කිරීම යි. වීදර්ශනාවට බැසගත් යෝගියාට ඉක්මනින් ම එම තද බව ඇතිව නැතිව යන ආකාරය දක්නට ලැබේ.

ආපො ධාතුව සියුම් රූපයකි. බැඳීම් වැගිරීම් වශයෙන් එය ද මෙනෙහි කළ හැකි ය.

තෙජො ධාතුව උණුසුම් බව ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ ය. ශරීරයෙහි එක තැනක හෝ සියලු ශරීරයෙහි ම උණුසුම දනෙන්තේ නම්, ඒ උණුසුම දනුණු තැන හෝ සියලු ශරීරය ම හෝ අරමුණු කොට උණු යි, උණු යි, උෂ්ණයි – උෂ්ණයි හෝ මෙනෙහි කිරීමෙන් තේජෝ ධාතු විදර්ශනාව සිදුවෙයි.

වායෝ ධාතුව විත්ථම්භණ ලක්ෂණයෙන් යුක්ත ය. විත්ථම්භණය නම් පැතිරෙන පිම්බෙන ගතිය යි. එය ශරීරයේ උදරය, පපුව ආදී ඉඩ ඇති තන්හි වැඩියෙනුත් අනිත් තන්හි අඩුවෙනුත් ඇති වෙයි. එසේ දනෙන තැනෙක සිත තබා හෙවත් අරමුණු කොට මෙනෙහි කිරීමෙන් වායෝ ධාතු විදර්ශනාව සිදුවෙයි.

මෙහි දී එකක් කිව යුතු ය. පඨවී, තේජෝ, ආපෝ රූපයන්ගේ ලක්ෂණයන් ශරීරයේ නිතර පුකට වන්නේ නො වෙයි. එහෙත් වායෝ රූපයා ගේ ලක්ෂණය නිතර ම පුකට වන්නේ වායෝ රූපය අනිත් රූපයන් ද කිුිිියා කරවීමෙහි යෙදෙමින් නිතර ම කිුිියාවේ යෙදී පවත්නා හෙයිනි. ඒ නිසා ම වායෝ රූපයට බල රූප යැ යි නමකි. නිතර පවත්නා වායෝ ධාතුව ගේ චීත්ථම්භණය අරමුණු කොට විදර්ශතාවට බැසීම ඉතා පහසුවා මෙන් ම ඉක්මතින් අතිකුත් නාම රූපයන් අරමුණු කිරීමට ද සමත් චිත්ත සමාධිය ලබාගත හැකි වෙයි. එහෙයින් –

#### 1. ඉති රූපං – රූපය මෙසේ ය.

මේ ස්වභාව ලක්ෂණයෙන් යුතු ය යි එක රූපයක් එහි ස්වභාව ලක්ෂණය අනුව ගෙණ බලන්න. මෙසේ පිම්බීම්, හැකිලීම්, වශයෙන් පකට වන තැනක වායො ධාතු රූපය බලන්නා වූ මෙනෙහි කරන්නා වූ යෝගාවචරයාට කුම කුමයෙන් ශරීරය සෙලවෙන, පැදෙන ගති දනෙන්ට පුළුවන. ඒ වායෝ රූපයා ගේ සමුදීරණ කෘතාය යි. ඒවා එසේ දනෙන විට සෙලවීම, සෙලවීම ආදී වශයෙන් වායෝධාතුව එම කියාවට අනුව මෙනෙහි කරන්න. එවිට එම සෙලවෙන ගති නැති වී නැවතත් පිම්බීම් හැකිලීම් මෙනෙහි කළ හැකි වනවා ඇත. දන් ඇතැම් විට පඨවී රූපයේ ලක්ෂණ පෙර කියන ලද ආකාරයෙන් වැටහෙන්ට පුළුවන. තදයි, තදයි ආදී වශයෙන් තදවීම් ආදී ගති මෙනෙහි කරන්න. තේරෝ ධාතුවේ උණුසුම් ලක්ෂණය ද වැටහුණොත් මෙනෙහි කරන්න. එය එසේ මෙනෙහි කරණ විට උණුසුම් ගතිය නැතිව යයි. එවිට යලිත් විත්ථම්භණය ම ගන්න.

ආපෝ රූපයේ බැඳීම් වැගිරීම් ගති දුනෙන්නට පුළුවන. එසේ දැනුණොත් එය එසේම මෙනෙහි කරන්න.

මෙසේ සතර මහා භූත රූපයන් විදර්ශතාවට නගන්නේ ය.

දැන් – චක්බු රූපය වීදර්ශනා කරන්නේ කෙසේ ද? එය ද අනිකුත් රූපයන් මෙන් ඇතිවෙමින් නැතිවෙමින් පවත්නේ ය. එහෙත් අපි එය නො දනිමු.

''පච්චුප්පත්නෙසු ධම්මෙසු – තත්ථ තත්ථ යථාරහං'' යි වදළ පරිදී පවත්නා රූපයක් ම එහි අනිතානාවය දකීමට විදර්ශනා කළ යුතු ය. චක්ඛු රූපයක් ඇති වූ බව දන ගැණීමට වර්ණ රූපයක් අරමුණු විය යුතු ය. ඒ දෙකෙහි හැපීමෙන් චක්ඛු විඤ්ඤාණ සිතක් පහළ වන්නේ ය.

එහෙයින් වදුරණ ලදී.

''චක්ඛුඤ්ච පටිච්ච රූපෙවුප්පජ්ජති චක්ඛු විඤ්ඤාණං'' ඇස ද රූපය ද නිසා චක්ඛු විඤ්ඤණය හටගන්නේ ය. දූන් රූප දෙකක් හා නාමයක් විදර්ශනා කළ යුතු ය.

මේ එකක් විදර්ශනා කිරීමේ දී තුණ ම විදර්ශනා වෙයි. එසේ හෙයින් චක්ධුවිඤ්ඤාණයා ගේ දකීමේ කෘතාය අනුව පෙනීමක්, දකීමක්, පෙනෙනවා – පෙනෙනවා ආදී වශයෙන් විදර්ශනා කරන්න. එවිට චක්ධුප්පසාද රූපයත් රූප රූපයක් චක්ධුවිඤ්ඤාණ නාමධර්මත් විදර්ශනා වෙමින් චක්ධුවිඤ්ඤණ නාමධර්මත් විදර්ශනා වෙමින් චක්ධුවිඤ්ඤණ නාම ධර්ම බීදී යන සැටි දක්ක හැකි ය. ආයතන විපස්සනාව ''යථාවසරස ලක්ඛණ වසෙන'' පවත්නා කෘතා ලක්ෂණ වශයෙන් මෙනෙහි කළ යුතු බව සතිපට්ඨාන අටුවාවේ දක් වේ.

මෙ සේ සොතප්පසාද රූපය, ශබ්ද රූපය, සොත විඤ්ඤාණයත් ඇති වූ විට ඇසීම, ඇසීම හෝ ඇසෙනවා, ඇසෙනවා යනුවෙන් මෙනෙහි කිරීමෙන් සෝතාදී රූපයන් ගේ විදර්ශතාව සිදු වන්නේ ය.

සාණප්පසාද – ගන්ධ රූපය.

ජිව්හාප්පසාද – රස රූපය.

කායප්පසාද – ඓාට්ඨබ්බ රූපයන් ගේ විදර්ශනාව ද මෙසේම සුවදයි, සුවදයි – ගදයි, ගදයි යනුවෙන් ද රසයි, රසයි – තිත්තයි, තිත්තයි යනාදීන් ද හැපීම, හැපීම යනාදීන් ද මෙරෙනහි කිරීමෙන් විදර්ශනාවට නැගෙන අයුරු සලකා එසේ කරන්නේ ය.

භාව රූපාදීය සුබුම රූපයෝ ය. මෙසේ ඕලාරීක රූපයන් විදර්ශතාවට නැගෙන විට ඒවා නිරායාසයෙන් අසුවන්නේ ය.

ඉති රූපං: – මෙසේ රූපස්කන්ධය ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් විපස්සනාවට නැගේන අයුරු දුනගන්නේ ය.

2. ඉති රූපස්ස සමුදයො: – මෙසේ රූපයා ගේ ඇති වීම යි. පළමු පරිදි රූපස්කන්ධය විදර්ශනා වඩන යෝගියාට ඒ අරමුණු කරමින් පවත්නා නාමස්කන්ධය ද විදර්ශනා වන්නේ ය. විශේෂයෙන් රූපස්කන්ධය ලක්ෂණ රසාදී වශයෙන් වැටහෙමින් ගුරු උපදෙස් අනුව භාවනා කිරීමේ දී රූපස්කන්ධයා ගේ හට ගැණෙමින් පවත්නා බව වැටහෙන්— තෝ ය. මේ රූපස්කන්ධය ඉබේ හට නො ගන්නේ ය. කිසිවකු විසින් නොහදන්නේ ය. එසේම අවිදාාාදී ධම්යන්ගෙන් හටගත්තක් බව එසේම හටගන්නක් බව නිරායාසයෙන් වැටහෙන්නේ ය.

- 3. ඉති රූපස්ස අත්ථගමො:– මෙසේ රූපයාගේ නැති වීම යි. රූපය හටගන්නා සමගම බිදී යන බව ද වැටහෙන්– නේ ය. හේතුනුත් නිතර ම බිදෙන්නේ ය. මෙසේ ඇතිවීම නැතිවීම දෙක දක්නා යෝගියාට රූපස්කන්ධයා ගේ අනිතාාදී සාමානා ලක්ෂණය පුකට ව කුමයෙන් දියුණු වන උදයබ්බයාදී විදර්ශනා ඥනයන් ලැබෙන්නේ ය.
- 4. ඉති වෙදනා: මෙසේ වේදනාව ද බිදීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ ය යි සල්ලක්ඛණ වශයෙන් බලන්නේ ය. පළමු කී පරිදි විදර්ශනා භාවනා වඩන යෝගියාට නාම රූප දෙකම අරමුණු වන බව වටහා ගත යුතු ය. විශේෂයෙන් කායික දුක් වේදනාවක් දෙනෙන විට එහි විදීමක්, රිදීමක් කැක්කුමක් හිරිවැටීමක් ආදී වශයෙන් දැනේ. එවිට එම වේදනාව දැනෙන තන්හි සිත තබා රිදෙනවා, රිදෙනවා ආදී වශයෙන් ඉක්මණින් වේදනාව විදර්ශනාවට නගත හැකිය. වේදනාව සුබ-දුක්ඛ උපෙක්බං සාමිස සුබ-දුක්ඛ උපෙක්ඛා නිරාමිස සුඛ-දුක්ඛ උපෙක්ඛා යයි නව වැදෑරුම් කොට සතිපට්ඨානයෙහි දක්වා ඇත.
- 5. ඉති වෙදනාය සමුදයො:– මෙසේ වේදනාවගේ හට ගැණීමයි. පවත්තා චේදනාව අරමුණු කරණ යෝගියාට එය නැවත නැවතත් උපදිමින් පවත්තා දෙයක් බව එස්සාදී හේතූත් ගෙන් උපදනා බව වැටහේ.
- 6. ඉති වෙදනාය අත්ථඩගමෝ: මෙසේ වේදනාව ගේ නැතිවීම ය. වේදනාව ඇතිවත්තාක් මෙන්ම නැතිවෙමින් පවත්තා දෙයක් බව ද හේතුන් ද ඒ සමගම බීදෙන බව ද වැටහෙන්නේ ය. මෙසේ වේදනාව සභාව ලක්ෂණ වශයෙන් මෙනෙහි කිරීමේ දී ඇතිවෙමින් නැතිවෙමින් පවත්තා බව දකීමෙන් අනිත්තාදී සාමාන් ලක්ෂණ වශයෙන් ද වැටහෙන් ඉන් ය.

වේදනාස්කන්ධය සුබ-දුක්ඛ උපෙක්ඛා – සොමනස්ස – දෙමනස්ස වශයෙන් ද චක්ඛුසම්එස්සජා වෙදනා ආදී සවැදෑරුම් වශයෙන් ද තව නොයෙක් ආකාරයෙන් ද ඛෙද දක්වා ඇත.

7. ඉති සඤ්ඤ:- මෙසේ සඤ්ඤව යි.

හැඳිනීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ සඤ්ඤුව යි. රූප සඤ්ඤ ආදි වශයෙන් සවැදැරුම් වූ සඤ්ඤව හැඳිනීම් ලක්ෂණ වශයෙන් අරමුණු කොට මෙනෙහි කිරීමේ දී මේ සඤ්ඤුවක් ඇත. සත්ත්වයෙකු පුද්ගලයෙක් නො වේ. මම නො වෙමී, මගේ නොවේ යැ යි හැඳිනීමක් ඇති වේ.

- 8. ඉති සඤ්ඤය සමුදයො: මෙසේ සඤ්ඤවගේ ඇති වීම යි. මේ සඤ්ඤව ද ඇති වෙමින් පවත්නා බව වැටතේ. අවිදාහදී හේතූන්ගෙන් සඤ්ඤවද හට ගැණේ. මෙසේ සඤ්ඤාව ගේ ඇතිවීම දකියි.
- 9. ඉති සඤ්ඤාය අත්ථගමො:– මෙසේ සඤ්ඤාගේ තැතිවීම යි.

ඇතිවෙමින් පවත්නා බව ද දකියි. මෙසේ සඤ්ඤාව ඇති වෙමින් නැතිවෙමීන් පවත්නා බව දකියි.

- 10. ඉති සංඛාරා:– මෙසේ සංඛාරයෝ යි. අභිසංඛරණ ලක්ඛණා සංඛාරා. විශේෂයෙන් සකස් කිරීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තෝ සංඛාරයෝ ය. එස්සාදී චෛතසික පණස සංඛාර කොටස ය. සකස් කිරීම ලක්ෂණ ය. සියලු සංස්කාරයන්ගේ පුද්ගලික ලක්ෂණද ඇත. එසේ පුද්ගලික ලක්ෂණ පුකට වන අවස්ථාවල දී ලෝහයක්, දෝසයක් ආදී වශයෙන් මතුවූවොත් ඒවා එසේම මෙනෙහි කළ යුතු ය. ඇලීමක්–ඇලීමක් කිපීමක්–කිපීමක් ආදී වශයෙන් මෙතෙහි කළ යුතු ය. මෙසේ සංඛාර මිස සත්ත්වයෙක්–පුද්ගලයෙක් නැතැයි අවබෝධ වීම සිදු වේ.
- 11. ඉති සංඛාරාතං සමුදයෝ: මෙසේ සංස්කාරයන්ගේ හටගැණීම යි. සංස්කාර ස්වභාව ලක්ෂණ විසින් අරමුණු කරණ යෝගියාට සංස්කාරයන් ඇතිවෙමින් පවත්තා ධම් ලෙස වැටහෙන්නේ ය. ඇති වන්නාවූ ධම්යන් අවිදාාදී භේතූන්ගෙන් උපකාර ලබා පහළවන බව ද දත්නේ ය. මෙසේ සංස්කාරයන් ගේ ඇතිවීම දකිමින් භාවනා කරන්නේ ය.

- 12. ඉති සංඛාරාතං අත්ථංගමො:– මෙසේ සංස්කාරයන් ගේ නැතිවීම යි. ඇතිවීම මෙත් ම නැති වීම ස්වභාවකොට ඇති සියල්ල ම නැතිවීම ද ස්වභාව කොට ඇති බව දත්තේය. හේතුත් නිසා හේතුත් සමගම බිදී යන බව දක්ණේ ය. මෙසේ සංස්කාරයන් ගේ ඇතිවීම් නැතිවීම් දකිමින් භාවනා කරන්– තේ ය.
- ඉති විඤ්ඤාණං:– විඤ්ඤාණය මෙසේ ය. විජාතනය හෙවත් දුනගැනීම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ ය. මේ විඤ්ඤාණ යාගේ ස්වභාව ලක්ෂණයයි. සිත විදර්ශනාවට නැගිය යුත්තේ මේ දනීම ලක්ෂණයෙන් අරමුණු කිරීමෙනි. 89 ක් පමණ වූ මේ විඤ්ඤාණක්ඛන්ධය මෙසේ දනීම් ලක්ෂණයෙන් අරමුණු කිරීමේ දී මේ විඤ්ඤාණය මිස සත්වයෙක් – පුද්ගලයෙක්– මමෙක් නැතැයි අවබෝධ **වේ**. විඤ්ඤාණය අරමුණු වීමේ දී සතර කාමස්කන්ධය ම අරමුණු වේ. මෙය දියුණු වූ විදර්ශනා– වට ය. පහසුවෙන් අරමුණු වන්නේ සමථයානික යෝගියාට නම් පළමුකොට අරමුණු වන්නේ නාම ධම් ය. එහෙත් සුද්ධ විපස්සතා යෝගියාට නාම ධම් අරමුණු වීම සිතෙහි සමාධිය දියුණුවීම අනුව සිදුවේ. සුද්ධ විපස්සනා යෝගියා පළමුකොට රූපයක් ම අරමුණු කරන්නේ ය. රූප ධම්යන් ද අරමුණු වේ. පුකට ව අරමුණු වන්නේ රූපය යි. සමාධිය දියුණු වූ විට රූප ධීමයේ වේගවත් බිඳීම දකින විට නාම ධර්ම පුකට වන්නේ ය. එවිට දුනීම ලක්ෂණයෙන් නාම ධම් පුධාන ව විදර්ශනාව සිදුවේ.
- 14. ඉති විඤ්ඤුණස්ස සමුදයැ:– මෙසේ විඤ්ඤුණයා ගේ ඇතිවීම යි. ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් විඤ්ඤුණය වැටහෙන යෝගියාට විඤ්ඤුණයා ගේ ඇතිවෙමින් පැවතීම දක්නේ ය. අවිජ්ජා නාමරූපාදී හේතූන් නිසා මිස දෙවි– යකු ගේ මවත්තකු ගේ හෝ ඉබේ. සිදුවන වැඩක් නොවන බව ද වැටහෙන්නේය.
- 15. ඉති විඤ්ඤුණස්ස අත්ථංගමෝ:– මෙසේ විඤ්ඤු–ණයත් ගේ තැතිවීම යි. ස්වභාවලක්ෂණ වශයෙත් විඤ්ඤුණය මෙතෙහි කිරීමෙත් ඇතිවීම දක්තා මෙත්ම ඒ සමගම විඤ්ඤුණයා ගේ තැතිවීම දක්තේය. මෙසේ ඇතිවීම් තැති වීම් දකිමිත් භාවතා කරත්ඉන්ය.

- 16. මෙසේ පළමුව තමා පිළිබඳ වූ පඤ්චස්කන්ධය මෙනෙහි කරන්නේ ය එසේ දියුණු වූ යෝගියාට
- 17. අනුන්ගේ පස්කද ද මෙබඳු අනිතහාදී ලක්ෂණ යුක්ත යැයි නහාය වශයෙන් වැටහෙන්නේ ය.
- 18. කලින්කල ආධාාත්ම බාහිර වශයෙන්ද පඤ්චස්– කන්ධ ධම්යන්හි ධම්මානුපස්සීව වාසය කරන්නේය.
- 19. සමුදය ධම්මානුපස්සී:– යලිත් පඤ්චස්කන්ධ ධර්මයන් ගේ හටගැණීම අනුව බලමින් භාවනා කරයි.
- 20. වයධම්මානුපස්සී:- නැවත නැවතත් පඤ්වස්කන්ධ ධර්මයන් ගේ නැතිවීම අනුව බලමින් භාවනා කරයි.
- 21. සමුදය වයධම්මානු පස්සී:– ඇතිවීම් නැතිවීම් දෙකම ඉතා වේගයෙන් දකිමින් භාවනා කරයි. මේ වනාහී උදයබ්බය ඤණයා ගේ දියුණු අවස්ථාවකි. දන් මේ යෝගියා අරමුණු කරණ සෑම නාමරූපයක ම ඇතිවීම් නැතිවීම් වහ වහා පවත්තා බව ඇතිවීම්වලට වඩා වේගයෙන් ඒවායේ නැතිවීම් දකිමින් නැතිව ම යන අකාරයට වේගයෙන් දක්නාවිට භංගානුපස්සනා විපස්සනාව සම්පූර්ණ කෙරෙමින් රූපධර්මයන් නොවැටහෙන්නා මෙන් ද නාම ධර්මයන් සියුම්ව ගන්නා මෙන් ද වැටහේ.

මෙසේ නාමරූප හෙවත් පඤ්චස්කන්ධයෝ පමණක් ඇත. අනික් සත්ත්ව – පුද්ගලාදී කිසිවෙක් කිසිවක් නැතැයි දක්නා සිහිය පහළවේ. එය මතුමත්තෙහි උත්තරීතර – භංග හය – ආදීනව – නිඛ්ඛීද – පටිසංඛා – සංඛාරුපෙක්ඛා ආදී විදර්ශනා ඥනයන් සඳහා පවත්නේ වේ.

ඒ යෝගියා තණ්හා දිටයින් පුහාණය කෙරෙමින් කෙලෙසුන් වනසා දමමින් සෝවාන් ආදී මාර්ගඥන පිළි-වෙළින් ශාන්ත නිවන් සුව ලබන්නේ ය. මේ විදර්ශනා භාවනා පිළිබඳ සැකිල්ලක් – කටු සටහනක් පමණ යි. තව දත යුතු උපදෙස් අනන්තය. සියල්ල කිසිවකුටත් කොතැනක– වත් ලිවිය නො හැකියි. මක්නිසාදයත්? අනේකාකාර ගති සිරිත් වලින් හෙබි සමාජයේ ඒ ඒ පුද්ගලයන්ගේ හැටියට මේ ශාන්ත දර්ශනය ලැබීමේ උපාය උපදේශයන් විවිධ වන තිසා ය, මතිමතාන්තර සැක බහුල ලෝකයෙහි නුවණැති සැදූහැතියන් විසින් උතුම් සම්බුද්ධ ශාසන ධර්මය ලබා දුර්ලහ මිනිසත් බවත් ලබා නො පමාව ශීලයෙන් හා ඥනයෙන් යුතු කලාහණ මිතු ආශුය ලබා නිවත් පිණිස පවත්නා ධර්මයන් අසා නුවණින් ධර්මානුධර්ම පුතිපත්ති යෙහි යෙදී ශීලභාවනා සම්පූර්ණ කොට ශාන්ත නිවන් සුව ලබත් වා!

නාමරූපයන් ලක්ෂණාදී වශයෙන් විදශිනා කරණ යෝගියාට නාමරූප දෙක වෙන්ව වැටතේ. එය භාවනා නො කළ කෙනෙකුට වටහාදීම අපහසු ය. චිත්ථම්භණ ලක්ෂණ වශයෙන් වායො ධාතුව අරමුණු කිරීමේ දී පිම්බීම හැකිලීම රූපය යි. එය අරමුණු කරණ සිත නාමය යි. පළමු ව රූපය පුකට වශයෙන් අරමුණු වෙමින් සිත එකහ වීමේ දී ඒ අරමුණු කළ සිත පසුව අරමුණු කල සිතට හසු චෙමින් මේ නාමරූප දෙක මීසක් සත්ත්වයෙක් පුද්ගලයෙක් නැතැයි මම, මගේ ද නොවෙයි යනාදීන් යෝගියා ගේ දර්ශනය පිරිසිදු වන්නේ ය. පිරිසිදු නුවණක් හටගත්නේ ය.

#### මෙය දිට්ඨි විශුද්ධිය යි.

''නාමරූපානං යතාවදස්සනං දිට්ඨි විශුද්ධිතාම'' (රථවිනීත අ:) තාමරූපයත් ඇති සැටියෙන් – තාම රූප වශයෙන් දකීම සත්ත්වයෙක් – පුද්ගලයෙක් මම ආදී වශයෙන් නො දකීම දිට්ඨි විසුද්ධි නම වේ.

''ලක්ඛණ රස පච්චුපට්ඨාන වසෙන නාමරූපපරිග්ගහෝ දිට්ඨී විසුද්ධිනාම.''

(අහිධම්ම**ත්ථ** සං.)

ලක්ෂණ, කුියා හා එළෙඹ සිටීම් වශයෙන් නාමරූප හොඳින් වටහාගැණීම දිට්ඨී විසුද්ධිය යි.

# 4. කංකාවිතරණ විසුද්ධි විපස්සනා

ඉහත සඳහන් පරිදි නාමරූපයන් ලක්ෂණාදී වශයෙන් අරමුණු කෙරෙමින් විදර්ශනා වඩන යෝගියාට මේ නාම රූප බව පමණක් ම ය කියා වැටහීමේ දී සක්කාය ඉදිට්ඨිය තාවකාලික වශයෙන් අයින් වන්නේය. දිට්ඨි පක්ෂයෙහි ලා ගැණෙන සැකය මතු වන්නේ ය. ඇතැම් යෝගීන් ඕනෑවට ම සැකයෙහි පැටලෙනු පෙනේ. කිමිදෙනු පෙනේ. එහෙයින් මෙහිදී ගුරුවරයාට ඉතා කීකරුව කිුයා කළ යුතුය.

දන් අපි වායෝ කායානුපස්සනාව අනුව විදශිනා අභි-නිවෙෂය ලැබූ කුමයෙන් සියලු නාමරූපයන් – පඤ්චස් කන්ධයන් අරමුණු කළ හැකි ඇදුරු උපදෙස් අනුව භාවනා වැඩූ යෝගියාට මතුවිය හැකි සැකයන් මොනවාද යි සොයා බලමු. වායෝ රූපයා ගේ හෙවත් වායෝධාතුව ගේ විත්ථම්භණ ලක්ෂණය පිම්බීම් හැකිලීම් වශයෙන් අරමුණු විදසුන් වඩන්නේ විත්ථම්භණය ඉතා පුකටව අරමුණු වන විට වායෝධාතුව හා අවිනිර්භෝග වූ රූපයන් ද චක්ඛු ධාතු රූප ධාතු ආදිය ද කුමයෙන් අරමුණු කෙරෙමින් එම මනසිකාර නාමයන්ද අරමුණු වන්නේ වායෝ ධාතුව ගේ කෘතාය ද දක්නේය.

කෘතාය නම ''සමුදීරණ රස'' යනුවෙන් දක්වන ලද වායෝ රූපයා ගේ හැමීම ශරීරය ඇතුළත ඉතා හෙමින් සෙලවීම සිරුර නැමීම ඇලවීම ආදී වශයෙන් ඇතැම් විට දකෙන්නේය. එසේ දනෙන විට ඒ දකෙන ආකාරයෙන් ම භාවනා කරන්නේය, සෙලවීම් ඇලවීම් නැවතුණ විට යළි පිම්බීම් හැකිලීම් මෙනෙහි කරන්නේය. මෙසේ ලැබෙන නාමරූපයන් අරමුණු කොට මෙනෙහි කිරීමේ දී සිත සන්– සුන් ව යන්නේ ය. වායෝ රූපයාගේ එළඹ සිටීම දක්නේය. ''අභිනීහාර පච්චුපට්ඨානා.''

ඉදිරියට පැමිණීම එළඹ සිටීම වායෝ ධාතුව ගේ වැටහීම යි. මේ එළඹ සිටීම දනෙත්තේ පිම්බීම හැකිලීම් නැතිව ගියාක් මෙත් දනී බඩ පපුව සෘජුවි ඉදිරියට විත් ශක්තිමත් අයුරකින් දනෙත්තේය. එහි මෙතෙහි කළයුතු අමුතු ආකාරයක් නැත. ශාත්ත ගතියකුදු ඉන්දිය ධර්මයන් වැඩ කරණ ගතියක් හා සැහැල්ලු පුාණවත් ගතියක් දනෙත්– තේ ය. සැහැල්ලු ගතිය වඩාත් දනේ නම්, එය මෙනෙහි කරන්න. මෙසේ කුමයෙන් වායෝ ධාතුවගේ ලක්ෂණ රස පච්චුපට්ඨානයන් අරමුණු වීමෙන් ම මෙය කුමානුකූලව විදර්ශනා භාවනා කිරීමක් බව නිවැරදි මාර්ගයක් බව පැහැදිලිව අවබෝධ කරන්නේ ය.

මේ වන විට විපස්සනා යෝගියා ගේ සක්මන් භාවනාව ද දියුණු වී තිබිය යුතු ය. සතිය ද මනාව දියුණු වී තිබිය යුතු ය. සෑම කුියාවක් ම සෑම විටක ම අරමුණු කරමින් කළ යුතු ය. ඒ සඳහා උපදෙස් ලබාගත යුතුය.

දන් නැවත භාවනා කරන විට හොඳින් පූව් කෘතායන් සපයා ඇදුරු උවදෙස් අනුව විදර්ශනාවට බට අයුරින් ම පිම්බීම හැකිලීම සමග හිඳීම් හැපීම් වශයෙන් මෙනෙහි කරන්නේ ය. හිඳීම් නම් වාඩිගත් ආකාරයෙන් පවත්නා ශරීරයයි. හැපීම් නම් වාඩි වී ඉන්නහු ගේ ශරීරය බිම හැපී තිබෙන තැන් සැලකීමයි. හැපීම් නම් පඨවී තේජෝ වායෝ රූප යි. හිඳීම් ද හිඳීම් ආකාරයෙන් පවත්නා චතුමහාභූතික ශරීරය යි, වායෝ ධාතුව ගේ පදපඨානය නම්.

**සෙසත්තය පද**ට්ඨාන

යනුවෙන් ඉතිරි පඨවි ආපො තෙජො තුන වායෝ ධාතුව ගේ ආධාරයයි. එහෙයින් හිදීම හැපීම යනුවෙන් පදසථානයන් මෙනෙහි කිරීම ද ඒ සමග ම යලි යලිත් වායෝ ධාතුව ගේ මෙනෙහි කිරීම ද ඒ සමග ම මෙනෙහි කරණ සිත් නැමති නාම ධර්මයන් ගේ විදර්ශනා කිරීම ද සිදු වන්නේ ය. මෙම කාලයේ දී විදර්ශනා ඇදුරුවරයෙකු ළහින් ම ඇසුරු කළ යුතු ය.

මෙසේ ඉතා පැහැදීලිව නාම රූපයන් ලක්ෂාණාදී වැටහෙත්ම දිටයීය කුමයෙන් යටපත්වත් ම සැකය නැගී සිටින්නේ ය. ඇතැම් විට ඇදුරුවරයා පිළිබඳ තමන් පිළිබඳ තෙරුවන් පිළිබඳ සැකයක් මතුවිය හැකි ය. ඒ දනෙන දනෙන සැකයන් සැකයක්, සැකයක් යනුවෙන් මෙනෙහි කොට එය පහව ගිය බව දැනුනු විට යලි මූලික භාවනාවට බසින්න. ඇදුරුවරයා හෝ තමන් පිළිබඳ සැකය ශීලාදී ගුණධර්ම පිළිබඳ සැකය යි. ''බුද්ධෙ කංබති'' යනාදීන් අටතන්හි සැකය ඒ අට ආකාරයෙන්ම හෝ එකක් දෙකක් ඇතිවිය හැකි ය.

දන් සත්ත්ව – පුද්ගල පුඳප්තිය බිඳෙමින් නාම රූප මත ම සිත පවත්නා හෙයින් මේ නාම රූපයන් කෙසේ ඇතිවුණේ ද යි කෙසේ ඇතිවන්නේ දයි දන් කෙසේ පව– තින්නේ දයි සැක පහළ විය හැකිය.

එවිට ඔහුට කලින් ඇති වුණා වූ නාම රූපයන් නිසා පසුව නාම රූපයන් පහළ වන බව නිරායාසයෙන් වැට– හෙන්නේ ය.

අභිධර්මය පිළිබඳ දැනීමක් ඇති යෝගියෙකුට අවිදහ– තෘෂ්ණා–උපාදන–කර්ම ආහාර පුතායන්ගෙන් මේ නාම රූප පරම්පරාව හැදී පවත්තා බව වැටහෙන්නේ ය. ආචායශී– වරයා ගේ අනුශාසනා නිසා ද ඇතැම් යෝගීන්ට වටහාගත හැකිය.

මෙසේ හේතු තිබෙන නිසා නාමරූප අහේතුක නො වේ. අහේතුක නම නාම රූප සියල්ලන් පිළිබඳවම එක හා සමාන විය යුතු යි. දෙවියෙකු බුහ්මයෙකු විසින් මවන ලද්දක් ද විය නොහැකිය.

ඒ දෙවියා බුහ්මයාත් නාම රූපම නිසාය. එම නිසා අවිදාහදී හේතූත්ගෙන් හටගත්තක් යැයි වැටහෙන නුවණ ඇතිවෙයි. මේ නාමරූප පරම්පරාව පෙර පැවැත්තේ ද කවරක්ව පැවැත්තේ ද කෙසේ පැවැත්තේ ද කවරෙක් වී කවරක් වූයේ ද යි මෙසේ අතීතාදී වශයෙන් සොළොස් ආකාර සැකයන් ද ඇතිවිය හැකිය. ඇතැම විට යෝගියාට මෙවැනි සැක ඇතිවත්නට පුළුවන. ඇතැම් විට වෙනස් ආකාරයෙන් සැක ඇතිවිය හැකිය. ඇතැම් විට සියුම් ව ඇතිවන සැකය සැකයක් ලෙස නො දුනෙන්නට ද පුළුවන.

තව ද ඇති වෙමින් නැතිවන තාමරූපයන් දකින යෝගියාට දිරීම බිදීම හෙවත් මැරීම ඇතිවන්නේ පහළවීම හෙවත් ජාතිය ඇති කල්හි ය. ජාතිය භවය නිසා ද භවය දඬිව ගැණීම හෙවත් උපාදනය නිසා ද උපාදනය තෘෂ්ණාව නිසා ද තෘෂ්ණාව වේදනාව නිසා ද වේදනා එස්සය හෙවත් ගැටීම නිස ද ගැටීම සළායතන නිසා ද සළායතන නාමරූප නිසා ද නාමරූප විඤ්ඤණය නිසා ද විඤ්ඤණය සංඛාර නිසා ද සංඛාර අවිදහාව නිසා ද ඇතිවන බව තමන් ගේ දනීම හෝ ගුරුවරයා ගේ අවවාද – සප්පාය ධමම කථා නිසා ද ඇති විය හැක.

මෙමස් විදශිතා යෝගියා විසිත් ඒක දේශයකිත් තාම රූපයත් ගේ කම්මන්තරය විපාකාත්තරය වටහා ගත්තේ ය.

ඇතිවත සැකයක් සැකය හැටියට ම එයත් තාම ධම්යක් වශයෙන් සැකයක් විවිකිච්ඡාවක් ආදී වශයෙන් මෙතෙහි කිරීමෙන් එයද ඇතිව නැතිවන බව වැටහීමෙන් සැකය සන්සිදෙන්නේ ය. ඉහත කී අයුරු සැකය පිළිබඳ හේතූන් ද වැටහුණා, වැටහුණා, කල්පනා වුණා යනාදීන් මෙනෙහි කිරීමෙන් සියල්ල සන්සිදී යන්නේය. ඇතැම් විට එම ධමානුකූල කල්පනාවන්හි දිගින් දිගට යෙදීමෙන් භාවනා– වෙන් සිත වෙන් වන්නේය. කල්පනා කිරීම භාවනා කිරීම නො වේ. එහෙයින් ඒවා මෙනෙහි කිරීම කළ යුතුය.

සැකය දුරු නො වේ නම්, විදශිනා ව<sup>්</sup>නවතා බුදුගුණ භාවනා කරන්න. ඇදුරු උපදෙස් ලබන්න.

මෙසේ ඔහුට නාමරූප ම පවතිනවා මිස පවත්වන්නෙක් නො පෙනේ. වීපාකයක් මිස විපාක විදින්නෙක් නො පෙනේ.

මෙසේ සෑම ආකාරයකින් ම සැකය දුරු ව 'එය ද විපස්සනාවට අසුව දෙ සැට දිටුව ම විශ්කම්භණය වන්නේ ය.

''එතස්සෙ පන නාමරූපස්ස පච්චය පරිග්ගහණෙන තීසු අද්ධාසු කංඛං විතරිත්වා ධීතං ඤණං කංඛාවිතරණ විසුද්ධි නාම.''

මේ නාමරූපයන් ගේ පුතායන් දැන ගැණීමෙන් හෙවත් විදර්ශනා නුවණින් අල්ලා ගැනීමෙන් අතීතාදී කාල තුණෙහි සැක තරණය කොට සිටියා වූ නුවණ කංඛා විතරණ විසුද්ධි නම් වේ.

මෙ සේ නාමරූපයන් ලක්ෂණ ආදී වශයෙන් දක්නා නුවණ ද යන මේ දිට්ඨි – කංඛාවිතරණ විසුද්ධීන් ''ඤත පරිඤ්ඤ'' කියනු ලබන විපස්සනා ඤණ කොටසෙහි වැටේ. ''දිට්ඨි විසුද්ධි කංඛාවිතරණ විසුද්ධියො ඤන පරිඤ්ඤ.'' (ධමමපෑය විභංග අ:)

- 1. නාමරූපයන් වෙන් වෙන්ව දක්නා නුවණින් සක්කාය දිටයීය ද.
- 2. පුතාායන් දැනගන්නා නුවණින් අහෙතු විසම හෙතු දිටයින් ද.
- 3. එහි ම දිියුණු අවස්ථාවෙන් සැකයන් දුරුවීමෙන් කෙසේ ද යි පවත්නා අටවැදෑරුම් සොළොස් වැදෑරුම් සැකයන් ද දුරුවන බව දක්වන ලදී.
- 1. නාම රූප වවත්ථාමනන සක්කාය දිටයීයා.
- 2. පච්චය පරිග්ගහෙන අහේතු විසම හේතු දිට්ඨිනං.
- 3. තස්සෙව අපරහාගෙන කංඛාවිතරණෙන කථං කථිභාවස්ස පහාණං.''

(– අත්ථ සාලිනී)

මෙ සේ විපස්සනා භාවනා කරණ යෝගියා වූල සොතා– පන්නයා ය.

මේ කංඛාවිතරණ විසුද්ධියට, ධම්මථ්යිති ඤණය කියා ද, යථාභූත ඤණය කියා ද, සමාක් දර්ශනය කියා ද, කියනු ලැබේ.

(ව්සුද්ධි මග්ග)

# මග්ගාමග්ග ඤුණ දස්සන විසුුද්ධි විපස්සනා

''තං සම්පාදෙතු කාමෙන කලාප සම්මසන සංඛාතාය <mark>නය</mark> විපස්සනාය තාව යොගො කරණියො.''

(විසුද්ධිමග්ග)

මග්ගාමග්ග ඤාණ දස්සණ විසුද්ධිය ලබනු කැමනි යෝගියා විසින් නාමරූපයන් කොටස් (කලාප) වසයෙන් මෙතෙහි කිරීමය යි කියන ලද නාහය විදර්ශනාවෙහි යෙදීම කළ යුතු ය.

මෙතෙක් නාමරූපයන් නාමරූපයන් ලෙස ම වටහා ගැණීමත් නාමරූපයන් පහළවීමේ පුතාායන් හේතූන් වටහා ගැණීමත් දිටයී – කංඛාවිතරණ විසුද්ධීන්ගෙන් සිදු වී ය. නාමරුපයෝ නම අනිතායෝ ය. නාමරුපයන් ගේ පොදු ලක්ෂණය අනිතා ලක්ෂණය යි. දුඃබ ලක්ෂණය යි. අනාත්ම ලක්ෂණය යි. නාමරුපයන් පුද්ගලික ලක්ෂණ වශ-යෙන් අරමුණු කොට විදශිතා හාවනාවට බැසගන්නා යෝගියා නාමරුප වෙන් ව දනගැණීමෙන් හා ලක්ෂණ රශාදී වශයෙන් අවබෝධ කිරීමෙන් ද හේතූන් දන ගැණීමෙන් ද දියුණු වූ විදර්ශතාඥනය දන් නාමරුපයන් ඉතා සියුම ලෙස මූලික පුකෘති වශයෙන් කලාප වශයෙන් දක ගැණීමෙ නුවණ කුමයෙන් ලබන්නේ ය. ඒ ලබන්නේ ද පුද්ගලික ලක්ෂණ වශයෙන් නාමරුපයන් මෙනෙහි කරණ සිත්හි යෙදෙන පිරිසිදුවන දියුණුවන නුවණින් ය.

<u>.</u>

එහෙයින් විදර්ශනාවට අරමුණු වන්නෝ නාමරූපයෝ ය. කලාප වශයෙන් දක්නේ ද නාමරූපයන් ම ය. කලාප වශයෙන් දක්මෙන් ඉතා සියුම් ව පුකට වන අනිතුහාදී ලක්ෂණයන් ද නාමරූප සතු ය. උදයබ්බය ඤාණයේ දී නාමරූපයන් ගේ අනිතුහ ලක්ෂණය ඉතා වේගයෙන් පුකට වෙමින් අනිතුහ ලක්ෂණයෙහි දුක්බ ලක්ෂණයෙහි අනාත්ම ලක්ෂණයෙහි සිත පිහිටන්නේ ය. එහෙයින් එයට ලක්ඛණාරම්මණික විදර්ශනාව යැයි කියනු ලැබේ. නියම විදර්ශනාව පටන් ගැණෙන්නේ මෙ තැන දී ය. එහෙත් ''අනිච්චං, අනිච්චං'' ආදීන් කීමෙන් හෝ සිනීමෙන් නො වේ. අනිතුහ ලක්ෂණය වනාහී බෞද්ධ දර්ශනය දකීම වශයෙන් ඇතිවන මූලික නුවණකි.

''සබබෙ සංඛාරා අනිව්වාති යද පඤ්ඤාය පස්සති''

සියලු සංස්කාරයෝ අනිතා ය යැයි යම් වේලාවක නුවණින් දකියි යනු වදළේ එහෙයිනි. ඒ නුවණ ලැබෙන්නේ ද නාම– රූපයන් සවහාව ලක්ෂණ වශයෙන් හෝ කෘතා වශයෙන් හෝ එළෙඹ සිටීම ආදී වශයෙන් මෙනෙහි කරණ විදර්ශනා සිත්වල ය. හාවනා පිළිබඳ නියම උපදේශ මාර්ගයන් සැහවුණු, පරපීඩතාදියෙන් සසුන පසු බැස්ස සමයේ බොදු දහම හදළ අය භාවනා කරන්නට නියම කළ සූතුය ම හෝ භාවනාව ය යි සිතා එය කීම හෝ සිනීම් වශයෙන් ''සබ්බෙ සංඛාරා අනිච්චා'' යනාදීන් කීම හෝ සිතීම භාවනා කරනවා යැ යි පොත්වල ලියූ හ. සතිපට්ඨානය කියැවූ හ. නමුත් ඒ භාවනා කරණ ආකාරය යි. භාවනා නො වේ.

වීදර්ශනාවට බැසීමක් මගපල ලැබීමත් පිළිබඳ ව දක්වා ඇති නාහයයෙහි,

''රූලප අහිනිවිසිත්වා රූපතො වුටඨාති'' යනාදීන් දෙසූ පස්ආකාර අභිනිවෙෂ (විපස්සනාවට බැස ගැණීම) වුට්ඨාන (මගපල ලැබීම) ගැන සලකත් ම තාමරූපයන් මුලින් ලක්ෂණාදී යම අයුරකින් අරමුණු කරන්නට පටන් ගත්තේ නම්, එසේම දිගට ම ලක්ෂණාදී වශයෙන් අරමුණු කළ යුතු ය. ඒ සිත් පරම්පරාවේ දියුණු වන නුවණ උදය, වය, හංග හය, ආදීනව නිබ්බිද, පටිසංඛා සංඛාරුපෙක්ඛා අනුලෝම වශයෙන් දක්නා බව පැහැදිළි ය. මෙය පොත පමණක් බලන භාවනා නො කළ උගතුන්ට වටහා ගැණීම තරමක් අපහසු ය.

භාවතාත් කළ පොතත් උගත් යෝගීන් මෙයට ශාක්ෂි දරණු ඇත.

ඉහත විස්තර කරණ ලද වායෝ කායානුපස්සනා සති– පට්ඨාන භාවනාවට අනුව කලාප සම්මසන විපස්සනා නුවණ ලැබෙන සැටි සැකෙවින් දක්වනු ලැබේ.

වායෝ ධාතුව පිමබීම හැකිලීම ලක්ෂණ වශයෙන් අරමුණු කරමින් එහි කෘතා, පච්චුපට්ඨාන වශයෙන් අවබෝධ කොට පඨවී තෙජො වායෝ පොට්ඨබ්බයන් සමග ම හිදීම හැපීම වශයෙන් අරමුණු කොට පිමබීම හැකිළීම නැවති හිදීම හැපීම පමණක් අරමුණු කොට පිමබීම හැකිළීම නැවති හිදීම හැපීම පමණක් අරමුණු කිරීමේ දී ඉතා හොදින් තම සිරුර ඇතුළත පිටත අරමුණු වෙමින් එකහ වන සමාධියෙන් දියුණුවන නුවණින් මේ මුළු සිරුර ලොකුවීම් කුඩාවීම් සියුම්වීම් දක්නට ලැබී එහෙම පිටින් ම ඉතා සියුම් කුඩු දුහුවිලි ගොඩක් මෙන් ඉතා සියුම් කැබලි ගොඩක් මෙන් දර්ශනය විය හැකි ය. එසේ දකිමින් ද සමහර විට ඒ ගතිය ද නැති ව යමින් යලි ඇතිවෙමින් දිගින් දිගට ම මෙසේ ඇතිවෙමින් නැතිවෙමින් ඉතා සංසුන් සිත් හා අවබෝධයක් ලැබෙන්නේ ය. මේ කලාප සම්මසනය යි. නාමධර්මයන් ද දුන් වෙනදට වඩා

පැහැදිලි ය. මෙසේ උදය – විය දෙක අනිත්‍ය ලක්ෂණය ඉතා පුකට වීමක් දක්නේ ය. එහෙයින් තමන් දකින කියන දෙය අය පවා මෙසේ වේගයෙන් සියුම් ව වෙනස් ව බිදී යන බව වැටහෙන්නේ ය. අජ්ඣත්ත – බහිද්ධා වශයෙන් වැට– හෙන්නේ ය. එසේම අතීත නාමරූපයෝත් අනිත්‍යහ. අනාගත නාමරූපයෝත් එසේම අනිත්‍යය කියා නය වශයෙන් කුම වශයෙන් වැටහේ. මේ නාාය විදර්ශනා ය.

එහෙයින් ''යං කිංචිරූපං අතිතාතාගත පච්චුප්පන්නං'' යතාදීන් එකොළොස් අයුරකින් රූපයන් දක්වන ලද බව සැලකිය යුතු.

එම රූපයන් ගේ අනිතා ලක්ෂණය වැටහීමෙන් දුක්ඛ ලක්ෂණය ද වැටහෙන්නේ ය. ඒ සඳහා අමුතු වාායාමයක් මෙනෙහි කිරීමක් නැත.

මෙසේ අතීතාදී එකොළොස් ආකාරයට පඤ්චස්බන්ධයම බෙදෙන්නේ ය.

- රූප 11 1. අතීත රූප
  - 2. අනාගත ,,
  - **3.** වර්තමාන ,,
  - 4. අජ්ඣාත්ත ,,
  - 5. **බ**හිද්ධා ,.
  - ඕළාරික ,,
  - 7. සුබුම ,,
  - 8. හීන ,,
  - 9. පණිත ,,
  - 10. සන්තිකෙ ,,
  - 11. දුරෙ ,,

මේ වේදනාදිය ද එකොළොස් වැදෑරුම් වේ. එකොළොස් වැදෑරුම් රූපය අනිච්ච, දුක්ඛ, අනත්ත වශයෙන් මෙනෙහි වීමේ දී 33 – ක් සම්මසන ලැබේ.

මෙසේ මුළු පඤ්චස්ඛන්ධය ම 165 අයුරකින් දක්නා ලක්ඛණාරම්මණික විපස්සනා ඤණයක් ලැබේ. නොයෙක් විට යෝගියා ගේ නය විපස්සනාව ඔහු පොත නො දන්නේ නම, මේ අසවල් දෙය යැයි නොකිය හැකිය. වැටහීම මානු පමණි.

තවද, මෙසේ විපස්සනා භාවනා කරණ යෝගියාට පඤ්– චස්කන්ධය,

අනිච්චනො – අනිතා වශයෙන් ද දුක්ඛනො – දුක් වශයෙන් ද රෝගනො – රෝගයක් ලෙස ද ගණ්ඩනො – ගෙඩියක් ලෙස ද සල්ලනො – උලක් ලෙස ද

ආදී වශයෙන් සතළිස් ආකාරයකින් තිලකුණු වැට– හෙන්නට පුළුවන.

ඒවා ද ඔහු හිතාමතා කියා ඇතිවන වැටහීම නොව වැටහිය හැකි ආකාර ය. ඇතැම විට එයින් ආකාර කීපයක් හෝ භාවනා කරණ යෝගියාට වැටහිය හැකි ය. කුමානු– කුලව ඉහත සඳහන් අයුරු ඇදුරු උවදෙස් ලබා භාවනා කරණ යෝගියාට ඒ නොයෙක් ආකාර පඤ්වස්කන්ධයෙහි නො ඇලීමට අවශා ඇති තතු වැටහීම ඇතිවිය හැකි ය. එසේ අමුතු වේදනාදී ගති වැටහෙන්නේ නම ඒවා ද මෙනෙහි කරන්න.

ඉහත සදහන් පරදි දැන් භාවනා මාගීයේ බොහෝ දුර ගමන් කළ යෝගියා පිම්බීම් – හැකිලීම්, ඉදීම් හැපීම් අරමුණු කරණ විට ඉතා ඉක්මනින් පිම්බීම් – හැකිලීම් නැති ව ගොස් හිදීම් – හැපීම් ඉතා සියුම් ව කැබලිවලට – කලාපවලට පත් ව ගොස් සියුම් දුහුවිලි සුදු වලාකුළු කළු සියුම් වලාකුළු වැනි ආකාර – ගති වැටහී හිදීම් – හැපීම් සම්පූර්ණයෙන් නැතිව යන අයුරු දකින්නට පිළිවනි.

එ විට රූප ධර්මයන් ගේ වැටහීමක් නොමැත. එහෙන් තමන් ඉන්න බව සිත පවතිනා බව වැටහේ. ශබ්දදී අරමුණ ද ඇත. සිතෙහි ලක්ෂණ වශයෙන් – ''චින්තන ලක්ඛණං චිත්තං විජානන ලක්ඛණං විඤ්ඤණං'' යන අරමුණු දැනගන්නා බව සිතෙහි ලක්ෂණය යි. සිත අරමුණු කිරීම දනීම, දනීම යනුවෙන් කළ යුතු ය. දන් කලින් පහළ වූ සිත ඇති ව බිදී ගිය ආකාරය ඊළහ සිතින් විදර්ශනා කරන්නේ ය. මෙසේ ''සංඛාරාව සංඛාරර විපස්සන්ති'' යනුවෙන් විසුද්ධිමග්ගයේ දක් වූ අයුරු ය. යළි ඉක්මණින් ම හිදීම් – හැපීම් එකක් හෝ වැඩි වශයෙන් හැපීම් අරමුණු වේ. එවිට ඒ අරමුණු වන රූප ධර්මයන් එසේ ම මෙනෙහි කරනු.

මෙසේ රූප සත්තක වශයෙන් වදළ විදශීනාවට අනුව හැඟීම් වැටහීම් ඇතිවිය හැකි අෑස්ථාව ය. තව ද අටළොස් මහා විපස්සතා වශයෙන් දක්වන ලද 1. අනිතා 2. දුක්ඛ 3. අනාත්ම ලක්ෂණයන් ඇතුළෙහි ම දක්නා, 4. නිඛ්ඛීද 5. විරාග 6. නිරොධ 7. පටිනිස්සග්ග 8. ඛය 9. වය 10. විපරිනාම 11. අනිමිත්ත 12. අප්පණිහිත 13. සුඤ්ඤත 14. අධිපඤ්ඤධම්ම 15. යථාභූත ඤණදස්සන 16. ආදීනවානු-පස්සන 17. පටිසංඛානුපස්සන 18. විවට්ටානුපස්සන යන අටළොස් විපස්සතා ලක්ෂණයන් ද පුකට විය හැකි ය. දැන් යෝගියාට අනිතා - දුක්ඛ - අනාත්ම ලක්ෂණයන් ඉතා පුකට ව වැටහෙනු ඇත.

විදර්ශනාවට බැස්ස මුල් කාලයේ සිට ම ඇතැම් දෙනාට සුළු සුළු ආලෝක – නොයෙක් රූප විදර්ශනය විය හැකි ය. උපදෙස් අනුසාරයෙන් ඒවා මෙනෙහි කළ යුතු ය. මේ කාලයේ දී වඩාත් සියුම් වැඩි වේලා පවතින ආලෝකයන් ඇතැම් විට ඇසින් ආලෝකය නික්මෙන්නා වැනි ගති ඇති– වන්නේ ය. එම ආලෝකයන් ද මෙනෙහි කිරීමේ දී නැතිව යන හෙයින් එය භාවනාවේ නියම මගක් – පුතිඵලයක් නො වන බව වැටහෙන්නේ ය.

ප්‍රීතිය, සැහැල්ලු ගතිය, බලවත් ශුද්ධාව, හිතවතුන් ද මෙහි යෙදවීමට වුවමනාව, ඒ අදහස් දඬව ගැණීම, විදශිනා සුබය කය සිත පිනවන ගතිය, දඬි විය\$ය, බලවත් සතිය, බලවත් විදර්ශනා උපෙක්බාව, අරමුණු මෙනෙහි කිරීමෙහි උපෙක්බාව, විදර්ශනාවෙහි ආලය, ආදී කෙලෙස් නොවන එහෙත් සියුම් කෙලෙස් ලෙස දක්වන ධර්ම විතර්කයන් ඇතිවීය හැකි ය. මෙවා විදර්ශනාවෙන් ම ඇති වූ විදර්ශනාව කෙලෙසන ධම්යෝය. ඒවා ද ඇදුරු උවදෙස් අනුව මෙනෙහි කිරීමෙහි දී ''කුසලො පන යොගාවචරො නෙසු විපස්සනං ආරෝ –පෙන්නෝ'' යනුවෙන් දඎ යෝගාවචාරයා එම ඕහාසාදී විපස්සනා කෙලෙසුන් ද විදර්ශනා කරණ බව කළයුතු බව පටිසම්හිදමග්ග අටුවාවේ 181 පිටුවේ දක්වා ඇත. විදර්ශනා කිරීමේ දී නැතිව යන බව වැටහිමෙන් මේ මග නො වන බව වැටගේ.

ඇතැම යෝගීන් මෙ අවස්ථාවට පැමිණි විට ටිකක් දරදඬු ගති ඇති අය වනු දක්නට ලැබේ. එහෙයින් ඉතා පරීක්ෂාකාරී විය යුතු ය.

මේවා නියම මග නොවන බව වටහා දීම ගුරුවරයා සතු යුතුකම ය. මෙසේ මග නොමග පිළිබඳ දැනීමේ නුවණ යෝගියාට ලැබීමෙන් මග්ගාමග්ගඤාණදස්සන විසුද්ධිය ලැබෙන්නේ ය.

මේ දස විපස්සනා උපක්ලේශ තරුණ විපස්සකයාට හෙවත් ආරද්ධ විපස්සකයාට ය, ලැබෙන්නේ. පුතිවෙධපාප්ත ආයඛ්ශාවකයාට හෝ භාවනා මාර්ගයේ වැරදී යන්නහුට නො ලැබේ. එ බැවින් මේ ලකුණු හමුවත් ම තමන් නියම විදර්ශනා මාර්ගයේ බව සලකා ඒවා මෙනෙහි කොට ඇදුරු උවදෙස් අනුව ම යන්න.

මෙහි ඤණ උපක්කිලෙසය, උපක්කිලෙසයක් වශයෙන් වටහා ගැණීම ඉතා දුෂ්කර ය. විශේෂයෙන් පළපුරුදු අදුරුවරයකු ගේ සහායය අවශා ය. ඇති වීම නැතිවීම් අහාන්තරයේ දකින යෝගියා සමහර විට අවට වනපෙත්– කඳු – ගංගා ආදී සෑම වස්තුවක් ම කඩා හැලෙමින් පවත්නා සංස්කාර මෙන් දක්නේ ය.

මෙසේ මෙතෙක් ජීවිතයේ ඇති තොවුණු උසස් අවබෝධයන් නිසා භාවනාවේ පුතිඵල සම්පූර්ණ කර ඇතැයි සිතෙන්නේ ය. එම නිසා එබඳු නුවණ ඇතිවුණු විට ද ඒවා ද වැටහෙනවා, දැනෙනවා ආදී වශයෙන් විදර්ශනා කරමින් ඉදිරියට භාවනා කළ යුතු ය.

මෙ බඳු අවස්ථාවක දී අපට ලැබුණු අවවාදයක් නම් ගහක් නියම ලෙස හැදී වැඩි නිසිකල මල් හට ගෙන ගෙඩී සෑදී පැසී ඉදුණු ගෙඩියක් අඩු වයසෙන් පීදී අකාලයේ හටගෙණ නියම කල් නො ගොස් ඉදුනු ගෙඩියකත් ඇති වෙනස සලකා නියම කුමයට විදසුන් නුවණ දියුණුවන තුරු ඉවසිල්ලෙන් හා එම විදර්ශනා නුවණත් විදර්ශනා කළයුතු බව ය. එවිට වඩ වඩාත් පුණිත සියුම විදර්ශනා ඥනයන් ලද හැකි බව ය.

අමානුසීරති ලෙස වදළ විපස්සනා ඇල්මෙන් දුරුවීම ද ඉතා අපහසු ය. එය ද ඇදුරු උවදෙස් අනුව විදසුන් කොට අනිතානාවය දකිමින් භාවනා කළ යුතු ය.

වීදර්ශනානිකාත්තිය ද,

''සො අත්තනො මූල කම්මට්ඨානං විස්සජ්ජෙත්වා නිකන්තිමෙව අස්සාදෙන්තො නිසිදති.''

(විසුද්ධිමග්ග)

මේ අවස්ථාවට පැමිණෙන ඇතැම් යෝගීන් කිසිවක් මෙනෙහි කළ නො හැකි බව නිකම් හිත සංසුන් ව තියෙන බව ආදිය පුකාශ කරනු ඇත. මූලික වශයෙන් කරගණ ආ ලක්ෂාණාදී වශයෙන් නාම රූපයන් මෙනෙහි කිරීමට ඕනෑකමක් නැති වෙයි. මේ විපස්සනා නිකන්තිය යි. මෙතෙක් නො ලැබූ ශාන්ත ගතියක් යෝගියාට දනෙනු ඇත. එහෙත් එහි ඇලීමට ගියොත් එයින් එහාට යාගත නො හැකි වනු ඇත. එහෙයින් මේ මග යන්නහුට එන වැරදි අතුරු පාරවල් මෙන් දන, නො මග බව දන ඉදිරි විපස්සනා මග යා යුතු ය.

මේ උපක්ලේශයන් වස්තු වශයෙන් දහයකි.

තණ්හා – මාන – දට්ඨී වශයෙන් ගැනීමෙන් හෙවත් ගුාහකයන් ගේ වශයෙන් 30 කි. මේ උපක්ලේශයෝ කෙලෙස් නො වෙති. විදශීනාවට බාධක වන නිසා විදශීනා කෙලෙස්ය.

''අයං පන විපස්සනුපක්කිලෙසො යෙ භුයොන සමථ විපස්සනා ලාභිනො උප්පජ්ජති.''

(විසුද්ධිමග්ග)

මෙම විදර්ශනා උපක්ලේශයෝ බොහෝ සෙයින් සමථ විපස්සනා ලාභියාට ය. මෙයින් සුද්ධ විපස්සනා යෝගියාට මෙම ආලෝකාදිය සුළු වශයෙන් පැමිණෙන බවක් වැඩි වෙලා නොපවත්නා බවක් පැහැදිලි ය.

මෙසේ විසුද්ධි මාර්ගයේ ද නොයෙක් තැන සුද්ධ විපස්සක, සමථ විපස්සක යනුවෙන් දෙදෙනකුන් සඳහන් ව ඇත.

දිටයී විසුද්ධියෙන් දුක්ඛ සතාය වෙන් වෙන් ව බලන ලදී. කඩ්කාවිතරණ විසුද්ධියෙන් පුතායන් දැනීමෙන් සමුදය සතාය බලන ලදී.

මග්ගාමග්ගඤණදස්සනයෙන් මාගී සතෳය බලන ලදී. මේ ලෞකික වශයෙන් සලකා බැලීම් ය.

''කලාප සම්මීසන උදයබ්බය ඤණානි තීරණපරිඤ්ඤ''

කලාප වශයෙන් වැටහීම හා උදයවාය දක්නා ඤණයත් තීරණ පරිඤ්ඤවෙහි වැටේ. මග්ගාමග්ගා ඤණදස්සන විසුද්ධිය ද තීරණ පරිඤ්ඤයෙහි ඇතුළති.

''කලාප–සම්මසනෙන අහං මමාති ගෘහස්ස''

කලාප මෙනෙහි කිරීමෙන් මම ය, මාගේ යැ යි ගැණීම තාවකාලික ව පුහාණය වේ.

''මග්ගාමග්ග වවත්ථානෙන අමග්ගෙ මග්ග – සඤ්ඤය''

මග–තො මග වෙන් ව බැලීමෙන් තො මගෙහි මාර්ග සංඥව තදංග වශයෙන් පුහණය වේ.

මේ මග්ගාමග්ගඥණදස්සන වීශුද්ධිය යි.

# පටිපද ඤණ දස්සන විසුද්ධි විපස්සනා.

නිවන් ලබන මාර්ගය එක ම පුතිපත්ති මාර්ගයකි. විපස්සනා භාවනාවට බැස ගත් යෝගියාට නාම රූපයන්, නාමරූපයන් ලෙස සත්ත්ව – පුද්ගලා දී පුඥප්තීන්ගෙන් – පැනවීම් වලින් තොරව වැටහීමක් සමග නාමරූපයන් ගේ තියම තතු අනිතා – දුක්ඛ – අනාත්ම ලකුණු නොඉයක් වර අවබෝධ වන්නේ ය. එහෙත් ඒවා බලවත් ව එකලස් ව දියුණු ව නො ලැබෙන බව සිතිය යුතු ය. කුමයෙන් අන-ලස්ව භාවනා වඩන යෝගියාට උදයබ්බයා දී විපස්සනා ඤණයන් වඩ වඩාත් දියුණු ව සතිසම්පරඤ්ඤයන් ද තියුණු ව ඇති වන බව වැටතේ. මෙසේ දියුණුවන විපස්සනා ඤණයන් ගේ ඉදිරි ගමන – පුතිපදව පටිපද – ඤණ දස්සන විසුද්ධිය යි.

''අට්ඨන්නං පන ඤණානං වසෙන සිබාප්පත්ත විපස්සනා නවමං ච සච්චානුලොමිකං ඤණන්ති අයා පටිපද ඤණ දස්සන විසුද්ධි නාම.''

අට වැදෑරුම් ඤණයන් ගේ වශයෙන් මුදුන් පැමිණි විදර්ශනාව ද නව වැනි සච්චානුලොමික ඤාණය ද යන මේ පටිපද ඤාණ දස්සන විසුද්ධිය යි.

ුමෙහි අට වැදෑරුම් ඤාණ යනුවෙන් සදහන් වන්නේ ඉහත දක් වූ ආලොක පීති ආදී දස වැදෑරුම් වූ උපක්–කිලේසයන්ගෙන් හෙවත් විපස්සනා නුවණ කිලිටි කරණ කරුණුවලින් මිදුනු උදයබ්බය, හංග, හයතුපට්ඨාන, ආදීනව, නිබ්බිද, මුඤ්චිතුකමානා, පටිසංඛා, සංඛාරුපෙක්ඛා යන අට ය. නව වැනි සව්වානුලොමික ඤාණය නම් අනුලෝම විදර්ශා ඤාණය යි.

මෙයින් වට්හා ගත යුතු කරුණක් නම්, උපක්කිලේස සහිතවත් උදයබ්බය ආදී ඤාණයන් පහළ වන බව ය. ඒවා දුර්වල ය. උදයබ්බය ආදී නාම යන්නෙන් කියැ— වෙත්නේ නාමරූපයන් ගේ ඒ ඒ ආකාරයන් දක්නා පුඥ වෙතසිකය යි.

මුල සිට භාවනාවේ යෙදෙන යෝගියාට ඕළාරික කෙලෙස් එ නම් කයින් කෙරෙන අකුසල් පිළිබඳ ඓතනා වචනයෙන් කෙරෙන දුසිරිත් පිළිබඳ ඓතනා ද ඇති විය හැකි ය. ඒවා කුමයෙන් සංසිඳී මධාව සහගත උපක්කිලෙ– සයන් එ නම් කාම විතර්ක, වාාපාද විතර්ක, විහිංසා විතර්ක, ඇති විය හැකි ය. භාවනා කුමයෙන් දියුණු වත් ම ඒවාත් සංසිඳී සුබුම (සියුම්) උපක්කිලේසයන් ඇති විය හැකි ය. සියුම් කෙලෙස් නම් ඥතීන් පිළිබඳ විතර්ක හෙවත් ඔවුන් ද භාවනානුයෝගීන් කරවීම ආදී ඔවුන් ගේ දෙ ලොව දියුණුව, රට-ගම පිළිබඳ කල්පනා, තමන් උසස් කොට සලකා ද පහත් කොට සලකා ද ආදී කල්පනා ඇති විය හැක.

තවත් එහාට හාවනා දියුණු වීමේ දී – ''අපරාපරං ධම්ම විතක්කොව සිස්සති'' එහාට එහාට ධර්ම විතර්කයන් ඉතුරු , වෙයි. මේ ධර්ම විතර්ක නම් දස විපස්සනා උපක්කිලේස යි.

මේ ධර්ම විතර්ක උදයබ්බය ඤණයේ මුල හරියේ දී ලැබෙති. මග නො මග දක්නා නුවණ ඇති වී ඒ ධර්ම විතර්ක නො මග බව වැටහී දියුණු උදයබ්බය ඤාණයක් ඇති වෙන විට කුමයෙන් ඒ ආලෝකාදිය ඇතිවීම අඩු වී යන බව, එහෙත් කලාතුරකින් ඉඳහිට ලැබෙන බව වැටහේ. එවිට උදයබ්බය ඤාණය වඩා සියුම් ව පැහැදිලි ව අරමුණු කරණ නාම රූපයන් ඓගයෙන් ඇතිවෙවී බිඳි – බිඳී යන සාධි දකිමින් පහළ වනු ඇත. දැන් එය නියම පුතිපත්ති මාර්ගයට හෙවත් වීටීයට පැමිණි – මගට – පැමිණි – උදයබ්බය ඤාණය යි.

මෙය යලි යෝගියාට ඇතිවන අයහපත් අවස්ථාවන් කියා හා පරිසරයන් නියම ගුරු ඇසුර නො ලැබීම නිසා පිරිහිය හැකි ය. එ විට යලිත් උත්සාහ වඩා ගුරු ඔවදන පිහිටා කියා කිරීමෙන් දියුණුව ඇති වේ. උදයබ්බය ඤාණය දියුණු වීමෙන් එම දියුණු අවස්ථාවන් හංග, හය ආදී වශයෙන් දක්වෙන බව ද සැලකිය යුතු ය.

## උදයබ්බය ඤාණය.

උදය නය ගැතිවීම යි. ඉපදීම යි. වය නම නැති වීම යි. විතාසවීම යි. උදය – වය ශබ්ද දෙක පහසුවෙන් කියැවෙනු පිණිස උදයබ්බය කියා සිටී. මෙය උදයබ්බය ඤාණය දස උපක්කිලේසයන්ගෙන් කිළිටි අවසථාවේදී නාම රූපයන් ගේ හෙවත් අනිතායන් ගේ අනිතා ලක්ෂණය දුක්ඛයන් ගේ දුක්ඛ ලකුණය, අනාත්මයන් ගේ අනාත්ම ලක්ෂණය හරිහැටි කෘතා වශයෙන් අවබෝධ නො වේ. උපක්කිලේසයන්ගෙන් මිදුණු උදයබ්බය ඤාණයට අනිත් – දුක් – අනත් ලකුණු මනාව වැටහේ.

වායෝ කායානුපස්සනා වශයෙන් විදර්ශනාවට බැස ගත් යෝගියා ඉහත සඳහන් අයුරු නාමරූපයන් කලාප වශයෙන් දකින්නේ උදයබ්බය ඤාණයේ දියුණු අවසථාවට පැමිණේ. සමූහ යන වශයෙන් පැවති නාමරූපයන් සියුම් කොටස් වශයෙන් ද දිගින් දිගට එකට බැඳී උපදනා නාම රූපයන් ගේ සන්තතිය හරි හැටි අවුබෝධ වීමෙන් ද, නාම රූපයන් ගේ කෘතායන් මතා ව වැටහීමෙන් ද, තිතර තිතර අරමුණු වනු නාමරූපයන් ගේ ඇතිවීම බිඳීම මතා ව දකී– මෙන් ද සන සංඥවන් දුරු වී ඉපදීම, විනාසවීම, වෙනස් වීම නිසා අනිතා ලක්ෂණය අවබෝධ වේ.

නාමරූපයන්ගෙන් නිතර නිතර පෙළෙන සැටි ඉරියව් වෙනස් නො කර භාවනා කරණ යෝගියාට වැටහීම් වශයෙන් දුක්ඛ ලඤණය ද නාමරූපයන් තමා කැමති සැටියට නො පවත්නා හෙයින් අනාත්ම ලඤණය ද අවබෝධ වේ. මෙසේ වැටහෙන්නේ මුල සිට ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් නාම රූපයන් උපදෙස් අනුව මෙනෙහි කරණ සිත්හි ය. නො එසේ ව අනිච්චං අනිච්චං යැ යි හෝ අනිච්ච – ලක්ඛණං, අනිච්ච – ලක්ඛණං යැ යි මෙනෙහි කිරීමෙන් නො වන බව තේරුම් ගත යුතු ය.

මෙසේ උදයබ්බය ඤාණය තියුණු ව යෙදෙන හිදීම් – හැපීම් වශියෙන් හා හිදීම් – හැපීම් නො දනී යන විට දනීම් වශයෙන් නාමයන් පුධාන ව මෙනෙහි කරණ සිත්හි ඇති වේ. එම විදර්ශනා සිත් වේගයෙන් ගමන් කරන්නේ සංස්කාරයන් වහ – වහා වැටහෙන්නේ ය. මෙසේ නුවණ තියුණු ව සංස්—කාරයන් යුහු ව අරහණු වන්නේ සංස්කාරකයන් කේ ඉපදීමක් හෝ ඉපද පැවැත්මක් හෝ නිමිත්තක් හෝ නො දක නැති ව යෑමෙහි – නිරුද්ධියෙහි සතිය පිහිටන්නේ ය. මේ මුදුන් පෙත්තට නැග්ග උදයබ්බය ඤණය යි.

හංග ඤාණය.

හංග යනු බිදීම යි. ඇති වීමට වඩා වේගයෙන් නාම රූපයන් ගේ බිදීම දක්නා යෝගියා හිදීම්, හැපීම්. දකීම් ආදී වශයෙන් රූපාරම්මණයන් බිදෙන සැටි දනීම් වශයෙන් අරමුණු කළ පළමු හිත බිදෙන හැටි එය දනීම් වශයෙන් අරමුණු කළ දෙ වෙනි සිත බිදෙන හැටි – මෙසේ ඇතිවීමට වඩා වේගයෙන් බිදි – බිදී යන නාමරූපයන් ම දක්නේ ය.

''ඤතං ව ඤණං ව `උහෝ විපස්සති'' යනුවෙන් මෙය විසුද්ධිමග්ගයේ ද සඳහන් වේ. බිදීම් දකීම අනිතාතාවයේ ඉහළ ම කෙළවර ය. එහෙයින් මෙම හංගානු පස්සනා විපස්සනා ඤණයෙන් අනිතා – දුඃබ – අනාත්මයන් දක්නා යෝගියා ඒ සිතත් 'ඒ ඤණයත් දෙක ම ඊළහ සිතින් හෙවත් යෙදෙන නුවණින් අනිතාා දී වශයෙන් දක්නේ සංස්කාර්යන්හි හෙවත් නාමරූපයන්හි කලකිරෙයි. නො සතුටු වෙයි. වෙන් වෙයි. නො ඇලෙයි. එහෙත් මෙය ද තාවකාලික ය. ඇතැම් විට අසප්පාය සේවනාදියෙන් හෝ යම් දුව්ලකම් නිසා නැවත ආපසු යත හැකි ය. ඇදුරු උවදෙස් නුගණින් පිළිපැදිය යුතු ය. පිරිහුණත් යලි ඉක්මණින් ඇති කර ගත හැකි ය.

මේ හංගානුපස්සනාව දියුණුවත් ම පුතාක්ෂ වශයෙන් වර්තමානාරච්මණයන් ගේ බිදීම දකීමෙහි සිත තදින් බැස ගැණීම සමග ම අතීතා දී නාමරූපයන් ද එසේම බිඳුණු බව වැටතේ. මෙය වය ලක්ඛණ විපස්සනාව යැ යි කියනු ලැබේ.

අරමුණත්, අරමුණු කළ සිතත්, ඉක්මණින් බිදී යන සැටි දක්නා නුවණට ලෝකයේ නියම තතු එ නම් නාමරූප-සංඛාර, ඇති දේ නොව නැති ඒවා බව – සූනා බව වැටහේ. සතා වශයෙන් නැති ලෝකයක් ඇතැයි ගැණීම කෙතරම් මුළාවක් ද යි ඔහුට වැටහෙන්නේ ය. මෙසේ වේගයෙන් අනිතානාවය දකීමත් සමග ම දුක්බ-අනන්ත ලක්ෂණ ද වැටහේ. මෙම විදර්ශනා නුවණට අධිපඤ්ඤා ධම්ම විපස්සනාව යැ යි කියනු ලැබේ. නාමරූපයන් සියුම්, ඉතා සියුම් දූලිමෙන් වැගිරෙන සන්තති වශයෙන් පවත්නවුන් දකීමෙන් දියුණු වන ''සුබුම රජස්සෙව විප්පකිරීයමානස්ස'' (විසුද්ධි මග්ග) හංගානුපස්සනා

නුවණට හව දිට්යීය බොහෝ අඩුවීම, හැම විට ම දිවා – ර නො තකා උත්සාහ දැරීම, පිරිසිදු පැවැත්ම, ඉවසීම ආදී ආනිසංස ඇත.

#### හයතුපට්ඨාණ ඤාණය.

මෙසේ ආචාය්‍ය උපදේශයන් මනා ව පිළිපදිමිත් භාවනා වෙහි යෙලදන යෝගියාට දන් භාවනා නො කර ඉදීම කරදරයකි. භාවනා කිරීම සැපයකි. සුවසේ ජීවත්වනු කැමති විරෝධයක්–ගැටීමක් කා සමගවත් නැති අහිංසක ගුණවත් මිනිසකු මැරවර පිරිසක් අතර ජීවත් වන්නේ ශංකාවෙනි. එ මෙන් මෙම යෝගාවවරයා නිතර නිතර වේගයෙන් බිඳෙන වේගයෙන් නැසෙන නාමරූපයන් (දකින්නේ, භාවනා කරණ විට) මේ නාමරූපයන් මිස, අනිත් බිය විය යුතු දෙයක් නො දන්නේ ය.

මේ හය හදිසියේ ඇති වන උතුාසය, තැති ගැණීම, බියෙන් ගැහීම, නයෙකු–පොළගෙකුගෙන් ගැහැටවීම රීයකට හසුවීමට යාම, තුවක්කු, දුනු ආදියෙන් තර්ජනයක් එල්ලවීම, වැනි හයක් නො වේ.

එහෙත් සුවසේ ජීවත්වනු කැමති මිනිසෙකු එ වැනි අනතුරු සහිත තැනක ඉදීම නිතර සංකාවට, හයට හේතුවන අයුරු සංස්කාරයන් නිතර නිතර බිදී යනු දැකීමෙන් ඒවා හයට හේතු වන අයුරු වැටහෙන නුවණකි. තීරණයකි.

#### ඒ බව.

හයතුපට්ඨාන-ඤාණං පන හායති, න හායතිති? න හායති! හයතුපට්ඨාන ඤානය යනු හයක් ද හය නො වීමක් ද? හය නොවීමකි! අතීත සංස්කාරයන් වැටහෙන්නේ නාමරූපයන් අනිතා ම යැ යි තීරණාත්මකව දකීමෙන් නාමරූප නිමිත්ත ද එයට හේතු වශයෙන් දකී. නාමරූපයන් දක් වශයෙන් දකීමෙන් නාම රූපයන් පැවතීම හයට හේතු වශයෙන් වැටහේ. ඒ නාමරූපයන් නොගත යුතු යැ යි අවබෝධ වීමෙන් නාමරූප නිමිත්තත්, පැවැත්මත් දෙක ම හයට හේතු වශයෙන් තීරණය කරණ නුවණ හටගණි. නගරයක ජීවත්වූවකු මිනිසුන් නැති හිස් පෙදෙසකට ගිය කලකමෙන් ඔහුට බිදී-බිදී යන

නාමරුපයන් විටෙක හිස් ව වැටහීමෙන් තනි ගතියකට පැමිණියෙකු මෙන් වැටහෙන අවබෝධය හයේ ලකුණකි. එහෙයින් විදර්ශනා භාවනා කිරීමේ දී කිසිදු හයක්, තැතී ගැණීමක් ඇති නොවන බව කල්පනා කළ යුතු ය. මේ ඇතිවන ගතියට ''හය'' යන වචනය නො කියා වෙන කිවයුතු වචන-යක් ද නැත. එහෙයින් භයතුපට්ඨානය යනු හයට හේතුවන සංස්කාරයන්ගේ ස්වභාවය හයට හේතු වශයෙන් තීරණය කරමින් පහළ වන නුවණ බව සැලකිය යුතු ය.

### අාදීනව අනුපස්සනා ඤාණය.

ආදීනව නම් නරක පැත්ත ය. දෙස් සහිත වන බව ය.

සංස්කාරයන් – නාමරූපයන් දෙස් වශයෙන් දකීම ආදීනවානුපස්සනා ඤාණය යි. ඉහිත සඳහන් අයුරු වායෝ කායානුපස්සනාවෙන් විදර්ශනාවට බට යෝගියාට කුමයෙන් පඨවි, ආපෝ, තේජෝ, වායෝ, චක්බු සෝතාදී රූප ධම්යන් හා සමග ම නාම ධම්යන් ද විදර්ශනා වෙමින් ඇති ව නැති වී යන එම නාමරූපයන් (පිම්බීම්, හැකිලීම්, හිඳීම්, හැපීම්) නැතිව යමින් දැනීම් වශයෙන් නාම ධම්යන් පුධාන ව වැටහීමේ දී ඒ විදශීතා සිත් බලවත් වෙමින්,

''උප්පාදං ච පවත්තං ච – නිමිත්තං දුක්ඛන්ති පස්සති'' ආයූහනං පටිසන්ධිං – ඤාණං ආදීනවෙ ඉදං.)

අරමුණු, අරමුණු වන සංස්කාරයන්ගේ ඉපදීම ද පැවතිම ද තිමිති ද මතු සංස්කාරයන්ගේ රැස් කිරීම ද මතු ඔවුන්ගේ පහළවීම ද මහත් ආදීනවය, දෝසය ලෙස වැටහෙණ නුවණ ආදීනව විපස්සනා ඤාණය යි. මේ විපස්සනා ඤාණයන් ගැන කතා කරණ විට භාවනා නො වැඩූ පුද්ගලයන්ට සිතෙන්නේ තමන්ට ඇතිවන යම් යම් දේවල දෙස් දකීම් වශයෙන් කල්පතා කරණ සිත්හි ඇතිවන දනීමක් ලෙස ය. මේ එසේ නොවේ. භාවනා දියුණු අවස්ථාවේ ඒ දියුණු භාවනා සිත්වලට ම විශේෂයෙන් වැටහෙන ධම්ඥනයෙන් තොර යෝගියාට පවා පසු ව නියම තතු කියාගත නොහැකිවන තරමේ සියුම් වැටහීම් ය. ඉහත සදහන් හයතුපට්ඨාන ඤාණය ද මෙම ආදීනව ඤාණය ද එකට සම්බන්ධ ය. දෙකක් යැ යි කිය නො හැකි තරමේ සියුම සම්බන්ධයකි. එය පටිසම්හිදවේ එකට ම දක්වන ලදී.

''උප්පාදෙ දුක්ඛන්ති හයතුපට්ඨානෙ පඤ්ඤා ආදීනවේ ඤාණං'' යි. මෙසේ බලන කල්හි මෙම ආදීනව ඤාණය හය වශයෙන් දුක් වශයෙන් සාමීස හෙවත් කිළිටි (තෘෂ්ණාවන්) වශයෙන් සංස්කාර වශයෙන් දෙස් දකීම ආදීනව ඤාණය ලෙස වටහා ගත යුතු ය.

මෙහි උප්පාදය හෙවත් සංස්කාරයන් ගේ පහළවීම ''පුරිම කම්මපච්චයා ඉධ උප්පත්තී'' යනුවෙන් පළමු කර්ම– යන්ගේ හේතුවෙන් මෙහි ඉපදීම ය යි බණපොත කියන විට හාවනා නො වැඩු ධර්මඥනය පමණක් ඇති උගතා පුතිසන්ධි සිතත් එහි ආකාර ඒ හා ඇතිවන කර්මජ රුපාදිය සිතන්නට යෑමෙන් අවුලක් හටගත හැකි ය. මේ චින්තාමය විදර්ශනාව හෝ ශැතමය විදර්ශනාව නො වේ. භාවනාමය විදර්ශනාව ය. මෙහි දී කර්මය පුධාන වශයෙන් ගෙන දක්වීම විනා පුතිසත්ධියට ගමන් කිරීමක් වැටහෙනවා නොවේ. දන් දන් මේ ඇතිවෙමින් බිඳෙන නාමරූප පරම්පරාවට ද අවිජ්ජා, තණ්හා, කම්ම, ආහාර, නිඛ්බත්ති යන හේතුන් හෙවත් උපකාරකයන් ඇති බව යි. නිඛ්බත්ති යනු සන්තතීන් ගේ වශයෙන් දිගට ඉපදීම යි. මේවා නොයෙක් පුතා ශක්තීන්ගේ හටගැණීම වන නමුත් කර්ම පුතාශක්තිය පුධාන ව ගන්නා හෙයින් එය දක්වන ලදී. නාමරූපයන් ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් ම අරමුණු කරමින් සාමානා ලක්ෂණ වශයෙන් වැටහෙමින් දියුණුවන විදර්ශනා පුඥව යෙදෙන සිත් තබා චින්තාමය හෙවත් කල්පනා කිරීමෙන් අතීත හේතුන් ආදිය සොයන්නට යෑමෙන් පුතාක්ෂ ඥනයට තුඩුදෙන විදර්ශනා සිතින් බැහැරට යයි. ඇතැම් විට ඤාණ උපක්කිලේසය විය හැකියි. හෙවත් පිටස්තර වශයෙන් ලැබෙන නාමරූපයන්ගේ දුනීම යි. එය ද අවබෝධ වීමක්, දුනීමක් වශයෙන් විදශීනාවට හසු කළ යුතු ය.

''කුසලො යොගාවචරො තෙසු විපස්සනං ආරෝ– පෙන්තො'' යනුවෙන් පටිසම්හිදු අටුවාචේ දක්ෂ යෝගාවචරයා ඒ විපස්සනා උපක්කිලේසයන් ද විදර්ශනාවට නගන බව දක්වා ඇත. ඇඳුරු උපදෙස් අනුව කළ යුතු ය. පටිසම්හිදුමග්ග පාළියේ;

> අනුප්පාදං අප්පවත්තං – අනිමිත්තං සුඛන්ති ච අනායුහණං අප්පටිසන්ධිං – ඤාණං සන්තිපදෙ ඉදං

සංස්කාරයන්ගේ නො ඉපදීම නො පැවතීම අනිමිත්ත සැප යයි ද, සංස්කාරයන් මතුවට නො සැපයීම මතු ඔවුන් පහළ නො වීම වැටහීම ශාන්තපද ඤාණයයි. හෙවත් නිවණ පිළිබඳ වැටහීම යි.

8. ආදීතව විපස්සතා ඤාණයට ඉහත ගාථා දෙක්හි දක්වූ දස ඤණයන් හෙවත් ආදීතව ඤණ පහ ද, සාත්තිපද ඤණ පහ ද වැටහේ. මෙහි ශාත්ති පද ඤනය යනු නිවණ ලබන ලද්දේ ය යි එකවරට හරහට නො පැත්ත යුතු ය, ශාත්තිපදය අනුමාන වශ්යෙන් මීස තව ම පුතාක්ෂයෙන් තැත.

ඇතැම් යෝගීන් හරහට පනින්නේ මෙ බඳු අවස්ථා– වන්හී ය. හරස්පාරවල් හැමවිට ම නියම මගට හරස් වී ඇති බව වටහාගෙණ සුවච වීය යුතු ය. මෙම ආදීනව ඤණයට පැමිණි යෝගාවචරයා කිසි ම දෘෂ්ටියකින් කම්පා නො වේ.

> ''ද්වින්නං සැණානං කුසලතා නානා දිටයීසු න කම්පති''

දෙවැදැරුම හෙවත් ආදීතව සාත්ති පද ඤණයන්හි දක්ෂ බැවිත් මේ පැත්තේ දුක, හය, දෝසය අනිත් පැත්තේ නිවණ නිදෙස සාත්තිය යැයි දක්තා හෙයින් කිසි ම මිසදිටුව කින් කම්පා නො වේ.

#### නිබ්බිදුනුපස්සනා

සංස්කාරයන් වහ – වහා ඇති වෙ–වී බිඳි–බිඳී යන සැටි බිඳීම ම වැඩියෙන් වැටහීමෙන් සංස්කාරයන් ගේ හංගය දැකීම සංඛාරයන් හයට හේතු වශයෙන් තීරණය වීම දෙස් සහිත බව වැටහීම මෙසේ ඉතා සියුම් විපස්සතා සිත්හි පහළ වන අවබෝධයන් තියුණුවත් ම මේ සංස්කාරයන් ''ඉතින් ඇතැ'' යි කලකිරීමේ නුවණ පහළවන්නේ ය. නිබ්බිදනුපස්සනා නම් එය යි. කෙතරම් පිය රූපයක නමුදු ශබ්දයක, ගන්ධයක, රසයක, ඓාට්ඨබ්බයක හෝ ඇල්මක් නො කරයි.

හුදෙක් 'ඒ හැමෙකක ම ඇත්ත වශයෙන් ම ඒවායින් ගතයුතු දෙයක් නැතැයි ඒවා නුවුමනා යැයි භාවනා නොකරණ සාමානා චේලාවට ද ඔහුට වැටහේ. භාවනා කරණ වේලාවේ ඉතා සියුම් ව තියුණු ව නැගෙන කලකිරීම් හෙවත් නිර්වේදයන් සංස්කාරයන් වින්ද ඇතැයි වැටහෙන විශේෂ දර්ශන ඥනය පහළ වන්නේ ය. රණහංසයෙකු ජරාවළෙක නො සිටින්නා සේ මේ යෝගියා ගේ වීපස්සනා සිත් පරම්පරාව කුමයෙන් සංඛාරයන් ගේ ස්වභාවය, ගතිය හරිහැටි වැටහෙණ හෙයින් ඒවායේ නො ඇලීමට පත් වන්නේ ය. සත් වැදෑරුම් අනුපස්සනාවන්හි යෙදෙන්නේ ය.

#### සත්තානුපස්සනා

- 1. අනිච්ච– අනුපස්සනා–නිතා වශයෙන් සංස්කාරයයන් කෙරෙහි තිබුණු ගැණීම දුරුවෙමින් අනිතා අනිස්ථිර වශයෙන් අවබොධ වීම.
- 2. දුක්ඛ–අනුපස්සනා = නාමරූපයන් සැප ය යි හැඟීම දුරුවෙමින් දුක් වශයෙන් වැටහීම,
- 3. අනත්ත අනුපස්සනා = මගේ යැ යි හැඟීම දුරුව අනාත්ම වශයෙන් වැටහීම.
  - 4. නිබ්බිදනුපස්සනා = කළ කිරීම් වශයෙන් වැටහීම.
- 5. විරාගානුපස්සනා = සංස්කාරයන්හි නො ඇලීම් වෙන්වීම් වශයෙන් වැටහීම.
- 7. නිරොධානුපස්සනා=නාමරූපයන් හට ගැණීමට වඩා නිරුද්ධවීම වැටහීම.
- 6. පටිනිස්සග්ගානුපස්සනා = නාමරූපයන් අක්හැරීම වශයෙන් වැටහෙන නුවණ.

''අනිච්චං, අනිච්චං'' කිය – කියා කරණ හෝ සිතන විපස්සනා භාවනාවක් නැත්තා සේ මෙහි ''නිඛ්ඛීද, නිඛ්ඛීද'' හෝ ''විරාගො, විරාගො'' ආදී වශයෙන් ද කිය – කියා හෝ සිත – සිතා හෝ හිදීමක් ද නැති බව වටහා ගත යුතු ය. විපස්සනා සජ්ඣායනා වශයෙන් කීම වරදක් නො වේ. එහෙත් එය භාවනා නො වේ. හුදෙක් ඉහත සදහන් පරිදි නාම – රූප ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් මෙනෙහි කරන සිත්හි ම දියුණුවන අනිතා, දුක්ඛ, අනාත්ම, නිඛ්ඛීද, විරාග, නිරොධ, පටිනිස්සග්ග වශයෙන් පහළ වන නුවණ දැකීම අවබෝධ වීම, භාවනාව නමි.

එහෙයින් මෙහි මුල සඳහන් පරිදි වායෝ – කායානු– පස්සතාවෙන් වීදර්ශනාවට බට යෝගියා විසින් පිමබීම, හැකිලීම, ඉදීම, හැපීම වශයෙන් ද පිමබීම, හැකිලීම, නැති ව ගිය විට හිදීම, හැපීම වශයෙන් ද ඒ ලක්ෂණ ද නො දකන විට දනීම වශයෙන් ද නාම ධර්මයන් පුධාන ව විදර්ශනා කරන්නේ මේ කියන ලද සත්තානුපස්සනා විපස්සනාවන්හි සිත පිහිටන්නේ ය. මෙවා අනිතාහදී වශයෙන් වැටහෙන විදර්ශනා දෙනයන් ගේ ම විශේෂ සුළු වෙනස් ආකාර අවබෝධයෝ ය. එසේ විදර්ශනා හාවනා වඩන ධර්ම දෙනය ඇති යෝගියාට මේ ආකාරයන් හඳුනා ගත හැක. ධර්මඥානය නො මැති යෝගියාට මේ ආකාර වැටහෙන නමුත් තො කිය හැකි ය. හාවනා නො කරණ කොතෙක් ධර්මඥනය ඇත්තෙකුට නමුදු මේ සත්තානුපස්–සනාවන් ගැන කෙසේවත් සිතිය නොහැක.

ඉහත සඳහන් පරිදි ආදීනව වශයෙන් සංස්කාරයන් ගේ ඇතිවීම පැවතීම නිමිත්ත නැවත රැස්වීම නැවත හට ගැණීය යන සියුම අවස්ථාවන් දෙස් වශයෙන් දක කළ කිරුණු යෝගියා සංස්කාරයන්හි නො ඇලීම වශයෙන් නන්දීය හෙවත් තෘෂ්ණාව දුරු කිරීම වශයෙන් මේ නිඛ්ඛි– දනුපස්සනා ඤණයට පැමිණෙන්නේ ය. සංස්කාරයන් ගේ දෙස් දකීම සමග ම ඔවුන් ගේ නොයිපදවීම, නො පැවැත්ම, නිමිති නැතිවීම, රැස් නො වීම, මතු නො හට ගැණීම, ශාන්ත පදය හෙවත් නිවණ බව ආනිසංස වශයෙන් දක්නේ වඩාත් සංස්කාරයන් කෙරෙහි කලක්රේ. මේ ආදීනව ඤණය යි.

## මුඤ්චිතුකමානා ඤාණය

මුඤ්චිතුකමානා යනු මිදෙනු කැමති නුවණ ය. ඇතිවීම්, නැතිවීම්, බිදිම් වශයෙන් දුටු සංස්කාර ම හය උපදවත්තත් වශයෙන් දැක, දෙස් වශයෙන් දක කලකිරී මෙසේ ඉදිරියට පළමු පරදි භාවනා කරණ විට සංස්කාරයන්ගෙන් මිදෙනු කැමති වැටහීමක් නුවණක් ඒ භාවනා කරණ විදර්ශනා සිත්හි ම පහළ වේ.

හයතුපට්ඨාන විපස්සනා ඤණය ආදීනව නිඛ්ඛීද ඤණ— යන්ට උපකාර විය. එම උපකාරය කෙතරම් සම්බන්ධ වීද යත් ඒ තුන් නුවණ ම,

''යාව හයතුපට්ඨානෙ පඤ්ඤා යංව ආදීනමව ඤාණං යා ව නිඛ්බිද ඉමෙ ධම්මා එකත්ථා.'' යනු වෙන් එක ම අදහසක් දෙන බව විසුද්ධිමග්ගයේ සඳහන් ය.

මෙහි දී සංස්කාරයන් ගේ දෙස්ා දක කලකිරීමේ නුවණ පහළ වූ තැන් පටන් සංස්කාරයන්ගෙන් මිදෙත්නට ඇත්නම් කෙතරම හොද ද යි මිදීමේ නුවණ බල පවත්වන යෝගියා තමා පිළිබඳ ඇතිව නැතිවන සංස්කාරයන්ගෙන් පමණක් නොව බාහිර සංස්කාරයන්ගෙන් ද මිදීමේ කැමැත්තක් කිසිවෙකුටත් මුහුණ නො පෑමට වෙන් වී විවේකව භාවනා කිරීමට කිසිවක් නුවුවමනා යැයි යන හැහීමට ද පැමීණේ.

දැන් ඔහුට පිරිස් මැද සිටීම ද දුෂ්කර ය. හැකි තාක් අයින් වී සිටීමට කැමැත්ත දක්වයි. මෙසේ කුමයෙන් දියුණුවත් ම සියලු සංස්කාරයන්ගෙන් ම මිදෙනු කැමැත්ත ඉතා බලවත් ව නැග එයි.

දලක පැටලුණු මසකු මෙන් මැදිරියක කුඩුවක ලූ වලිකුකුළා මෙන් ද මිදෙන්න කැමැත්තග් ඇතිවන බව විසුද්ධීමාර්ගයේ දක් වේ. එහෙත් මෙහි දී යෝගියා මසකු මෙන් කුකුළකු මෙන් ගැගෙන දහලන ගතියක් නුසුලයි. ඉහත සදහන් පරිදි, භාවනා කරණ අවස්ථාවේ එම විදර්ශනා සිත්වල පහළවන බලවත් මිදීමේ කැමැත්තයි. එහෙයින් සියලු සංස්කාරයන්හි පහ වූ ආලය ඇති ව ඔවුන් ගෙන් මීදීමේ කැමැත්ත මුඤ්චිතුකමාතා ඤාණය යි.

#### පටිසංඛානුපස්සනා ඤාණය

පටිසංඛාය – අනුපස්සනා යනුවෙන් උගන්වන්නේ නැවත සලකා බලා විදර්ශනා කිරීම ය, පසුගිය විපස්සනා ඤාණ– යත්ට යලි යලි පැමිණීමට මෙහි දී විශේෂයෙන් මෙම සිතට ඕනෑ වෙයි. මක්නිසා ද? සංස්කාරයන්ගෙන් මිදෙන්න සංස්කාරයන් ඔස්සේ ම යා යුතු හෙයිනි. සංස්කාරයන් ම වඩ-වඩාත් හොඳින් වටහා ගත යුතු හෙයිනි. එහෙයින් ඔහු ගේ විපස්සනා සිත යලි යලි උදයබ්බය, භංග, භය, ආදීනව, නිඛ්ඛිද, මුඤ්චිතුකමාතා විපස්සනාවන්ට බසිමින් උඩ යටට යමින් සංස්කාරයන් ඉතා සියුම්ලෙස අරමුණු කරන්නේ සංස්කාරයන් ගේ අනිතා ලක්ෂණය,

අනිතායෙන් ම ඉවරවන, තාවකාලික, ඇතිවීම්-නැතිවීම් දෙකකින් පිරිසිදිනා ලද, කොටස් කරණ ලද, වහා – නැසෙන, සිදීයන, සෙලවෙන, බිඳෙන, අතිස්ථීර, වෙනස්වන, අසාර, විහව, සංඛත මරණ – ස්වභාවකොට ඇති ආදී අනේකාකාරයෙන් සංස්කාරයන් ගේ අනිතා ලක්ෂණ ද,

නිතර නිතර පෙළන බව, දුකසේ ඉවසිය හැකි බව, දුකට වස්තු බව, රෝගයක්, ගඩුවක්, උලක් ආදී වශයෙන් සංස්කාරයන් ගේ දුඃබ ලක්ෂණ ද අපිය, දුර්ගන්ධ, පිළිකුල් ආදී වශයෙන් සංස්කාරයන් ගේ අසුහ ලක්ෂණ ද අනුන් සතු, හිස්, පුහු, සූනා ආදී වශයෙන් අනාත්ම ලක්ෂණ ද නැවත නැවතත් මෙසේ අනෙකාකාරයෙන් සංස්කාරයන් පිරිසිද දක්නා නුවණ පටිසංඛානුපස්සනා ඤාණය යි.

මෙහිදී ද විශේෂයෙන් සැලකිය යුත්තේ අතිව්වං, අනිව්වං, දුක්ඛං දුක්ඛං, අනත්තා අනත්තා ආදී කියමින් හෝ සිතමින් කරණ භාවනාවක් නොව මුල සඳහන් පරිදි විදර්–ශතා මනසිකාරය වන්නේ නාමරූපයන් ගේ ලක්ෂණ වශයෙන් අරමුණු කළ ආකාරයට ම නාම රූපයන් අරමුණු කිරීමෙන් ය. වායෝ කායානුපස්සනාවෙන් විදර්ශනාවට බට

යෝගියා පිම්බීම, හැකිලීම ඉදිම්, හැපීම් මෙනෙහි කරන්නේ ඒවා නො වැටහී යන විට දැනීම් වශයෙන් ද නාමය පුධාන ව විදර්ශනා කරනේනේ සිතෙහි ද එකින් එකට අතරක් නැති ව සම්බන්ධ වී සත්තති වශයෙන් පවන්නා සිත ඉතා සියුම් ව වැටහෙන්නේ ය. සිතෙහි ලක්ෂණ මෙන් ම එය පළමු ව අරමුණ ගන්නා බව (පුබ්බංගම රසං) සිතකින් සිතකට අතරක් ඉතිරි නො කොට ඇතිවන බව (සන්ධාන පච්චුපට්ඨානං) එකට ගැලපීම් ආකාරය ද වැටහෙමින් ඇසීම්, පෙනීම් ආදී වශයෙන් කලින් මෙනෙහි කළ අරමුණ ද දැනීම් වශයෙන් ම වැට හෙමින් බවත්නා බව ආදී විශේ සිත පිළිබඳ වැටහෙමින් සියලු නාමරූපයන් ගේ අනිතා උදුක්බ – අනාත්ම තත්ත්වයන් යලී යලී පිරිසිඳ දක්නේ ය.

#### උපමාවක්:

කෙමෙනක් ගසා මසුන් අල්ලන මිනිසකු තමන්ගේ කෙමනට ලොකු මසකු අසුවූයේ යැයි දැනී කෙමනට අත දමා දියයටදීම අල්ලා ගත්තේ ය. ඔහුට අසුවූයේ ලොකු නයකුගේ බෙල්ලෙනි. ලොකු මසකු අසු වූයේ ය යි ඔහු සතුටු විය. මසු උඩට එසවූයේ නයාගේ හිසෙහි ඉරිතුණ දක මසකු නොව නයකු බව වටහා ගත්තේය. හය ඇති වූයේ ය.

නයකු අල්ලා සිටීමෙහි ආදීනව වැටහුණේ ය. තවත් අල්ලාගෙණ සිටීමෙහි කලකිරුණේ ය.

මිදෙනු කැමැත්ත ඇතිවිය. මිදෙන්නට උපායක් බලන්– නේ මේ සර්පයාව විසි කිරීමට යලිත් හොඳට සලකා බැලීමේ නුවණක් ඇතිවිය.

මෙහි සංස්කාරයන් දැඩිව ගෙණ සතුටුවන අන්ධ බාල පුහුදුන් පුද්ගලයා කෙමනට ලොකු මසකු අසුවූයේ යැයි සතුටුවන පුද්ගලයා මෙනි. උඩට ඔසවා බලන්නා මෙන් සංස්කාරයන් ස්වලක්ෂණාදී වශයෙන් විදර්ශනා කිරීම යි.

නයාගේ හිසෙහි ඉරි තුණ දැකීම මෙන් නාමරූපයන් ගේ අනිච්ච – දුක්ඛ – අනන්ත ලකුණු දැකීම යි. උදයබබය (ඇතිවීම – නැතිවීම) වශයෙන් ඉතා දියුණු විදර්ශනා නුවණ ද හය ඤාණය පහළ වීම ද දෙස් දැකීම, කලකිරීම, මිදෙන කැමැත්ත ද යෝගියාට පහළ වූ ආදිනව, නිබ්බිද, මුඤ්චිතුකමාතා, පටිසංඛා ආදී විපස්සනා ඤාණ– යන් වශයෙන් ලැබෙන බව සිතිය යුතු ය.

වායෝ කායානුසස්සානාවෙන් විදර්ශනාවට බට යෝ-ගියාගේ මෙතෙහි කිරීමේ කුමය වායෝ ධාතුවගේ ලක්ෂණ අරමුණු කිරීම වශයෙන් පටන් ගත් කුමය ම අවසානය දක්වා ගමන් කරන්නේ එහෙයිනි.

දන් ඔහු පීම්බිම්, හැකිලීම්, හිදීම්, හැපීම් වශයෙන් විදර්ශනාවට බස්නේ සිියුම් රූප ධර්මයන් ද නාම ධම්යන් ද අනිතාාදීන් දක්නේ රූප ධර්මයන්ගේ බිදීම වේගයෙන් දක්නා විට දනීම් වශයෙන් නාම ධර්යන් මෙනෙහි කරන්නේ වරෙක රූප – ධම්යන් පුධානව අනිතාාදීන් වැටහෙන්නේ, වරෙක නාම ධර්මයන් පුධාන ව අනිතාාදී ලක්ෂණයන් වැටහේ. නයා වෙළා සිටි අත වෙළුම අනිත් අතින් දිග හැර වේගයෙන් හිසවට කරකවා නයා වීසි කරන්නට සූදනම් වීම මෙන් පටිසංඛානු පස්සනා ඤාණය දතයුතු ය.

අනිතා වශයෙන් අවබෝධ වන්නේ සංස්කාර නිමිත්ත ගණිමින් පටිසංඛාඤාණය උපදී.

දුක් වශයෙන් අවබෝධ වන්නේ සංස්කාරයන්ගේ පැවැත්ම ගණිමින් පටිසංඛාඤාණය උපදී.

අනාත්ම වශයෙන් අවබෝධ වන්නේ නිමිත්තත් පැවැත්මත් ශූනා වශයෙන් පටිසංඛාඤාණය උපදී.

සංඛාර–උපෙක්ඛා ඤාණ යනු සංස්කාරයන් මධාසඑව බලවත් නුවණ ය. බුදු දහමෙහි දක්වෙන්නේ ඇලීම – ගැටීම දෙක ම සංස්කාරයන් ගැණීම ය. ලෝහ වශයෙන් හා දෝෂ වශයෙන් අල්වා ගැණීම ය. ද්වේෂය විරුද්ධ ව ඇලීම ය. ලෝහය අවිරුද්ධ ව ඇලීම ය. (මාන දිටයී සංග– ඇලීම) ද සෑම අකුසලයක් පාසාම සංගය ද ඇත. එහෙයින් සංස්කාරයන් අත්හැර දමීමට ඒ හැමෙකෙන් ම තුරන්විය යුතු ය. මෙහි සංස්කාර නම් ලෞකික සියල්ල ය. සියලු සංස්කාරයන් කෙරෙහි ම මධාස්ථව හෙවත් ඇලීම් විරුද්ධ වීම දෙකට නො වැටී සිටින්නට හැකි ශක්තියක් දන් යෝගාවචරයාට ලැබේ. ඔහු සංස්කාරයන්ගේ නියම තත්ත්වය අනිතා – දුක්බ – අනාත්ම ලක්ෂණයන් දුටු නිසා ය. එහෙයින්: –

''ආරද්ධ විපස්සකස්ස විපස්සනා ඤාණෙන ලක්ඛණත්– තයස්ස දිට්ඨත්තා ලක්ඛණ විචිතෙන පහිණඛාාාපාදස්ස ආදිත්තෙ විය තයො හවෙ පස්සතො සංඛාර ගහණෙ මජ්ඣත්තස්ස තං විපස්සතා ඤාණං තෙ සංඛාරෙ විසෙසෙන ච ඉක්ඛතිං ගහණෙන වජ්ජිතඤ්ච හුත්වා ඉක්ඛති. ඔලො– කෙතීති සංඛැරුපෙක්ඛා හොතීති අත්තො.''

(පටිසම්හිද අට්ඨකථා)

දියුණුවට පත් විදශිතා යෝගියා උදයබබය, හංග, හය, ආදීතව, තිබ්බිද, මුඤ්චිතුකමාතා, පටිසංඛා යන විදශිතා ඤාණයන්ගෙන් අනිතා – දුක්ඛ – අනාත්ම ලක්ෂයණයන් දුටු හෙයින් නැවත එම ලකුණු එසේ බැලීමෙහි (අමුතු) උත්–සාහයක් නූවමතා ඔහුට අනිතා – දුක්ඛ – අනාත්ම ස්වභාව නැමති – ගින්නෙන් තුත් භවය ම ගිනිගෙණ ඇති අයුරු දක්නේ සංස්කාරයන් මම ය, මගේ යැ යි ගැණීමෙහි මධාසඪ වූයේ ඒ මධාසඪ වැටහීම් ආකාර වූ විදර්ශතා ඥනය සංස්කාරයන් විශේෂයෙන් බලයි. ගැණීමෙන් වැලකී බලයි. අවලොකනය කෙරෙනු යි සංඛාරුපෙක්ඛා වේ යනු තේරුම යි.

සංස්කාරයන් කොයි විදියකින්වත් නොගැන්මට සුදුසු ආකාර අවබෝධ ඤාණයකින් ම යුතු වූ නිසා තණ්හා, මාන, දිට්ඨි, ආදී කිසි ම ලෙසකිනුත් සංස්කාරයන් නො ගත්නා සංස්කාරයන්හි මධාසථව බැලීම තෘෂ්ණාවටත්, ද්වෙෂටත්, අතරට වී මධාසථව බැලීම සංස්කාරෝපෙක්ෂා ඤාණය යි. මේ සංඛාරුපෙක්ඛා විපස්සනා ඤාණය යෙදෙන සිත ඊළහට ඇතිවන සංඛාරුපෙක්ඛා විපස්සනා සිතෙහි නුවණින් ද විදශීතා කරනු ලැබේ.

එහෙයින් මෙය දියුණුවත් ම, ''සුඤ්ඤමිදං අත්තනා වා අතිතනියෙනවා'' මෙම නාම–රූප සංඛාරය ආත්මයෙන් හෝ ආත්මයෙහි වූවකින් හෝ ශුතා යැයි දෙකෙළවරකින් ආත්ම ශූතා බව දකි. මෙසේ තවදුරටත් භාවනායෙහි යෙදෙන යෝගියා වඩ වඩා සියුම් ව භාවනා වඩන්නේ,

- 1. මම කිසි ආත්මයක් යැයි නො දකී.
- 2. තමා කිසිවකුටත් සොහොයුරු නෑ මිතුරු ආදීන් දක්විය යුතු යැයි නො දකී.
- 3. මම යන ශබ්දය හැර අනුත්ද ආත්මයක් යැයි ඉතා ගණි.
- 4. ඒ අනුන්ගේ ආත්මය මට සොහොයුරෙක් නෑයෙක් යැයි නො ගණී.

මෙමස් ඔහු ඔහු සතර ආකාර ශූනා තාවයක් දකී.

තව ද ඇස ආදී සියලු ධර්මයන් ද ආත්මයෙන් හෝ ආත්යයෙහි වූවකින් හෝ නිතා බැවින් හෝ ස්ථිර බැවින් හෝ ශාස්වන බැවින් හෝ අවිපරිණාම ස්වභාවයෙන් හෝ ශූනා බව නැති ව යන – ගිය ආකාරය වැටහෙන්නේ ය.

මෙසේ තීරණ වශයෙන් සූනාාතාවය දැක දියුණුවන සංඛාරුපෙක්ඛා විපස්සනා ඤාණයට අනිතාාාදී වශයෙන් සංඛාරයන් වැටහෙන්නේ හයක්, ඇලීමත් හැර සංඛාරයන්හි මධාාසථ වන්නේ ය.

මෙසේ තුන් හවයෙහි ම සිත නැවත නැවත හැකිලෙයි. නො ඇලෙයි. මදක් ඇලවුණු නෙළුම කොලයක දියබිඳු මෙන් පෙරළියමින් නවතියි. තුන් භවයෙහි සිත උපේක්– ෂාවෙන් පිළිකුල් සවභාවයෙන් පිහිටයි.

මේ සංඛාරුපෙක්ඛා ඤාණය ඉදින් ශාන්ති පදය වූ නිවණ ශාන්ත වශයෙන් දකියි නම්, සියලු සංස්කාරයන් හැර නිවණ අතට හැරෙයි. එසේ වනතුරු නැවතත් සංස්කාරාරම්මණයට පෙරළෙයි.

මෙහිදී ධානනාංග මාර්ගාංග විමොක්බ මුඛ නියමය වෙයි.

''පටිසංඛා සන්තිවඨනා සඤ්ඤා – අවඨවිත්තස්ස ගොවරො'' යනුවෙන් පටිසම්හිදමග්ගයේ දක්වෙනුයේ ධාාන නො ලැබූ සුද්ධවිපස්සකයාගේ ද උපචාර ධාාන වශයෙන් සලකන ලද ක්ෂණික සමාධිය පුථමධාානයෙහි ම ඇතුළත් කොට අෂ්ට සමාපත්ති චිත්තය ගන්නා ලද බව සැලකිය යුතු ය.

"වීපස්සනා නියමෙන හි සුක්ඛ විපස්සකස්ස උප්පන්න මග්ගො'පි සමාපත්තිලාභිනො ඣානං පාදකං අකත්වා උප්– පන්න මග්ගො'පි පඨමජ්ඣානං පාදකං කත්වා පකිණ්ණක සංඛාරෙ සම්මසිත්වා උප්පාදින – මග්ගො'පි පඨමජ්ඣානි කොව හොති."

(අත්ථසාලිනී 208)

මෙහි මුල සඳහන් කුමයෙන් වායෝ කායානුපස්සනා– වෙන් විදර්ශනාවට බැස පිම්බීම් – හැකිලීම්, හිදිම් – හැපීම්, දකීම් වශයෙන් මෙනෙහි කරමින් දනීම ද නැතිව යන්නා සේ වැටහෙන යෝගියාට ඉහන සඳහන් ශූනාභාවයන් ද අවබෝධ වෙමින් මෙසේ අවශා සමාධිය ද සම්පූර්ණ ව ලැබෙන බව පැහැදිළි ව වටහාගත යුතු ය.

මෙහි මුල මුඤ්තුකමානා ඤාණය මැද පටිසංඛා ඤාණය අවසානයෙහි සංඛාරුපෙක්ඛා ඤාණය වෙයි.

එහෙයින් කියන ලදී. පටිසම්භිද මග්ගයෙහි:-

''ලතන මුඤ්චිතුකමානා පටි සන්සංඛාතිව්ඨනා පඤ්ඤා සංඛාරුලපක්ඛාසු ඤාණං.''

එහෙයින් මුඤ්චිතුකමාකා, පටිසංඛාවන්හි පිහිටි පුඥුව සංඛාරුලපක්ඛා ඤණ නම් වේ.

මෙම විදර්ශතා ඤණයන්ගේ මුදුත් පැමිණි විදශිතාව ය. (සිබාප්පත්ත විපස්සතා.) උට්ඨානගාමිණී (මාර්ගය කරා නැගී යන) විපස්සතා යනු ද නම් වේ.

මේ සංධාරුපෙක්ඛා ඤණය අනිතා වශයෙන් සංස්කාර– යන් සම්මර්ශනය කොට මාර්ගාහිමුඛ වේ ද, අනිමිත්ත වීමොක්ඛ මුඛයෙන් නිවන් දකීම යි.

දුක් වශයෙන් සම්මශීනය වී මාර්ගාහිමුඛ ඓ ද, අප්පණිහිත වීමොක්ඛ මුඛය යි.

අනාත්ම වශයෙන් මෙනෙහි වී මාර්ගාභිමුඛ වේ. නම්, සුඤ්ඤන වීමොක්ඛ මුඛය යි. අනුලොම ඤාණය.

ඉහත සඳහන් අයුරු සංඛාරුපෙක්ඛා විපස්සතා ඤණය දියුණු තියුණුව යෙදෙමින් විදර්ශනා කරන්නේ යම්කිසි රූපයක හෝ නාමයෙක අනිතාකාවය දකිමින් සියුම් වූ සංඛාරුපෙක්ඛා විපස්සනා ඤාණ සිත බිදී හවංග ගතව යලි හවංග චලන හවංග උපව්ඡේද සිත් බිදී එම සංඛාරුපෙක්ඛාවට අරමුණු වූ නාම – රූපයක අනිතා ලක්ෂණය ගණිමින් මනෝද්වාරාවජ්ජනය පහළ ව බිදී පරිකම්ම උපචාර අනුලෝම ජවන් සිත් තුනක් උපදී.

මේ තුනට ම එක නමකුදු ඇතැම් තැනෙක කියවේ. ආසෙවන නාමය හෝ පරිකමම කියා හෝ අනුලෝම කියා ද තුනට ම අවිශේෂයෙන් කියනු ලැබේ.

කුමකට අනුලෝම වේදයත්, දෙපැත්තටම අනුලොම වේ. මුලින් අටවැදෑරුම් විපස්සනා ඤාණයන්ට ද අනුලොම් ව එකහ ව කිුයා කෙරේ.

මතු මාර්ග සිතට අනුලෝම ව කියා කෙරේ. (සත්තිස් බොධි පක්ඛිය ධම්යන්ට අනුලොම ව ඒ අතට වැටි කියා කෙරේ.) එහෙයින් මෙම ඤාණය අනුලෝම නම් වේ.

මෙයින් වටහා ගත යුත්තක් නම අනුලොම ඤාණයෙන් විපස්සනා කරන්නේ අවසන් වරට සංඛාරුපෙක්ඛා ඤාණය යම් සංස්කාරයක අනිතා ලක්ෂණය හෝ දුක්ඛ ලක්ෂණය හෝ අනාත්ම ලක්ෂණය අරමුණු කෙළේ නම්, එම සංස්— කාරයාගේ එම ලක්ෂණය ම ගණිමින් මෙන් අනුලොම ඤාණය ඇතිවන හෙයින් තුිලක්ෂණයෙන් අනුලෝම ඤාණය ලබන්නේ එක ම ලක්ෂණාරම්මණයකි. එසේම සංස්කාරයන් අරමුණු කොට පහළවන අවසාන සිත ද මෙය යි.

මේ පටිපද ඤාණ දස්සන විසුද්ධිය යි,

''හංගානුපස්සනාදි ඤාණදස්සන පරියෝසානා පහාණ පරිඤ්ඤා..''

හංගානුපස්සනාවේ සිට ඤාණදස්සන විසුද්ධිය තෙක් පහාණ පරිඤාවේ මෙසේ ඤාත, තීරණ, පහාණ යන ඤාණ යන්ට කුමයෙන් විපස්සනා ඤාණ හා විසුද්ධීන් ඇතුළත්වන අයුරු ඒ විසුද්ධින්ගේ අවසානයන් බලා දත යුතු ය.

# 7. ඤාණ දස්සන විසුද්ධි විපස්සනා

අනුලෝම විපස්සනා ඤාණය ලද තැන් පටන් යෝගියා අපසු නො හැරෙන මාර්ග චිත්ත වීථියට බව එක චිත්ත වීථියක කාල සීමාවක දී අසීමිත කාලයක වදදුන් කෙලෙස් කඳු කපාහරින චිත්ත සන්තානගත අනුශය ධර්මයන් මුල් සිඳ දමන මෙතෙක් කිසි කලෙකත් නොදත් නො සිතු අමුතු ම අවස්ථාවන්ට භාජන වන්නේ ය.

වායෝ කායානුපස්සනාවෙන් විදසුන් බිමට බට යෝගියා ඉතා සියුම් ව යුහු යුහු ව පිම්බීම් - හැකිලීම් නැතිව හිඳීම් හැපීම් අරමුණු ද නැතිව යන්නේ දැනීම් අරමුණු ද නැතිව යන්නේ දැනීම් අරමුණු ද නැතිව යන්නාක් මෙන් ඉතා සියුම් ව අරමුණු වන්නේ විටෙක සියල්ල නැතිව නොවැටහි යන අයුරුද වැටහෙන්නේ නමුදු ඉතා සියුම් සංස්කාරයන් නාම හෝ රූපයන් ඉතා යුහුව අරමුණු වන්නේ කිසිම හැකිළීමක් නැතිව එක අතකට එනම සංස්කාරයන්ගෙන් මිදෙන අතට ගැළවෙන අතට සිත ගමන් කරන්නේ ය.

සංස්කාරයන් ඉපදීම මැඩ පවතින්නේ රැස් කිරීම මැඩ පවත්නේ මතු පහළවීම මැඩපවත්නේ පුහුදුන් ගොතුය මැඩ පවත්නේ නිවණ අරමුණුව යැමෙනි. මේ නිවණ අරමුණු කිරීම නිවනට පැමිනීම (පක්ඛන්දනය) කරමින් ආය\$ ගොතුය වඩන්නේ ගෝතුභූ සිත ය. එහෙයින් පටිසම්හිදු මග්ගයේ,

''උප්පාදං අභිභුය්හනීති ගොනු භු'' යනාදීන් දක්වා වදළ – සේක.

මෙසේ පුථුජ්ජන ගොතුය මැඩලන නිසා ද ගොතු භු නම් වේ. මෙම ගොතුභූ සිත මාර්ග සිතට ආවර්ජන ස්ථානයෙහි වන හෙයින් පටිපද ඤණදස්සන විසුද්ධියට ඇතුළත් නො වේ. සංස්කාරයන් අත්හළ ද කෙලෙස් වැනසීමක් නැති හෙයින් ඤාණ දස්සන විසුද්ධියෙහිද ඇතුළත් නො වේ.

විදර්ශනා පාරෙහි වැටුණු බැවින් විදර්ශනා ඤාණයකි. ''අනුලෝම ඤාණයාගේ ආසේවන ශක්තිය ලබමින් අනිමිත්ත වූ නොපවත්නා වූ සංස්කාරයන්ගෙන් තොර වූ නිරෝධය වූ නිවණ අරමුණු කරමින් පුහුදුන් බීම ආකුමණය කරමින් නිවන් බිමට පැමිණෙමින් මාර්ග සිතට, අනන්තර, සමනන්තර, ආසේවන, උපනිස්සය, නත්ථී, විගත යන පුනා ශක්තීන් උපදවමින් විදර්ශනා ඤාණයන්ගේ මුදුන වැනි ගොතුභු ඤාණය උපදී."

(-විසුද්ධිමග්ග.)

#### ඤාණදස්සන විසුද්ධි

"සොතාපත්ති මග්ගො, සකදගාම මග්ගො, අනාගාම මග්ගො අරහත්ත මග්ගොති ඉමෙසු පන චතුසු මග්ගෙසු ඤාණං ඤාණ දස්සන විසුද්ධි නාම."

සෝවාන් සකෘදගාමි අනාගාමි අරහන්ත යන සතර මග නුවණ ඤාණ දස්සන විසුද්ධිය යි.

මේ අවසන් විසුද්ධිය යි.

ඉහත සඳහන් අනුලෝම විදර්ශනා ඥනයෙන් සතර සතායන් වසන කෙලෙස් අඳුර දුරු කරයි. නිවන් අරමුණු නො කරයි.

ගොතුභු නිවත් අරමුණු කරයි. කෙලෙස් දුරු නො කරයි. මාර්ග සිතට ඉහත සඳහන් පතාශක්තීන් දෙමින් මාර්ග සිත නො වරදවා ම ඇතිවිය යුතු බවට සංඥ කොට ගොතුභූ සිත නිරුද්ධ වීමෙන් සංස්කාරයන් ක්ෂය කෙරෙමින් මුලක් නැති සසර දුක් සිඳ දමමින් සිවු අපා දෙරටු වසමින් නිවණෙහි ස්ථීර ව පිහිටමින් සෝවාන් මාර්ග සිත ඇති වේ. එකවර මාර්ගපුඥව හෙවත් සමාක් දර්ශනය සමග ඉතිරි මාර්ගාංග සත ද පහළ වේ. මෙය පුබල ශක්තීන් ගෙන දුන් ඉතා පිරිසිදු සිහි නැණ එකහකම් බලවත් ව තිබී එකෙණෙහි සියල්ලක් ම බිඳ වැටී පුබල ශාන්තභාවයක් රජ කරන්නාක් මෙන් කිව නො හැකි සිතිය නො හැකි ශාන්ත සුබයකට පත්වීමකි.

සංස්කාරාරම්මණ සිතකින් එය දකගත හැකි නො වන හෙයින් එය දක්නා නුවණට ම ගෝචර වේ.

සංස්කාරයන් ගේ නියම තතු විදර්ශනා කළ අනිතාාදිය දුටු ගොතුභු තෙක් සියල්ල විදර්ශනා වූවා සේ ම නිවනෙහි නියම තතු නිතා – ස්ථිර – සුබ ශාන්ත බව දක්නා හෙයින් මෙය ද විශෙෂ දර්ශනයක් මැ යි. ලොව අතාුත්තම ශුෂ්ඨ දර්ශනය නම, විදර්ශනය යි. නිවන් කරා යන ආය\$ මාර්ග ශුොතුයට පළමු ව පැමිණි. හෙයින් මොහු සොතාපන්න නාමයෙන් හඳුන්වනු ලැබේ.

මග්ග යනු ගවේසනයෙහි වැටේ. නිවණ ගවේසනය කළ හෙයින් මෙම සිතට සොතාපත්ති මග්ග සිත යැයි කියනු ලැබේ.

භාවනා වඩන යෝගියාට මේ විසුද්ධී න්ගෙන් දන් අසුවල් එකට පැමිණියෙමි. යනාදීන් දන ගැණීම අපහසු ය. ඒ ඒ විදර්ශනා සිත් පිළිබඳ පසු ව කථා කරන්නේ එම විදර්ශනා අවස්ථාවන්හි ඇති වූ ලකුණු ය. එහෙයින් නියම ධර්මධර ගුරු ඇසුරක පිහිටියොත් ඒ විදසුන් නැණ පිළිබඳ සාමානාහව– බෝධයක් ලැබිය හැකි ය. තමන් ගේ යුතුකම හරිහැටි අවබෝධ කිරීමෙන් හෙවත් ඉතා හොඳින් කිකරු ව භාවනා කිරීමෙන් මේ ශාන්ත උතුම් දර්ශනය අවබෝධ කොට ලොවුතුරු සුවයෙන් සැනසීම ය. මග සිත ලහට පල සිත් දෙකකි. හවංගය ඉපදීමෙන් මේ මහා ශාන්ත තත්ත්වයට පත් කළ එම සිත් පෙළ ද යළි කිසි දිනක එම චිත්තසන්තාන– යේ නො ඉපදෙන ලෙස බිදී යයි.

දන් අපි සිත් පෙළ බලමු. පළමු කොට සංස්කාරෝ-පේක්ෂා විදර්ශනා සිතින් යම සංස්කාරයක නාමයක හෝ රූපයක අනිතා ලක්ෂණය හෝ දුක්ඛ ලක්ෂණය හෝ අනාත්ම ලක්ෂණය ගත්තේ ද එම ලක්ෂණය ම අරමුණ කරන මග්ග චිත්ත විථිය පහළ වේ. මෙහි දී සංස්කාරයක් හෙවත් නාමයක් හෝ රූපයක් අරමුණු නො කර එහි ඇති අනිතාාදී ලක්ෂණ අරමුණු නො වේ. අනිතාාදී ලක්ෂණ යනු එම නාමරූපයන්ගෙන් පිටත් දෙයක් නො වේ. එම නාමරූපයන් ම වේගයෙන් ඇති ව නැතිවීම යි. එසේ වීමත් සංස්කාර ම ය. සංස්කාර ම ය. සංස්කාර ම ය. සියල්ලෙන් සියල්ල ම සංස්කාර ම ය. එහෙත් පොත පමණක් ඉගෙණ මෙය වැටහීම දුෂ්කර ය. එයට භාවනා වැඩිය යුතු ය.

දැන් ඒ අන්තිම සංස්කා රෝපේක්ෂා ඥනය යෙදුණු විදර්ශනා සිනින් ගත් සංස්කාරයෙක අනිතා ලක්ෂණ සංස්කාරය ගනිමින් ඒ අවසන් සංඛාරුපෙක්ඛා ජවන් කුසලය බිඳී සිත හවංග ගත විය. හවංග දෙක තුනක් ගිය පසු යලි එම සංස්කාරය ම එම සංස්කාර ලක්ෂණ (අනිතා) යම ගැණීම සඳහා සෝතාපත්ති මග්ග වීථිය පහළ වේ.

අතීත සංඛාරුපෙක්ඛා ගත් අරමුණු සංස්කාරයෙක නිඛ්ඛාණාරම්මණ අනිතාාදී අරමුණු

න. ද. ම. ප. උ. අ. මගා. මග්ග. ඵල. ඵල ... ... ... ... ... ... ... ... ...

මෙහි භවංග චලන භවංගුපච්ඡේද භවංගයන්ට අතීත පුතිසන්ධි අරමුණ ය.

මනොද්වාරාවජ්ජන, පරිකර්ම, උපචාර, අනුලොම සිත් අවසන් සංඛාරුපෙක්ඛා සිතගත් සඃස්කාරයෙක ලක්ෂණය අරමුණු කරති. මෙහි දී අනිතාය ම ගත්තේ මුලින් කී සංඛාරුපෙක්ඛාව අරමුණු වූ නිසා ය.

ගොතුභූ මග්ග ඵල සිත් නිවණ අරමුණු කෙරෙති.

මේ එක සන්තානයක එකවරක පමණක් ඇතිවන සිත් පෙළකි. සොතාපත්ති මග්ග වීථිය යි.

ු දුඃඛ, අනාත්ම ලක්ෂණයන් ද ගෙණ මෙසේම මගසිත් ලැබෙන බව සැලකිය යුතු ය.

පටිප්පස්සද්ධ දරථං – අමතාරම්මණං සූහං,

වන්ත ලොකාමිසං සන්තං – සාමඤ්ඤ ඵල මුත්තමං.

හැම ආකාරයෙන් ම දුරුකළ වෙහෙස ඇති සුභ වූ අමාමහ නිවණ අරමුණු කරණ සියලු ලෝකාමිසයන්, පස්කම ගුණ සහිත කෙලෙසුන් නැවත නො ගන්නා පරිදි හළ සාමඤ්ඤඵලය උතුම් වේ. අරහත් ඵලය අගු වේ.

# ශුද්ධ විධර්ශනා පරිකර්ම භාවනා

අැහෙන් කරන භාවනාවක් නැත. කණෙන්, නැහැයෙන්, දිවෙන්, සිරුරෙන් ද භාවනා නො කෙරෙයි. භාවනා අරමුණු ගැනීමාදියට උපකාර වෙති. එහෙත් බෙහෙවින් භාවනාවට විරුද්ධ ව |ක්රියා කරති. ඇස ආදී ඉන්දියයන් භාවනාවට විරුද්ධ ව කටයුතු කරන කල්හි ඒවා සංවරණය කර ගැණීම පිළිබඳ උපදෙස් පසුගිය ලිපිවලින් පැහැදිලි කරන ලදී.

භාවතා කරන්නේ සිතෙනි. එහෙයින් වනවාසී රහතන් වහන්සේ පෝඨීල තෙරුන්ට භාවතා උපදෙස් දීමේ දී ''ගොපලු දරුවා කටවල් සයක් ඇති තුඹසට වැදුණු තලගොයා අල්ලා ගැනීමට එහි කටවල් පහක් වසා සවැනි කටෙහි තොන්ඩුව තබාගෙන නිශ්ශබ්දව බලාසිටින්තා සේ මතෝද්– වාරයෙහි පරිකම් කරණු මැනවැ'' යි වදළේ ය.

#### මනෝද්වාරය

සිත සිතට දෙරටුවක් වන අවස්ථාවට කියන නමකි, මතෝද්වාර ය. තේරුම සිත නැමති දෙරටුව යි. පුකෘති සිතට බුදුදහමෙහි හවංග යැයි කියනු ලැබේ. ඇස ආදී ඉන්දියයන් ගේ මාර්ගයෙන් එවේලේ පැමිණි අරමුණක් නැති සිතට අරමුණක් ගැණීම සඳහා ආවර්ජන (අවදිව බැලීම) කරණ සිත මනෝද්– වාරාවජ්ජන සිත යි. ඊළහට පහළවන ජවන් සිත්වලට එය දෙරටුවක් මෙනි.

මනසෙහි උත්සාහය ස්වාභාවික වශයෙන් හැකිතාක් එකවර්ගයේ සිත් පෙළක් පැවතීමට ය. මේ බව පුතිසන්ධි සිතෙන් පසු හවංගයන් ගේ පැවැත්මෙන් ද ජවන් සිත්හි (වීටි හා සමාපත්ති අවස්ථාවන්හි) පැවැත්මෙන් ද සිතා ගත හැකි ය. ඒ ඒ සිත්හි ඇති ආසේවනාදී ශක්තීන් ගේ කියා—කාරිත්වය මෙයට හේතු වේ. එහෙත් බලවත් අරමුණු පැමිණි වීට අනන්තරාදී පතාශක්තීන් වීසින් එම තත්ත්වය වෙනස් කොට ''හවංග ආවජ්ජනාය'' – ''ආවජ්ජනා කුසලානං බත්ධානං අනන්තර පච්චයෙන පච්චයො.'' යැ යි පථ්ඨානයේ වදළ ආකාරයට හවංග හෙවත් පුකෘති සිත ආවර්ජන සිත කුශලාදී බලවත් සිත්වලට ද පහළ වීමට අනන්තරාදී ශක්ති විශේෂයෙන් ලබන්නේ ය.

මනොද්වාර ආවර්ජන නාමයෙන් සිතක් ඇති වී බිදි යෑම කුසලාදී ජවන් සිත් ඉපදීමට ඉඩ සලසන නිසා එම සිතට ද්වාර නාමය යෙදේ. හවංගය අතීත හවයේ අරමුණ ගන්නා සිත ය. එය එකදිගට පවත්නා විට සත්ත්වයා තද තින්දේ ය. එක වරක් දෙකක් හෝ කීපවරක් ඇති ව බිඳි යාමෙන් පසු හවංග සිත් පෙළ චලනය කරමින් හවංග සිතක් පහළ ව බිදී යයී. ඒ හා සමග ම හවංග සිත් පෙළ ඉවර කරමින් තවත් හවංග සිතක් බිදි යයි. ඒ භවංග උපච්ඡේදය යි මෙතෙක් පහළ වූ සිත් අතීත හවයේ අරමුණු ගත් ඒවා ය.

කලින් ඇස ආදී ඉන්දියයන්ගෙන් ගත් අරමුණ හෝ සිතට ලැබෙන අරමුණක් එනම් විදර්ශනා අරමුණු වශයෙන් වායෝ රූපය ආදී අරමුණක් ගෙණ මනෝද්වාරාවජ්ජන (මුතිදෙර අවදනා) සිත පහළ වේ. එම අරමුණ ම ගණිමින් විදර්ශනා ජවන් සිත් පහළ වේ. මේ භාවනා අවස්ථාවේ දී ය. සාමානා අවස්ථාවල කුසල් හෝ අකුසල් හෝ කිරිය ජවන පහළ විය හැකි ය.

#### පරිකර්ම කිරීම

පරිකර්ම භාවනා, උපාචාර භාවනා, අර්පනා භාවනා යැයි භාවනා තුන් වර්ගයකි.

එහි පරිකර්ම භාවනා නම්, භාවනා ආරම්භය යි. මුල් අවසථාව යි. එක් වියත් සතරහුල් විශ්කම්භයක් ඇති පඨවි කසිණ මණ්ඩලයක් බලා පඨවි, පඨවී ය යි පුථමාරම්භයේ සිට උපචාරද්ධාානය දක්වා පරිකර්ම භාවනා කොටස යි. මෙහි දී කසිණ අරමුණ ඇසින් ගත්තේ නමුදු එය කුමයෙන් මතෝද්වාරයෙන් ගණු ලබන්නක් බවට පත්වන්තේ ය.

ඇස පියා බැලූ විට ද කසිණ මණ්ඩලය පෙනේනම්, උද්ගුහ නිමිත්ත මනෝද්වාරයෙන් ම ගණු ලබන්නක් වේ. මනෝද්වාර සිත බිදී කුසල ජවන් සිත් සතක් ඉපද බිදී යළි භවංග සිත ඉපද බිදී මනෝද්වාර සිත ඉපද ජවන් සත් පෙළ පෙරමෙන් පවත්නේ ය. එම ජවන් සිත් වලින් ය. භාවනා කෙරෙන්නේ. මේ සමථ භාවනා පිළිබඳ ඉතා කෙටියෙන් පරිකර්ම අවස්ථාව හැඳින්වීමකි.

ඉහත සඳහන් පරිදි සමථ භාවනා කොට උපාචාර හෝ අර්පණා ධාාන ලැබූ යෝගියා එම ධාානයකට සමවැද එයින් නැගී හෙවත් ධාානයෙන් මිදී විදර්ශනාවට සිත යොමු කරන්නේ ය. එනම් එකෙණෙහි සිත්හි බල පැවැත් වූ නාමධර්මයන් ගේ අනිතාාදී ලක්ෂණ අරමුණු කිරීම ය. පළමු ධාාන සිත්හි බල පැවැත් වූ විතර්ක, විචාරාදී ධාා– නාංගයන් ඒවායේ ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් අරමුණු ව ඒවා ඇති ව නැතිවී ගිය බැවින් අනිතා ලක්ෂණය වැට හෙන්නේ ය. විතර්කයේ ස්වභාව ලක්ෂණය (තමන්ට අයිති ලක්ෂණය) නම අභිනිරෝපනය යි. හෙවත් අරමුණට සිත නැංවීම යි. මෙසේ ධාාන (සමථ) විදර්ශකයා විතර්කාදී ධාානාංගයන්ගෙන් විතරකය ස්වලක්ෂණ වශයෙන් නැංවීම, යනුවෙන් මෙනෙහි කරන්නේ එය ඉපද බිදුණු හෙයින් වභාම එහි සාමානා ලක්ෂණය වූ අනිතා ලක්ෂණයට බස්නේ ය. මෙසේ විචාරාදී ධාානාංගයන් ද විදසුන් කරන්නේ උසස් විදසුන් නුවණ නො ලැබී නම යළි යළි ධාානයට සමවදීමින් ධාානයෙන් මිදී විදසුන් වඩන්නේ ය. මෙසේ ඉතා සියුම් වූ නාම (මනෝ) ධර්මයන් මනෝද්වාරයෙන් අරමුණු ගෙණ ජවන් සිත් වලින් මෙනෙහි කරමින් ධාාන විදර්ශකයා ගේ පරිකර්ම විදර්ශනා භාවනාව සිදු වේ.

### ශුද්ධ විදර්ශනා පරිකර්ම භාවනා

අර්පණා ධාාන නොලබා විදර්ශනා වඩන යෝගා-වචරයා විසින් බුදුගුණ, මෙමනී, මරණ, අසුහසනි මෙනෙහි කොට රූප ධර්මයක් අරමුණු කරගත යුතු ය. ඔහුට ඕළාරික හෙවත් ලොකුවට අසුවන රූපයක් එහි ස්වභාව ලක්ෂණ වටහාගෙණ නැවත නැවතත් මෙනෙහි කිරීම නියමිත ය. එසේම පහසු ය. ඕළාරික රූප නම්, පඨවී. තේජෝ, වායෝ ආදී පුධාන රූපයෝ ය. අපේ ශරීරය මෙම පඨවී ආදී රූපයන්ගෙන් සෑදුණක් ය. එහෙයින් තමන්ගේ සිරුරෙහි මෙම රූපයන් හැදෙමින් බිඳෙමින් පවත්නා බව වටහා ගෙණ එම රූපයන් ගේ ලක්ෂණාදිය අසා දැන භාවනා ආරම්භ කළ යුතු ය.

පඨවි රූපය අරමුණු කරන යෝගියා විසින් 'කක්බලන්ත ලක්ඛණ පඨවි'' පඨවී රූපය කැකුඑ හෙවත් තදබව ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ යයි දැක් වූ නිසා තම ශ3ීරයේ තදගතිය දැනෙන තැනක සිත යොමු කොට තද ය. තදය හෝ කැකුඑය හෝ එම ස්වභාව ලක්ෂණ අනුව මෙනෙහි කිරීම පරිකර්ම භාවනා ය.

අපේ ශරීරයේ ඇති පඨවී රූපයන්ගේ තදගතිය වැට– හෙන්නේ එක ඉරියව්වකින් බොහෝ වේලා ගත කරණ විට ය. එහෙයින් පූර්වකෘතායන් කොට පඨවී රූපයේ තද, මෘදු ලක්ෂණයන් අරමුණු කිරීම බොහෝ විට අපහසු ය. එසේ නම් තේජෝ ධාතුවේ ''උණ්හන්ත ලක්ඛණ තේජෝ'' උනුසුම් බව එසේම සිසිල් බව ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ තේජෝ රූපය යි දැන තේජෝ රූපය උණුයි, උණුසුම යි උණුසුම යි යනුවෙන් මෙනෙහි කළ යුතු ය. මෙම පඨවී, තේජෝ රූපයන් ගේ ලක්ෂණ අපේ ශරීරයේ නිතර පුකට වන්නේ නැත. එහෙයින් එම රූපයන් හසුකොට ගෙණ

## භාවනා මාර්ගය

ඇසට නො පෙනෙන තරම් සිියුම් වූ දුවා දෙණු හෙවත් අන්තිමට බෙදීගිය කැබලිවලට පරමාණු යැයි කියති. කෙතරම් සියුම් වුවද මේවායේ පෘථුවි, අප්, තේජස්, වායු නො වෙන්ව ඇත. සෘතු, බීජ, කර්ම, ධර්ම, චිත්ත නියම–යන්ට අනුව, අපේ ශරීරයත් මහපොළොව, ගස්, ගල්, ගංගා, මුහුදු සහ අහසත් නිර්මාණය වී ඇති මෙම පරමාණු එක්තරා ශක්ති විශේෂයක් බව බුදුදහම සියුම් ව හදුරණ විට වැටහෙයි.

රූප ධර්මයන් පිළිබඳ ව බෞද්ධ දර්ශනයෙන් පැහැදිළි වන ශක්තීන් හා සතායන් නවීන විදාාව හෙළි කරණ හෙයින් නවීන විදාාවෙන් බුදුදහම සනාථ වන බව ඇතැ– මුන්ගේ පිළිගැණීම නමුදු නවීන විදාාවේ ඇතැම සිද්ධාන්තයන් තවත් වෙනස් විය හැකි හෙයින් බුදුදහමෙන් නවීන විදාාව සනාථ වන බව කිය යුතු ය.

මෙම සියුම් පරමාණු අනුදක්නයෙන් නමුදු දක්ක හැකි වන්නේ ඉහත කී පෘථුවි ආදී ශක්තීන් එක් වී තිබෙන නිසා ය. මක්තිසාදයත් එම සතර මහාභූත රූපයන් එක් වූ තැනක ම වර්ණය, ගන්ධ ය, රස ය, ඕජාව ය යන සතර ද පහළ වන නිසා ය. ඉතා සියුම් වූ මෙම රූප කලාපයන් විශාල තොගයක් එක්වීමෙන් ඇසට පෙනෙන පුමාණයේ රූපයක් සෑදේ, මෙසේ ගොඩ නැගුණු අපේ ශරීරයෙහි කෙස්, නිය ආදී කොටස් හැර අනිත් තන්හි කායපුසාද රූපය යැ යි රූපයක් ඇත. හැපීමේ ශක්තීය ඇත්තේ පඨවි, ඉත්ජෝ, වායෝ තුනට ය. යමක් අපේ ශරීරයෙහි වැදෙන විට කාය පුසාද රූපය මැඩගෙණ (තෙරපාගෙණ) අභාන්තර මහාභූතයන් ගේ ද හැපීම සිදු වේ. එහෙයින් ශරීරයේ යමක් හැපීම සැප හෝ දුක් වේදනාවක් ඇති කරයි. මේ කාය පුසාදය හෙවත් හැපීමේදී සිතෙහි ඇතිවන සංවරය කායද් 7 වාරය සංවරණය කර ගැණීම යි.

භාවනාතුයෝගියා දෙරටු පසක් වැසියයුතු බව මූලික භාවනා උපදේශයකි. අපේ ශරීරයේ ඇස, කණ, නාසය, දිව යන දෙරටු ''සති'' යෙන් (ස්මාතියෙන්) වසන අයුරු දක්වන ලදී. මේ පස්වැනි වූ කය නැමැති දෙරටුව වසන අයුරු යි. කාය යනුවෙන් සමූහයක ගේ එකතු ව ගැනේ. අපේ ශරීරය කෙස්, ලොම් ආදී දෙතිස් කුණපයෙන් ද පඨවී ආදී ධාතූන් ගෙන් ද සෑදුණකි. එහෙයින් ජනකාය ආදී තන්හි මෙන් සමූහයක ගේ එකතුව කාය හෙවත් කය යනුවෙන් කියැවේ. මේ අපේ කායද්වාරයට අරමුණු වන්නේ ද ඓාට්ඨබ්බ රූපය යි. ස්පර්ශ රූපය යි. හෙවත් අනිත් වස්තුවක ඇති පඨවී, තේජෝ, වායෝ තුන යි.

ඇසට හෙවත් චක්ෂුපුසාදයට රූපාරම්මණයක් ලැබීමේ දී ද හැපීමක් සිදුවෙයි. එහෙත් එය දුරතියා වන සියුම් හැපීමකි. එය සැපයක් දුකක් නො වෙයි. මෙසේ කණට නාසයට දීවට දනෙන වේදතා ද සියුම් ය. එහෙත් කයට දනෙන අරමුණ ඕළාරික පඨවී තේජෝ වායෝ රූප පුසාද කයත් සමග ම තෙරපී අභාන්තර පඨවී, තේජෝ, වායෝ රූපයන් ගේ ද ගැටුම සිදු කරණ හෙයින් පුණිත සැපයක් හෝ කර්කශ දුක් ඇති කරණ හෙයින් ලෝහ සහගත අකුසල් සහ ද්වේෂ සහගත අකුසල් ද පහළ කරවීමෙහි බෙහෙවින් පොහොසත් ය.

, කයට හැපීමක් එයි. සිත වෙත වැඩක යෙදෙමින් හෙවත් වෙත දෙරටුවකින් අරමුණක් ගණිමින් සිටියේ මූලික (පුකෘති) අවස්ථාවට පැමිණේ, හෙවත් එම අරමුණෙන් වෙන් වූ වහා ම හවංග සිතක් පහළ වේ. ඒ හා සමග ම තවත් එබඳු හවංග සිත් පහළවීම චිත්ත ස්වභාවය යි. එහෙත් කයට අරමුණක් පැමිණ ඇති හෙයින් එම භවංග

සන්තතිය සොලවාලන සිතක් පහළ ව බිලෙයි. ඒ හා සමග ම භවංග සන්තතිය නවතාලත භවංග උපච්ඡිඡ්ද සිතක් පහළ ව බිඳෙයි. එවිට ම මේ පැමිණි අරමුණ කිනම් දෙරටුවකින් ගත යුතු ද යි බලන පස් දෙර ම ආවර්ජනා කරණ සිතක් පහළ වෙයි. එ විට මෙය ඓාට්ඨබ්බ අරමුණක් හෙයින් ''කය'' නමැති දෙරින් ගත යුතු යැ යි. නියම කොට එම සිත බිදෙයි. එවිට කයින් දුන ගන්නා සිත (කාය විඤ්ඤණ,) පහළ වී බිලෙයි. එහි ද සැප හෝ දුක් වේදනාව හට ගණියි. එ විට එම ස්පශීය පිළිගන්නා සිත පහළ ව බිදි යළි එය හොඳ ද නරක ද යි තීරණය කරන සිත ඇති ව නැති වෙයි. එ විට ම එම අරමුණ පුණිත හෝ කටුක යැ යි ස්ථිර කරණ සිත (වාාවස්ථාපන) . පහළ ව බිදෙයි. මෙනනින් එහාට පහළ වන්නේ අරමුණ.' හොඳ නම් එහි ඇලෙන රස විදින සොමනසින් යුතු ලෝහ අකුසල් ජවන් සිත් ය. අරමුණක නරක නම් අරමුණෙහි ගැටෙන ද්වේෂ අකුසල් ජවන් ය. ඒ සිත් එකක් සත් වරක් ම පහළ වි භාවනානුයෝගියා භාවනා අරමුණෙන් වෙන් කර බොහෝ දුර ගෙන ගොස් වික්ෂිප්ත කර දමයි. එ විට කායද්වාරය සංවර වූයේ නො වෙයි. අසංවර වේ. තවත් එම අරමුණ ගැණීමෙහි ඒ කරා එළඹීමෙහි උත්සුක බවක් ඇති වෙයි. එ විට භාවනාව කඩාකප්පල් වෙයි.

උපදෙස් ලබා හොඳ නිස්සරණාද්ධාාශයෙන් භාවනා කරණ යෝගියා ඉහත කී වාාවස්ථාපන සිත ඇති වූ වහා ම සති හෙවත් ස්මෘති චිත්තාංගය ශක්තිමත් හෙයින් ඒ ලැබුණ ඓාට්ඨබ්බාරම්මණය නැවත බැලිය යුතු යැ යි මෙනෙහි කළ කිරීමේ දී නැවත පහළ වන මනෝද්වාරික සිත් වලින් එය හැපීමක් පමණක් බවත්, ඇති ව නැති වන (අනිතා බවත් සත්ත්ව–පුද්ගල නො වන බවත් දකිමින් යළි භාවනාවට ම බස්නේ ය. මේ විදසුන් යෝගියා විසින් කායද්වාරය රැක ගැණීම ය.

සමථ යෝගියා විසින් නම, ඉහත කී වාවස්ථාපන සිත පහළ වූ වහාම එම අරමුණ තමන්ට සතුරු වූ එකක් ලෙස ගෙන එය මගහැරවීම යුතු යැයි එය නො මෙනෙහි කිරීමෙන් එ බඳු චිත්ත වීටීන්ට ඉඩ නො දීම යි. සමථ භාවනා අරමුණු විසින් සිත තරයේ අල්වාගනු ලබන හෙයින් පිටතින් පැමිණෙන අරමුණු එසේ නො සිහි නො මෙනෙහි කිරීම පහසු ය. එහෙත් යම් හෙයකින් වැරදී ගියොත් ඒ සඳහා හෙවත් නැවත භාවනා අරමුණට සිත ගැණීමට ද බලවත් උත්සාහයක් ගත යුතු වේ. ශබ්දය විශේෂයෙන් සමථ භාවනාවට කටු ඇත්තාක් වැනි බව ''සද්ද කණ්ඨකත්තා ඣානස්ස'' යනුවෙන් කියා ඇත. මිනිස් හඩින් තොර අරණාවන සෙනසුන් භාවනායෝගින් විසින් සේවනය කරන්නේ මේ නිසා ය. එහෙත් විදර්ශනා යෝගියා විසින් ශබ්දදී එන තරමක් අරමුණු විදර්ශනාවට හරවා ගැණීමෙන් කුමයෙන් විදශීතා නුවණ දියුණුවීමෙන් උදයවායහංගාදී අවස්ථාන්තරයන්ට පත්වීමේ දී නිතර ම පවත්නා ශබ්දයක් වුව ද නැසී යන්නේ ය. එ තැන් සිට ඔහු ගේ භාවනාවට කොතැනත් එක ය.

මෙසේ විදශීතා ඤණයත් දියුණු කර ගෙන ද සමථයට බැස්ස හැකි ය. එ විට සමථය බෙහෙවින් පහසු ද වන්නේ ය. එය විපස්සනා පෙරටු කරගත් සමථ යැයි කිව යුතු ය. විදශීතා වෙන් කෙලෙසුන් නසා රහත් වී හෝ සමථය වඩා ධාාන ඉපදවිය හැකි ය.

• ''අරහං අනුප්පන්නං කිරීය සමාපත්තිං උප්පාදෙති'' යනුවෙන් එය පට්ඨානයේ සඳහන් වෙයි.

මෙහි සඳහන් හවංග සන්තතිය ගැන දෙසූ කරුණු තුවණින් විමසත් ම උප විඤ්ඤණයක් ගැන පැටලෙන නවීන මනෝවිදහාඥයන්ට අහලකටවත් නො පැමිණිය හැකි චිත්ත විගුහයක් බුදු රජාණන් වහන්සේ දක්වා තිබේ. මෙසේ හාවනා උපදෙස් දන චිත්ත ශාන්තිය සෙවිය යුතු ය.

අපේ සිත තනිව ම පහළවත්තේවත් තනිව ම කිුයා කරන්තේ වත් නැත. ඒ ඒ අවස්ථාවත්හි ඒ ඒ කිුයා සඳහා පහළ වන සිත්හි එයට සුදුසු චිත්තාංග රැසක් ජනිත වෙයි. සිතෙහි ම සිත සමග ම පෙර පසු නොවී පහළ ව කිුයා කරන නිසා ඒවාට චෛතසික නාමය යෙදේ. සියලු සිත්වල ම පහළවන ඒ ඒ සිත්වලින් ඒ ඒ කිුයාවන් කිරීමට අනිකුත් චිත්තාංගයන් හා සිත එකට රැස් කරවන – මෙහෙය වන මෛතසිකය ''ඓතනා'' නම් චිත්තාංගය යි. සියලු කර්ම සිදු කිරීමට මුල් වන හෙයින් ඓතනාව ම කර්ම යැ යි බුදු දහම උගත්ව සි. භාවනා කර්මයෙහි ද ඓතාව ම භාවනා අරමුණුවල සිත හා චිත්තාංග මෙහෙය වන නමුදු හළ යුතු නො කළ යුතු අරමුණු හා අවස්ථාවන් මතු කර දෙන්නේ ''සති'' චිත්තාංගයයි.

''සිහි නමැති දෙර පියාලා'' යනුවෙන් පැරැන්නන් සඳහන් කළේ එම නිසා ය. භාවනානුයෝගියා විසින් මෙසේ සිහියෙන් වැසිය යුතු පස් දෙරින් ඇස නමැති දෙරටුව වැසීම පිළිබඳ කරුණු පසුගිය ලිපියෙහි සඳහන් කර ඇත. කණ, නැහැය, දිව, ශරීරය හෙවත් කය යනු ඉතිරි වැසිය යුතු දෙරටු සතර ය. කසිණ ආදී සමථ භාවනා අරමුණක් ගෙන භාවනා කරන යෝගියාට ශබ්දයක් ඇසෙයි. ශබ්දය සිතෙන් හට ගන්නා මිනිස් ආදී සජිවීන්ගෙන් ද සෘතු ගුණ නිසා ගින්න වාතය ආදියෙන් ද හටගන්නා රූපයකි. ශබ්දයක් ඇසුණා ය යි කියන්නේ භාවනා කරන සිත් පෙළින් වෙන් ව වෙන ම සිත් **පෙළක් පහළ වී කණෙහි ඇසුර ලබමින් සිතක් ඉපදීම යි.** නො සිතිය හැකි ඉක්මණින් ශබ්ද රූපය අරමුණු වී පහළ වූ ඒ සිත බිදී එම ශබ්ද රූපය ම ගණිමින් එය පිළිගන්නා සීත ද එය බිදී එහි හොඳ – නරක තීරණය කරන සිත ද එය බිදී ශබ්දය ම අරමුණු කරමින් එය මිහිරී ය, ඇලිය යුතු ය හෝ අමිතිරිය ගැටිය යුතු ය හෝ අවසන් තීරණය ගන්නා (වාාවස්ථාපන) සිත ද ඇති වී බිඳී යන්නේ ය.

''සති'' නැමති දෙරටුව වැසිය යුත්තේ පුධාන වශයෙන් මෙ තැන දී ය. මක්නිසාදයත් ඉහත කී අවසන් තීරණ ගත් සිතෙන් පසුපස එම තීරණයට අනුව එම ශබ්ද ආරම්මණය ම ගනිමින් ඇලෙන ලෝහ සහගත බලවත් ජවන් සිත් හෝ ගැටෙන ද්වෙෂ සහගත බලවත් සිත් පේළි පහළ වී සිත වික්ෂිප්ත වන්නේ ය. භාවනාව සම්පූර්ණයෙන් කැඩී යන්නේ ය. එසේ වීම බරපතල දෙයක් බව වටහා ගෙන සිටි යෝගාවචරයාට එ බව ඉදිරිපත් කරමින් එතැනින් වහා සිත වෙන්කොට භාවනා අරමුණට ගත යුතු බව නියම භාවනා මාර්ගය සිහි කරවන සති චෛතසිකය යෙදුණු සිතක් පහළ වන්ඉන් ය. එ වීට එම ශබ්දරම්මණය ඔස්සේ දිවගිය සිත් පෙළ නැවති එම ශබ්දරම්මණය අසති අමනසිකාරයෙන් යළි භාවතා අරමුණෙහි සිත මෙහෙයවන්නට හැකි වේ. මෙසේ එම කසිණාරම්මණය ගෙන එක හා සමාන අපමණ සිත් පේළි පහළ වීමෙන් කුමයෙන් දියුණුවන ඒකාගුතාවයක් සමාධියක් එම සෑම සිතක ම යෙදෙන්නේ ය. එම එකහ බව දියුණු වී උපරිම අවස්ථාවට පත්වීම චිත්ත භාවනාවල පුතිඵලය යි. එනම් පුරම ධානතා දී අවස්ථාවෝ ය.

විදර්ශනා භාවනා වඩන යෝගියාට නම, එම ශබ්ද රූපය අවසන් වරට තීරණය කරන සිත පහළ වී බිදෙනවාත් සමග ම විදර්ශනාවට අරමුණු වන්නේ නාම – රූප නිසා මෙය ද රූප ධර්මයක් නිසා මෙහි ස්වභාව ලකෂණ ඇසීම නිසා ඇසීමක් බව අරමුණු කිරීමට උපදෙස් ලැබේ. එය ''සති'' යෙන් මතුකර දී මෙසේ ඇසීමක්, ඇසීමක් ඇසෙනවා යනුවෙන් මෙනෙහි කරවන සිත් පහළ වන විට එම ශබ්ද රූපය බිඳී යන බව වැටහේ. ශබ්ද දී රූප ධර්මයන් ගේ අනිතා ලක්ෂණය එයින් වටහා දෙන්නේ ය. මෙසේ විදශිනා යෝගියා සිහි නැමති දෙරින් ශබ්දය අරමුණු කොට අකුසල් පහළ වී සිත විසිරෙන්නට නො දී වසා දමා කුසල් අතට හරවා නුවණට ඉඩ ලබා දී එය ද භාවතා මාර්ගයට හරවා ගැණීමට ''පුදෙ'' වෙනසිකයට ඉඩ සලසන්නේ ය.

දිව නැමති දෙරටුව ද වැසීම ඉහත සදහන් පරිදි සමථ විපස්සනා භාවනාවන්හි දී සිදුවිය යුතු ය. විශේෂයෙන් විදශීතා භාවනානුයෝගියා සෑම ඉරියව්වක දී ම එය මෙනෙහි කරමින් භාවනා **සතියෙ**න් කුියා කළ යුතු ය. එ බැවින් ආහාර ගැනීමේ දී ඇති වන රසයන් ද ඔහු විසින් මෙනෙහි කළ යුතු ය. එම රසය දිගින් දිගට ම මෙතෙහි වීමෙන් රස රූපය ඇති ව නැතිවන අයුරු දනීමා දී විදසුන් නුවණ පහළ වී ශාන්ත දශීනය කරා පමුණුවන දියුණු වූ උසස් විදශීතා ඥනයන් පහළ වන අයුරු රන්කැකුළු විමාන වස්තුවෙන් දත හැකි ය.

ලොව්තුරා බුදුන් දවස විදසුන් වඩන සිල්වත් ගුණවත් භික්ෂු නමක් විය. බුදු රජාණන් වහන්සේ ගෙන් කමටහන් සමාදන් ව යුක්තපුයුක්ත ව නිරතුරු සැම ඉරියවක ම භාව-නානුයෝගී වන උන්වහන්සේට ශරීරික ව හටගත් කණෙහි අාබාධයක් නිසා බලවත් කරදරයක් විය. මෙම අසනීපයෙන් තමන්ගේ භාවනාවට ඇති අවහිරය දන්වා නැවත මේ භික්ෂූන් වහන්සේ කමටහන් විචාරා ගත්තේ ය. කකුළු භොද්දක් වැළඳුවහොත් මෙම කණේ අමාරුව සනීප වන බව දත් බුදුරජාණන් වහන්සේ ''භික්ෂුව අද මගධ වෙල් යායෙහි පිඩු සිහා යන්නැ''යි නියම කළසේක. ඒ භික්ෂූන් වහන්සේ ද පාතුය ගෙණ සුපිළිසන් ව මගඳ වෙල් යායෙහි ඉහළට පිඩු සිහා වැඩ වෙල අසබඩ තැනූ පැල්පතක් අබියසට පැමිණියේ ය.

එදින ගොවිරාළ ද කුඹුරට හානි කරන කකුළුවන් තලා මනාකොට කුළුබඩු යොද හොද හොද්දක් සහ බතක උයා කල් බලමින් සිටියේ ය. සන්සුන් ඉඳුරන් ඇති හිමිනමක් තම පැල්පත ඉදිරියේ වැඩ සිටිනු දක සැදුහැයෙන් ඔද වැඩුණු ගොවිරාළ බොහෝවිට මට හිමිවරුන් හමුවන්නේ දෙන්ට දෙයක් නැති අවසථාවලය. අද මට වූයේ මහත් ලාභයකැයි. වැළ පාතුය ගෙණ ආරාධනා කොට පැල්පතෙහි වඩාහිඳුවා කකුළු හොද්දක් සමග දන් පිළිගැන්වීය. ආහාර රසය මෙනෙහි කරමින් හාවනා සිහියෙන් ම දන් වළදන්නේ කණෙහි වේදනාව දුරුවී වඩවඩාත් උන්වහන්සේගේ සිත වන්නට විය. ගොවියා ද නිවී-සැනැහී දන් වළඳන භික්ෂූන් වහන්සේට ඉතා සතුටින් උවටැන් කළේ ය.

රස රූපය අරමුණු වෙමින් එහි අනිතහාදි ලක්ෂණයන් මනාව වැටහෙන්නට වූ පසු උන් වහන්සේ ඒ අනුසාරයෙන් නාමධම්යන්ගේ ද අනිතහාදී ලක්ෂණයන් විදශීනා පුඥුවෙන් දන අවබෝධ කොට ගනිමින් නව මහා විදර්ශනා දෙනයන් ලැබ සෝවාන් ආදී මග පිළිවෙළින් රහත් වූ සේක. මෙසේ ගොවියා ගේ දන පුහුදුන් සිල්වත් භික්ෂූවක් ව පිළිගෙණ සෝවාන් සකෘදගාමි, අනාගාමි, රහත් යන සතර මග සතර ඵලයට පත්වෙමින් වළඳා ගොවියාට පින්දී වැඩි සේක.

ගොවියා මියගොස් දෙව්ලොව උපන්නේ රත්වත් කකුළු විමානයකය. සුවිසල් එම රත් විමත් දෙර (ආලිත්දයෙහි) මහත් රත්වත් කකුළු රුවෙක් වෙයි. මුගලත් මහරහතත් වහත්සේ මේ විමානය දක ''සතිං සමුප්පාද කරො – ද්වාරෙ කක්කටකොයීතො'' කකුළු රස දනය සිහි කරවත්තා සේ දෙරටුයෙහි කකුළුරුවක්, යනාදීත් මේ විමානය ගැන සදහත් කර තිබේ.

තුඹසකට උපමා කොට භාවතා මාර්ගය දක්වා වදළ වමමික සූතුය ඉතා පුකට ධර්ම දේශතාවකි. පෝඨීල හිමියත්ට සැකෙවිත් දක් වූ භාවතා මාර්ගයෙහි දෙරටු සයේ තුඹස නම්, ශරීරය බව පසුගිය ලිපියෙහි පැහැදිළි කළෙමු. එහි වැසිය යුතු දෙරටු පස;– ඇස, බාහිර රූප ලක්වෙවී තොයෙකුත් සිත් පහළ වන හෙයින් භාවතානුයෝගියා ඇස පියාගේන භාවතා කළ යුතු ය. එහෙත් ඒ ඇස්පිහාටු වලින් ඇස් වැසීම පමණක් හරියත්තේ තැත. ඇස් පියා ගත්ත ද ඇසට පෙනෙන්නාක් මෙන් ඇස සබද වූ සිතට වැටෙන අරමුණු ඇතිවන නිසා ය.

එසේ ම බුදුසමයෙහි දක්වෙන පුධාන භාවනා දෙකෙහි (සමථ, විපස්සනා) කසිණ, අසුභ ආදී සමථ භාවනාවක් වැඩීමට මුලින් ඇසින් ම අරමුණු බලා ඒවා උගුහ නිමිති වශයෙන් දියුණු වූවාට පසු ඇසපියා භාවනා කිරීම නියමිත ය. පරිකර්ම හෙවත් පටන් ගන්නා මූලික අවස්ථාව එසේ ඇස ඇර ඇතැම් සමථ භාවනා වැඩුව ද උගුහ හෙවත් අරමුණ සිතෙහි ඇඳුනු බාහිර කසිණාදී අරමුණකින් ඊට පවිතු ව සිතට නභාගත් – උපුටාගත් - අරමුණ ද අර්පණා ධාාන අවස්ථා ද මනෝද්වාරයෙන් අරමුණු කළ යුතු ය.

එහෙත් විදශීතා භාවතා මාර්ගයේ දී පරිකර්ම හෙවත් මූලික අවස්ථාවේ සිට ම දෑස පියා සිතින් ම තාම – රූප යන්ගේ ලක්ෂණ අරමුණු කළ යුතු ය. නාම ධර්ම හෙවත් චිත්ත – චෛතසිකයන් ඇසට පෙනෙන්නේ ම නැත. රූප ධර්ම පෙනෙන්නේ සතරක් එක් වූ විට ය. එනම් පඨවී, ආපෝ, තේජෝ, වායෝ, යන සතර යි. එහෙත් පරිකර්ම හෙවත් පටන් ගන්නා යෝගියාට සතරක් එකවර අරමුණු කළ නොහැකි ය. පඨවී ආදී එක ම රූපයක් එහි ලකුණෙ විසින් අරමුණු කළ යුතු ය. එහෙත් පඨවී ආදී එක ම තනිකර ඇසට නො පෙනේ. එහි ස්වභාව ලක්ෂණය හෝ සාමානාය ලක්ෂණය කෙසේවත් ඇසට අරමුණු නොවේ.

එය සිතට පමණක් අරමුණු වන හෙයින් ඇසපියා සිතින්ම මෙනෙහි කළ යුතු ය. උදහරණයක් වශයෙන් පඨවී රූපය ස්වභාව ලක්ෂණ වශයෙන් තද මෘදු ලක්ෂණ වලින් යුතුය. තද මෘදු ගතිය ඇසට නොදුනේ. දනෙන ස්වභාව ලක්ෂණයෙහි (තමන් ගේ සැටියෙහි) සිත යොමා මෙනෙහි කිරීමේ දී එහි අනිතා ලක්ෂණය ආදී සාමානා හෙවත් හැම නාම රූපයකටම අයිති ලක්ෂණ අනුව විදර්ශනා භාවනා සිදුවිය යුතු ය. එහෙයින් විදර්ශනා භාවනා වෙහි දී මුලසිට ම ඇස්පියා භාවනා කළ යුයුය.

එසේ ඇස් පියා භාවනා කළ ද ඉහත සඳහන් පරිදි ඇස සබඳ වූ සිතට (චක්ඛු ද්වාරානු බද්ධ මතෝද්වාරයට) ඇසින් පෙනෙන්නා සේ අරමුණු ලැබේ. එහෙයින් කෙබදු භාවනාවක් කළත් ඇස් පිහාටු වලින් ඇස් වසා ගැනීම ඇස නැමැති දෙරටුව වැසීම නො වේ.

මේ දෙරටු පස ම වසන්නට තිබෙන්නේ එක ම පියනකි. එසේ වැසීම සිදුවන්නේ ද සිත පිළිබඳ දෙරටු– වක දී ය. පියන නම් ''සති'' චෛතසික ය යි. පුකෘති ඇසට හෝ සිතට (මනෝද්වාරයට) රූපයක් අරමුණු වීමේ දී හෙවත් ඉදිරිපත් වීමේ දී සිත වැඩ කිපයක යෙදේ. සිත නිතර ම යමකිසි අරමුණක් ගෙණ සිටිනා හෙයින් ඒ පළමු අරමුණ අතහැර සිතෙහි පුකෘති හෙවත් මූලික අවසථාවට පත්වෙයි, එනම් භවංග අවසථාවට පත්වීම යි. එනම් එම හවගෙහි උපදින අවස්ථාවේ පහළ වූ සිතගත් අරමුණ ම ගෙණ සිතක් පහළ වීම යි. ඊ ළහට එම අරමුණෙන් මිදෙන්නට මහන්සි ගන්නා (භවංගචලන) සිතක් පහළ වී බිදි යළි එයින් මිදෙන (භවංග උපව්ඡෙද) සිතක් පහළ වී බිදි එම මුලින් කියන ලද රූපාරම්මණය කුමන දෙරටුවකින් ගත යුතු දැයි දෙරටු පස සොයා බලන සිතක් පහළවෙයි. (පස් දෙර අවදනා සිත.) එය බිදී ඇසින් රූපාරම්මණ දන ගන්නා සිත (චක්ඛු විඤ්ඤණ) පහළ වෙයි. එය බිදී එම රූපාරම්මණය පිළිගන්නා සිත පහළ ව බිදී එහි හොඳ නරක තීරණය කරණ සිත පහළ වී බිදී යයි. යළි ඒකමතික තීරණයක් ගන්නා සිතක් (වොත්ථපන – වාවස්ථාපනය) පහළ වී බිදෙයි.

''සති'' නැමැති වෛතසිකය හෙවත් සිහිය හොඳට වඩන ලද්දේ නම් මෙතන දී කිුිිියාකාරී වෙයි. සමථ අරමුණක සිත යොද හාවනා කරද්දී නම් ඒ රූපාරම්මණය නුවමනා බව එය අරමුණු කොට සිත් පහළවීම අනර්ථකර බව භාවනාව කඩා යා හැකි බව එහෙයින් එය තවදුරරත් නොගතයුතු බව මුලින් කළ භාවනාවට ම බැසිය යුතු බව සතිය ඉපදීමෙන් වැටහේ. එහෙයින් පස්දෙර වසන්නේ සතියෙන් බව කියන ලදී. ඉන්දිය සංවරය යනුවෙන් හඳුන්වන්නේ ද මෙය ම ය.

උසස් ලෙස දියුණු කළ සතිය භවංග චලනයට පැමිණී—ි මේ දී කිුයාත්මක ව සිත නියම අරමුණට බස්වා ගණියි.

විදර්ශතා භාවතාවේ දී තම ඇසින් රූප දැනගන්නා සිත පහළ වූ පසු චොත්ථපතයෙන් එහාට නොයාදී සතිය කියාත්මක වීමෙන් එය විදර්ශතාවට ම හසුකර ගැනීම සඳහා උපදෙස් අනුව කියාශීලී වෙයි. විදර්ශතාවට අරමුණු වන්නෝ නාම – රූපයෝ ය. මෙය ද රූපයකි. රූපා රූපය යි. එය පෙනීමක් පමණක් යැයි. පෙනීමක්, පෙනීමක්, දැකීමක්, දක්කා, දැක්කා ආදී වශයෙන් මෙනෙහි කිරීමෙන් සත්ත්ව – පුද්ගල දෘෂ්ටියෙන් මිදී එම රූපාරම්මණය ඇති ව නැති වී යන සැටි දන්නා උසස් විදර්ශතා නුවණ කුමයෙන් එම මෙනෙහි කරන සිත්වල පහළ වන්නේ ය.

මෙයින් කය නැමති තුඹසෙහි ඇස නැමැති දෙරටුව වැසීම දෙ වැදෑරුම් භාවනා මාර්ගයෙහි දී සති නැමැති පියන කියාත්මක වන අයුරු දක්වන ලදී.

කීපවරක් කියවීමෙන් ස්මෘති හා පුඥව පිහිටුවා භාව– නානුයෝගීන් විසින් මෙය වටහා ගත යුතු බව සැළකිය යුතු ය.

මහ වියත් පෝඨීල මහ තෙරුන් වහන්සේ භාවනා කිරීම සඳහා අරණා සේනාසනයකට පැමිණ එහි කුඩා භික්ෂු නමකගෙන් කමටහන් ඉල්ලූ බවත් වනවාසි හික්ෂුන් වහන්සේ උපමාවක් පෙරදරිකොට කමටහන් සමාදන් කර වූ බවත් පසුගිය ලිපියෙහි දක්වා ඇත. තිපිටකධර පෝඨීල හිමියන්ට වන වාසයකට නො වැඩ කෙසේවත් සමූහයා අතර ගුාමාන්ත වාසයක විවේකයක් ලබා ගැණීම උගහට ය. ඒ පුසිද්ධ උගත් හික්ෂු නමක් නිසා ය.

''අරඤ්ඤගුතො වා'' යනාදීන් භාවනා භූමීන් සතිපටඨාන, ගිරිමානන්ද ආදී බොහෝ සූතුාන්තයන්හි දක්වෙන්නේ
වෙසෙසින් ආනාපානසති භාවනාව පිළිබඳ ව බව පෙනේ.
සමථ භාවනාවන් අතර ඉතා සියුම් අරමුණක් වන ආශ්වාස –
පුශ්වාසයන් (ආන – අපානයන්) අරමුණු කරවන හෙයින්
විශේෂයෙන් අරණා, වනසෙනසුන්, ගස්මුල්, හා පධන්සර
(සුඤ්ඤාගාර) අනුදන වදළේ ඉතා ම සුදුසු ස්ථාන වශයෙන් ය.
ඒ භැම දෙනාට ම නො වේ. ඒ ඒ පුද්ගලයන්ට සප්පාය
වන අයුරෙන්. සෑම භාවනාවක් ම සඳහාත් නො වේ.
ආනාපානය පුධාන කොට ඇති සමථ භාවනාවන් සඳහා ය.
එක ම අරමුණක එම ආකෘතියෙහි ම සිත පිහිටුවීම සමථ
භාවනාවෙන් සිදුවේ. එහෙයින් දඬි නිසංසලතාවයක් අවශා ය.
ශබ්දය ධාානයට තියුණු උල් ඇනෙන්නා සේ යයි අටුවාව
සඳහන් කරයි.

එහෙත් විදර්ශතා භාවතාව තා තා අරමුණුවල එක ම ලක්ෂණයකි. එතම්:– අතිතා ලක්ෂණය හෝ දුක්බ ආතාත්ම ලක්ෂණයක් හෝ එකවරකට එකක් මෙතෙහි වන ලෙස කරත භාවතාවකි. අරමුණු බහුල ව ලැබෙත විට පුධාත ව වැටෙත අරමුණක එයට ම අයිති ලක්ෂණය ඉහා් කෘතාය හෝ ඉදිරිපත් වම අනුව මෙනෙහි කිරීමෙන් අනිත්තාදි ලක්ෂණයකට බැසීම සිදුවන හෙයින් විදර්ශනා භාවනාව කොතනත් කළ හැකිය. වර්තමාන විවිධ අරමුණුවල ඒකගත්වයක් – අනිත්ත, දුක්ඛ, අනාත්ම යන තුනෙන් එකක් (පච්චුප්පන්නෙසු ධම්මෙසු – තත්ථ යථාරහං.) නුවණින් විමසමින් කරණ හෙයින් විදර්ශනා භාවනාවට බාධා වශයෙන් පැමිණෙන ශබ්ද රූපාදියත් භාවනාවට අරමුණු වන හෙයිනි.

පෝගීල හිමින්යන්ට දුන් භාවනා උපදෙස් උපමාවෙහි කටවල් සයක් ඇති තුඹස මෙන් ඇස, කණ, නාසය, දිව, කය, සිත යන ඉන්දියයන් සහිත පුද්ගලයා ගැණේ. තලගොයා නම භාවනා අරමුණ යි. වැසිය යුතු දෙරටුව නම අැස, කණ, නාසය, දිව, කය යන පස යි. නො වැසූ දෙරටුව නම් මනෝද්වාරය යි. හෙවත් පස්දෙරින් හැර – සිත් පහළ වීමට උපකාර වන සිත යි. භාවනා වැඩීම සිදුවන්නේ මනෝද්වාරයෙනී. තොණ්ඩුව සාදු බලාහිදීම නම් භාවනා කිරීම යි. ඉක්මන් වීමත් අන්හැර ශ්‍රද්ධා ආදී ඉන්දිය සමතාවය යොදු භාවනා කිරීමෙන් කසිණ ආදී භාවනා අරමුණක අර්පණාපාප්ත වීම හෝ අනිත්යාදී ලක්ෂ–ණයකින් සෝවාන් ආදී මාර්ගඵල ඉපදවීම ගොයා අල්වා ගැණීම යි.

පොතපතින් ගැඹුරු ලෙස යෝග දර්ශනයන් හදළ කෙනකුට භාවනාව කුියාත්මක කරන අයුරු මෙයින් මනාව වටහා දෙන ලදී.

ශරීරය තුඹසකට උපමා කිරීම ඉතාම පුකට ය. ඇස, කණ ආදී පසිදුරත් වැසිය යුත්තේ සති වෛතසිකයෙනි. ''සති තෙසං නිවාරණං'' යනුවෙන් බුදුරජාණන් වහන්සේ ඒ බව වදළහ. ඇසට, කණට, නාසයට, දිවට, කයට අරමුණු පැමිණීමක් පාසාම ඒවා වැද්ද නො දීම සිහියෙන් කළ යුතු දෙයකි. සමථයේ දී නම් මනෝද්වාරයෙන් කරනු භාවතා අරමුණු වැඩීම තරව ගත්වා බාහිර හෙවත් ඇසට, කණට ආදී වශයෙන් ලැබෙන රූපාදී අරමුණු අසති අමන-සිකාරය විදර්ශතායෙහි දී ලැබෙන ලැබෙන අරමුණු භාවතා අරමුණු කර ගැනීමට ද සතිය ඉතා හොඳින් කියාවේ යෙදිය

යුතු ය. එය නම අනිච්චං යැයි කියැවීම හෝ මෙනෙහි කිරීම නො වේ. හමුවන හමුවන අරමුණු ස්වකීය ලඎණ-යෙන් ම මෙනෙහි කිරීම යි. රූපයක පුද්ගලික ලඎණය පෙනීම යි. පකට වීමයි. එය පෙනීමක් හෝ දකීමක් ලෙස මෙනෙහි කළ යුතු ය. ශබ්දයක ඇයීම යි. එය ඇයිමක් හෝ ඇසෙනවා යනුවෙන් මෙනෙහි කළ යුතු ය. එවිට සෝතද්වාරයත්, ශබ්ද රූපයත්, සෝත විඤ්ඤාණයත් විදර්ශතා තුවණට හසුවීමෙන් විදර්ශතා හාවතාව සිදු වේ. මේ උපදේශය ගත්ධ, රස, ඓටට්ඨබ්බ, ධම්ම යන සාරමුණෙහි ම කි්යාවට නැගිය යුතු ය.

# භාවනා වේ අත්දකීම්

නා නා පයෝෂණයන් සදහා කාලයත්, ධනයත් විශාල ලෙස වැය කරමින් විදහාඥයන් විසින් පරමාණුව සොයා ගැනීමෙන් එහි විකිරණශීලී බලවේගයෙන් සිදුවන වෙසෙස් විනාශය මෙන්ම උසස් සැනසීමත් අද හදරණු ලැබේ. නිදහස් චින්තනයට මෙන් ම විධීමත් ගවේශණයට ඉඩ නො ලැබෙන ආගම්, දර්ශනයන් මිහිරි ලෙස ලියන, කියන, ගයන සැනසුම් වදන් මාලාවන් මත රැඳි පවතිනු මිස මූලික පරමාර්ථ වශයෙන් නවීන විදහාවෙන් සුණු විසුණු ව ගොස් ඇත.

අනිතා, දුක්ඛ, අනාත්ම දර්ශනයන් මත ගොඩනැගුණු බුදු දහමෙහි විදාාත්මක බව සහතික වශයෙන් ම පෙන්වා ඇත්තේ පරමාණුව ද නිරන්තර හැඳෙන, බිඳෙන, වෙනස්වන අංශයන්ගෙන් සමන්විත බව නවීන විදාාවෙන් පැහැදිලි වන බැවිනි. ''රූපං භික්ඛවේ අනිච්චං'' යනුවෙන් මෙයින් දෙ දහස් පන්සිය වසරකට පෙර බුදුරජාණන් වහන්සේ අවබෝධ කොට පුකාශ කළ පෘථිවි, අප්, තේජස්, වායු රූපයන්ගේ හා එම ඇසුරු රූපයන්ගේ නිරන්තර අනිතානාවය නවීන විදාාවට යන්තම දකින්නට ලැබුණු පළියට බුදු දහම නවීන විදාාවෙන් සනාථ වෙතැ යි නො පිළිගත යුතු ය.

නවීන විදාහාවට කෙසේවත් අසුකර නොගත හැකි මනොභාවයන්ගේ අතාන්ත අනිතානාවය හා අනිතා ලක්ෂණය මත ම ගොඩනැගෙන දුක්ඛ අනාත්ම ලක්ෂණය ද තිරවශේෂ ලෙස පැහැදිලි කළ බෞද්ධ දශිනයෙන් නවීන විදහාවෙහි සතාථවීම නම් පිළිගත හැකි ය. බුදු දහම සතාථ– වනුයේ බුදු දහමෙන් ම ය. එහි ගැඹුරු පට්ඨාතාදී පතාශක්ති බලයෙනි. හේතුඵල ශක්තීන්ගෙනි. එයින් ගොඩ නැගෙන තියුණු විදසුන් නුවණිනි. ස්වපුඥ පතාක්ෂයෙනි.

බෞද්ධ දර්ශනය තේරුම ගැනීම සඳහා ද පොත පමණක් හැදැරීම පුමාණවත් තො වේ. පොත පමණක් හැදැරීමේන් තො නවතින අපේ ඇතැම් උගතුන් ඔවුන් ගේ නිසරු විසුළු මත සමාජය ඉදිරියේ කියා පෑව ද ශැතියෙන් හා අවබෝධයෙන් බෞද්ධ දර්ශනය විසින් හික්මවනු ලැබූ සමාජය කෙසේවත් වැද්ද නොගන්නේය. ඒ මක්නිසාද යත් පොතින් මෙන්ම පුතාක්ෂයෙනුත් බුදු දහම නුවණින් දුටුවන් ගේ සාධනයන් හා හික්මවීම තො මැකෙන ලෙස බොදු සමාජය තුළ පැලපදියන් වී ඇති හෙයිනි.

පොත් පමණක් උගතා ගේ චින්තකයා ගේ භාවනා මාර්ගය නො වේ. භාවනා මාර්ගයේ ගිය තැනැත්තා ගේ මාගිය අනිකකි. එකල බෞද්ධ අද්ධාාපනය බෙදු තිබුණු අටළොස් ශුණිය ම ඉගැන්වීමෙහි සමත් පොසීල තෙරුන් වහන්සේ හිස් පුගුලෙකැයි බුදුරදුන් ව**ද**ලේ බුදුදහම අභාන්තර වශයෙන් පුතාාක්ෂ නොකළ හෙයිනි. ඒසා උගත් පොයීල හිමියන් වීවේගෙන වනසෙනසුනක හිමි නමක් හමුව, ''ඇවත, භාවනා මාර්ගය කියා දෙන්නැ'' යි විමසූ විට, ''හිමියනි, ඔබ නො දන්නා භාවිතා මගක්!'' ''ආ! මම පොතින් දන්නවා එහෙත් ඒ මග ගමන් කිරීමෙන් දැන්නහු ගේ මග නොවේ. ගමන් කළ පුද්ගලයා ගේ මාර්ගය අනෙකකි. ''අකෙද්ඤ එව ආවුසො ගතකස්ස මග්ගො'' මේ මග කොළඹට ය, නුවරට ය. යනුවෙන් හඳුන්වන අයුරු මේ මග අපායට ය, දුකටි ය. මේ මග දෙවී බඹ බවට ය. මෙම මග නිවණට යයි අපමණ මාර්ග අතර බෞද්ධ භාවනා මාර්ගය නිවණට ය. ''එකා යනො අයං හික්ඛවෙ මග්ගො'' යනුවෙන් බුදුරජාණන් වහන්සේ එය පැහැදිලි කළ සේක.

පොතෙන් උගෙනීම මාර්ගය නො දක සළකුණු කඳු පල්ලම දෙශගුණ නො දක, නො විඳ, සිතියම බලා දන ගැණීම මෙනි. ගමන් කිරීමෙන් දන ගැණීම එහි සෑම සළකුණක්ම දකිමින් අත් දකීම් ඇති කර ගැනීමක් මෙනි. එම අත්දකීම් ඇති කරගත් තැතැත්තාට මග – තො මග පහසුවෙන් වටහා දිය හැක්කේ ය. තුිපිටකධර පොයීල තෙර බැවුම් වැඩු හිමි නමක් හමුවීමට ගියේ. ඒ ඒ පුද්ගල ගති–සිරිත් පිහිටීම් අනුව හාවනා මාර්ගය ද විවිධ ස්වරූප ගන්නේ මූලික අවස්ථාවේ ය. එහෙයින් ඒ ඒ පුද්ගලයා හැඳින හාවනා කියා දීම (ඔහුට ගැලපෙන පරිදි පරිස්සමින් කළ යුතුය. පොයීල හිමියන්ට ගැලපුණු භාවනා මාර්ගය ඔබටත් ගැලපේ ද යි බලන්න.

- -

වහන්ස, කටවල් සයක් ඇති තුඹ-සකට රිංගු තලගොයකු අල්ලා ගැනීමට වෙහෙසෙන ගොපලු දරුවෙක් කටවල් පහක් වසා එකක මන්දක් හෙවත් තොණ්ඩුවක් තබාගෙන හැල හොල්මනක් නැති ව සිටී. වෙහෙස බිය සන්සිදුණු ගොයා හෙමින් හෙමින් වසා තිබුණු කටවලින් පිටවිය නො හැකි බව දන නො වැසුණු එකම සිදුර ළහට ඇඳෙයි. පරිසරය නිහඩ නම ගොයා ඇස දල්වා දිව දික්කොට එළියට ඇඳෙයි. එවිට ගොපලු දරුවා හදිසිකාරයෙක් නම ගොයා දුටු පමණින් ම තොණ්ඩුව අදී. ගොයා යළි තුඹසටම ඇඳෙයි. ගොපලුවා නිදිමතයෙක් නම් ගොයා ගේ සතරගාතය ඇදුණු පසු තොණ්ඩුව අදින්නේය. එවිට ගොයා පිටත පැන දුවන්නේ ය. කල්පනා-කාරී මධාස්ථයෙක් නම් ගෙළට වැටෙන සේ සිය තොණ්ඩුව ඇද ගොයා හයා ගන්නේ ය. මෙ පමණකින් පෝඨිල හිමියෝ භාවනා උපදෙස් ගත්හ. ලබන වර එය දහම් මගින් විමසමු.

නිදහස් චීන්තන ශක්තිය ඔබ දියුණු කර ගන්නෙහි නම් තමනුත්, තමන් අවට ඇති සියල්ලත් ඔබට භාවනා ය. තමන් ගැන හෝ වටපිටාව ගැන හෝ ඔහේ කල්පනා කරමින් සිටීම භාවනා යැයි මෙයින් අදහස් නො කෙරේ. කල්පනා කිරීම හෙවත් තර්කණය කිරීම භාවනා කිරීම නො වේ. කල්පනා කිරීමෙහි මුල්තැන චිතර්ක චෛතසිකයට ලැබේ. භාවනාවෙහි මුල්තැන සමාධී හා පුඥ මෛතසිකයන්ට ය.

නොයෙක් නොයෙක් කරුණු අනුව අරමුණෙන් අරමුණට යමින් දහසක් සිනිවිල්ලේ යෙදීම කල්පනා කිරීම හෙයින් එයට එක අරමුණක් හෝ නො එක් අරමුණුවල එක ම ලක්ෂණයක් හෝ නො ලැබේ. එහෙත් විතර්කණය, සමාධි පුඥවන්ට අරමුණු කරා පැමිණීමට උපකාරී වන අරමුණුවලට සිත නංවන මානසික බලවේගයකි. එය සමාධියට මෙන් ම පුඥවට ද නැතිව ම බැරි අත දීමකි.

මේ ලියන මොහොතෙහි සිරිසහබෝ විපස්සනා භාවනා ශාලාවේ වහලයේ වඩිම්බුව වටේට ඇද තිබෙන සුදු කඩදහි රැල් මද සුලභට ලෙලදෙනු මට පෙනේ. එ දෙස මොහොතක් අනිත් බාහිර සියල්ලෙන් හා අභාන්තර හැඟීම් වලින් සිත නිදහස් කරමින් බලා සිට පිටස්තර ගසක් කොළක් දෙස බැලුව ද කඩදහි රැල් ලෙලදෙන අයුරින් නො පෙනෙන වායුව පෙනෙන දෙයක උපකාරයෙන් සිත තරමක් දියුණු කරගත් කෙනකුට අනායාසයෙන් බැලිය හැකිය. තවත් එය දියුණු කර ගැනීමෙන් හැම තැන ම නලියන වාතය දකීමෙන් වාතය අරමුණු ව දියුණුවන චිත්ත සමාධියක් ඇති කරගත හැකි ය.

හැබැයි එතරම චල හෙවත් සෙලවෙන වස්තුවක් තවත් තැති අතර, එයත් විත්ත සමාධියට උපකාරී වේ නම්, අනිත් සමාධියට උපකාරී තො වන දෙයක් තො වන බව සැලකිය යුතු ය. වරද ඒවා කෙසේ සිතෙහි එකහ බවට උපකාරී වන්නේ ද යි, නො දනීම, නො සෙවීම, නො ඉගෙණ ගැණීම සහ නො යෙදීම ය.

තව ද එකක් කිව යුතු ය. එම කරදහි රැල් සැලෙන්නේ මක්නිසා ද? ඇත්ත වශයෙන් ම එසේ සැලීම හෙවත් චංචල වීම සෑම වස්තුවකට ම හිමි ද? නොසැලෙන දෙයකුත් තිබේ ද? මෙසේ දහසක් කරුණු පිළිබඳ තර්කණය – විතර්කණය – කල්පනය – සංකල්පනය කරන්නට ගියොත් ඔබට එ බඳු විත්ත සමාධියක අහලකටවත් පැමිණිය නො හැකි ය.

මහ පොළොව සහ සියලු වස්තූත් ගේ ආකර්ෂණ ශක්ති සොයාගත් අයිසෙක් නිව්ටත් පඩිවරයා ඇපැල් ගෙඩිය බිමට වැටුණු සැටි – එය උඩට හෝ අනෙක් අතකට නො ගිය සැටි තර්කණය කර – බැසගත් නිගමනයත් මෙන් බාහිර විදාාත්මක කරුණු සොයා ගත හැකි වුවත් මනෝවිදාාත්මක ව සිත දියුණු කර ගැණීම නම තර්කණයෙන් කළ නො හැක. සිතෙහි කුමානුකූල සමාධියක් ඇති වී එය බලසම්පන්න බවට පත් කර ගැණීම එක් වැනි දියුණු තියුණු වන සමාධි චෛතසිකය යෙදෙන සිත් පහළ කර ගැණීම චිත්ත භාවනා ය. සිත් බිඳි – බිඳී යන බව සැබව. සිත්ති යෙදෙන සමාධ්යත් බිඳි–බිඳි යන බව සැබව. එහෙත් සමාධියෙහි පළමු, දෙ වැනි. තුන් වැනි, සතර, පස්වැනි දියුණු අවස්ථාවන්ට පැමිණීමෙන් පසු ඔහුට එම සිතින් ම බොහෝ වේලාවක් ගත කරන්නට පුළුවන. ඉන්පසු නැවත නැවතත් එසේ දියුණු කරගත් සිත් ඇතිනම්, ඔහුට අනිත් අය විසින් නො කළ හැකි යම් යම් දේ කළ හැකි චිත්ත ශක්තියක් ලැබේ.

ඇමසන, පෙණෙන, දනෙන නොයෙක් අරමුණුවල අපේ සිත ගමන් කරයි. එසේම ශරීරයේ දනෙන තද, මෘදු පිම්බෙන, හැකිලෙන, සිහිල්, උණුසුම්, ගත් ද දැනේ. මෙයින් යම්කිසි එක අරමුණක සිත පිහිටු වීමේ දී වහ–වහා අනිත් අරමුණු ද එන්නේ ය. ලැබෙන ලැබෙන එම අරමුණු ද මෙනෙහි කරමින් මුලින් සිත පිහිටුවා මෙනෙහි කළ අරමුණට යළි යළි බැස මෙනෙහි කිරීමේ දී සිතෙහි එකහතාවය කුමයෙන් දියුණු වේ. ඒ හා සමග ම එම අරමුණු විධිම<mark>ත් ලෙස</mark> වීමසන ශක්තියක් ද ඇති වේ. එම අරමුණුවල ස්වකීය ලක්ෂණ මෙසේ මෙනෙහි කිරීමේ දී එකහ වන සිතෙහි යෙදෙන නුවණට ඒවායේ කියා– කාරිත්වය ද වැටහේ. එවිට එම කිුයාකාරීත්වය අනුව මෙනෙහි කිරීමේ දී සය ඒවා එළෙඹ සිටින ලකුණු අනුව මෙනෙහි කිරීමේ දී මුළුමනින් ම සිත් පහළ විමත් කද, මෘදු, පිම්බිම්, හැකිලීම් ආදී වශයෙන් හා ඇසෙන පෙනෙන ආදී වශයෙන් රූප ධර්මයන් ගේ පහළ වීමන් දකිමින්, ඒවායේ නිරතුරු ඇතිවෙන නැතිවෙන ලකුණුත් දකිමින් චිත්ත ධර්ම සහ රූප ධර්ම මිස අනිත් සත්ත්වයෙක්, පුද්ගලයෙක් නැති බව ද නුවණින් අවබෝධ වන්නේ ය. දන් මොහුට නොයෙක් නොයෙක් අරමුණූවල වෙනසක් නො දැනෙන්නේ ඒ සෑම අරමුණක් ම වෙනස්විය. ඇතිවීම, නැතිවීම, හැඳීම, බිඳීම නමැති සාමානා පොදු ලක්ෂණගකින් සමන්විත වී ඇති හෙයිනී.

මෙසේ විවිධ අරමුණුවල ඒකගත්වයක් දකිමින් එහි සිත මනාව යෙදෙමින් සිතෙහි එකහ තාවය දියුණුවෙමින් නුවණ ශක්තිමත් වන්නේ ය. මනාව හැඩගැසුණු සිහියෙන් හෙවත් 'සති' චෛතසිකයෙන් ලැබෙන ලැබෙන අරමුණු සිත සමග යෙදෙන නුවණට හසුකර දෙන්නේ ය. මෙසේ තමා ගේ ශරීරයත්, සියලු ශාරීරික කියාවනුත් වී මානසික පැවැත්මක් බාහිර ලෝකයත් එහි ලැබෙන විවිධ අරමුණුත් නිරතුරු ව ම නො නැවත ම පවත්නා ඇති ව නැතිවන අනිතා ලක්ෂණයෙන් දක්නා පුඥුව උද්දීප්ත වන්නේ ය.

ශරීරයෙහි හට ගැණෙන පීඩාවන් ද මෙසේ එකභවන සිතට හසු වී පුඥුවෙන් විමසන විට ඒවා ද මේ එක ම අතිතා ලක්ෂණයෙන් යුතු බව මනා ව වැටහෙණවාත් සමග ම ඒවා වහ – වහා විශ්කම්හණය වන්නේ ය.

සිතෙහි පහළවන කාම, කුෝධ, සැක, කුකුස් ඇලි මැලි ආදි අපිරිසිදු ගති ද එකහ වන සිතින් මෙනෙහි කිරීමේ දී ඒවායේ අනිතා ලක්ෂණය පුකට වන්නේ ය.

බාහිර වශයෙන් පෙනෙන පෙනෙන්නා සේ මනෝද්-වාරයට වැටහෙණ අරමුණ ද මෙනෙහි කිරීමේදී ඒවායේත් වහ වහා ඇතිව නැතිවන අනිතා ලක්ෂණය ම පුකට වන්නේ ය.

ඇසෙන ශබ්දයන් ද ඇසීම් මානු වශයෙන් මෙනෙහි කිරීමේ දී වහ වහා බිදීයන එම ශබ්දයන් ගේ නැතිවෙවී වන අනිතා ලක්ෂණ පුකට ව නුවණට අරමුණු වෙමින් තව තවත් සමාධිය දියුණුවත් ම ශබ්දයන් නෑසී යන්නේ ය. මේ තත්ත්වයට සිත දියුණු වීමෙන් ඕනෑම ශබ්ද ඇති තැනෙක භාවනා කළ හැකි වන්නේ ය.

මෙසේ පුඥවට අනිතා ලක්ෂණය වඩ – වඩාත් පුකට වත් ම එම නාමරූපයන් ගේ දුක්ඛ ලක්ෂණය ද තමා නො වන බව ද කුමකුමයෙන් දියුණු වෙමින් වැටහෙන්නේ ය.

අතේකාකාර කායික – මාතසික පුකෘතීත්ගෙත් යුතු මිනිසාට මේ පුඥ භාවතා දියුණු කර ගැණීම ස්වශක්තියෙත් ම කරගැණීමට කාරුණික ඇදුරුවරයකු අවශා ම ය. භාවතා මාර්ගයේ තොයෙක් ගැටළු නිරතුරු ව ලිහාදෙමින් එමග ගමන් කළ ඇදුරුවරයකු ගේ සහයෝගය, කර්මස්ථාතා-චායාීවරයකු ගේ උපදෙස් අවශා වන්තේ ය.

භාවතා මාර්ගයේ ගමන් නො කළ අපේ බොහෝ උගතුන්ගෙන් භාවතා ගැන ඇසීම අතරමං වූවන්ගෙන් පාර ඇසීමක් වන්නේ ය. බොහෝ දෙනකුන් එක තැනක භාවනා කිරීමෙන් ඔවුනොවුන් ගේ උදෙසෝගය දියුණුවනවාත් සමග ම සොයා ගැණීමට ඉතා අපහසු කලපාණ මිතු කමටහන් ඇදුරකුගෙන් බොහෝ දෙනකුට පිහිට ලබාගත හැකි හෙයින් භාවනා මධාසේථාන ද අවශා වන්නේ ය.

උත්තරීතර සමාජයක් ගොඩනැංවීමෙහි ලා බුදු දහම උසස් ම මාගී දෙශකත්ත්වයෙහි පිහිටයි. තමන් ගේ පිහිට තමා ම යැ යි වදළ බුදුරජාණන් වහන්සේ තමන්ට තමන් පිහිට කරගන්නා අයුරු ද දක්වා වදළ සේක. ඒ සඳහා තමන් ගැන වගකීම අතින් දෙවියකුට, බුහ්මයකුට, පුද්-ගලයකුට නො පවරා, තමන් ම භාරගෙන ආත්මාධීන ව ආත්ම දමනයෙන් යුතු ව කළ යුතු නො කළ යුතු දෙය විමසා, නො කළ යුතු – දුරු කොට කළ යුත්තෙහි යෙදිය යුතු ය.

''අත්තදීපා භික්ඛවෙ විහරථ, අත්ථ සරණා.''

මහණෙනි, තමා පිහිට කොට වසව්! තමා සරණ කොට ගණිව්! යැ යි වදළ අයුරු ධම්ය අනුගමනය කරන බෞද්ධයා කය, වචන, සිත යන තුන් දෙරින් ම හැදුණු වැඩුණු හික්මුණු දහැමියෙකි. උපන්නාට වෙනුව ජීවත් වන ලෝකයක ඔහු ජීවත් වන්නේ නිතර ම තමන්ටත්, අනුන්ටත් සෙන සලසන ශාන්ති දයක ජීවන මහක ය.

සමාජයක් වශයෙන් බුදු දහම පිළිබඳ දැනීමක්, වැට-හීමක් ඇති එබඳු ජීවන මාර්ගයක ගමන් කරන බෙ(ද්ධ පිරිස් හැම කලක ම පහළ වූවා අදත් විදාාමාන ය. එහෙත් හැම කලට ම බොදු දහම තේරුම් නො ගත් එහෙයින් ම එබඳු උසස් හැදීමක් හික්මීමක් නො මැති නමින් පමණක් බෞද්ධ වූ පිරිස් ද විදාාමාන ය. එම පිරිස ද හොඳ බෞද්– ධයන් බවට පත්කර ගැණීම පුද්ගලිකවත්, බෞද්ධ සංස්ථා මාර්ගයෙනුත් සිදුවිය යුතු උතුම් කි්යාවෙකි.

බෞද්ධයා උසස් බෞද්ධයෙක් වන්නේ ශීලයෙහි, භාව – නාවෙහි පිහිටීමෙනි. ශීලයෙන් කය, වචනයත් සංවර වන වීට භාවනාවෙන් සිත සංවර වේ. කය, වචන සංවරය සිත සංවර වීමට උපකාර වන්නා සේ ම සිතෙහි සංවරය කය– වචන සංවරය රඳා ගැණීමට උපකාර වන්නේ ය. එ හෙයින් පන්සිල් ආදී සීලයන්හි පිහිටන බෞද්ධයා විසින් චිත්ත සංවරයෙක භාවනාවෙක යෙදීය යුතු ම ය. භාවනාවක් නැති බෞද්ධයා නියම බෞද්ධවෙක් නො වේ.

පොළොන්නරු සමයෙන් පසු කුමයෙන් පසු බැස ගිය අරණාවංශික සමයෙන් පසු කුමයෙන් පසු බැස ගිය අරණාවංශික භාවනානුයෝගී භික්ෂු පරපුරත්, භාවනා උපදෙසුත්, භාවනාහිලාෂී ගිහි බෞද්ධ පිරිසත් සිතාවක සමයයෙන් වඩාත් පරිහාණියට පත්වීය. භාවනා පිළිබඳ සාකච්ඡාවන්හි යෙදෙන විට බොහෝ දෙනා සලකන්නේ භාවනා කරන්—නට වන වැදිය යුතු ය කියා ය. එහෙත් ජීවිතයේ හැම වේලාවක් ම භාවනාවක් බවට පත් කර ගැණීමට බුදුදහම උගන්වන බව වත් බෞද්ධයා නො දන්නා තරමට පිරිහි ගියේ ය.

''භාවනාතී වඩ්ඪනා'' යනුවෙන් බුදුරජානන් වහන්– සේ ම භාවතා යන්නෙහි අර්ථ දක් වූ සේක. භාවතා නම් වැඩීම යැයි එයින් පැවසේ. කුමන වැඩීමක් ද? සිතෙහි වැඩීමය. සිතෙහි පහළ වන සමාධිය වැඩීමය. පුඥව වැඩීමය. සියලු කුසල චිත්ත – චෛතසික ධර්මයන් ගේ වැඩීම ය. එහෙයින් ''කුසල ධම්මෙ භාවෙතී ති භාවතා.'' කුසල් දහම් වාඩා නු යි භාවතා නම් වේය යි කීහ. දන් දීම් සිල් සමාදන් වීම් ආදී අවස්ථාවන්හි දී ද සිතෙහි එක්තරා දියුණුවක් <sup>ි</sup>ලැබේ. එහෙත් නිතර චංචල වන එම කුසල් සිත් භාවනාවෙන් වැඩෙන සිත් තරම් උසස් නො වේ. මෙමනී, ආනාපාන, කසිණු ආදී අරමුණක සිත යොදවා එය ම නැවත මෙනෙහි කිරීමේ දී සිත එක් තැන් වී කුමයෙන් බලවත් වීමට පත්වෙයි. නීවරණාදී අකුසල් දුරු වී සිත පිරිසිදු වෙයි. ඒකග්ගතාදී කුශල චිත්තාංශ වැඩෙති. බලවත් වෙති. මෙසේ සිතෙහි කුශල ධම්යන් ගේ වැඩීම සමග ම පහළ වන චිත්ත පරම්පරාව ද වැඩෙමින් කුමයෙන් කාමාවචර සිත් උසස් සිත් බවට පත්වෙමින් උපචාර ධාාන සිත්බවට පැමිණේ. එම අර-මුණෙහි ම නැවත නැවතත් සිත මෙහෙයවීමෙන් කාමාවචර

තත්ත්වයෙන් සිත රූපාවචර තත්ත්වයට වැඩෙන්නේ ය. භාවිත වන්නේ ය. දියුණු වන්නේ ය. විදර්ශනා භාවනා වැඩීමෙන් අපේ සිත් ලෝකෝත්තර තත්ත්වයට දිමුණු වන්නේ ය.

මෙසේ සිත දියුණු කිරීම බව සලකා උසස් ලෞකික – ලෝකෝත්තර සැපත් සිද්ධ කිරීමට උත්සාහ ගණිත් වා!

## නිවන ුහා මම

අවුල් වියවුල් හා තැවුල් ඇවිලෙයි. මොහොතින් මොහොත සැතින් සැන ගිනි ගනී. දවෙයි. එහෙත් මේ ගින්න නො පැනෙයි. ගින්නෙන් නැගෙන දුම් මැ පැනෙයි. මේ ගින්න ඇවිල ගන්නේ හදවත් තුළ ය. හදවත් තුළ දවෙන ගින්නෙන් බාහිර කිුයා නැමැති දුම් රොටු විහිද ගන සැටි පළ ය.

නිදිගත් සත්ත්ව සන්තානයෙහි මේ ගින්න කියා නො කෙරේ. එහෙත් සුදුසු කරුණු එක් වූ වහා ම හටගැනීමේ ශක්තිය එහි ද කියා කෙරේ. අරමුණක් පැමිණේ. එහි සිත ඇරෙන තරම් පියංකර ගතියෙකි. සිත පිබිදේ. එහි බැදේ. එසේ බැඳීමෙන් ගින්නක් හටගනී. ඔහුගේත් ඇගේත් හදවත් දවේ. දවෙන හදවතකින් දුම විහිදීම මෙන් කියාරම්භයක් වෙයි. එය තව තවත් වෙනත් ගිනි අවුඑවයි. මෙසේ ගින්රෙන් ගිනි ගැනෙද්දී ඔහු භෝ ඇය හෝ ගින්නෙන් දවේද්දී එය ඔහුට හෝ ඇයට හෝ අවබෝධ නො කරවන ගින්නක් ද ඇත. එය අළුරු ගින්න ය.

හිතට තො ගැළපෙත අපිය අතිටු අරමුණක් පැමිණේ එහි සිත තො ඇලේ. එරෙහි ව ගැටේ. එය එපා නුසුදුසු යැයි පිළිකෙව් කෙරේ. විරුද්ධත්වය හට ගැතේ. සිත තරක් වේ. කිපේ. තදින් කිපේ. මෙසේ ඒ අපිය අරමුණෙහි ගැටීමෙන් – විරුද්ධව හැපිමෙන් ද ගින්නක් හට ගැතේ. ඔවුනොවුන් හැපෙමින් බිහිසුණු වේ. ගින් ගැතේ. එහෙත් එයින් කමන් දවෙන බවක් ඔවුහු තො දනිති. ඒ තොදන්ම කරනුයේ ගින්න යි.

සෝවියට නැව් පරමාණු යුද අවි ගෙන කියුබාවට යෑම ඇමෙරිකාට අපුිය අසුබ අරමුණක් විය. එහි ගැටුණු ජනාධිපති කෙනඩි වහා ඒවා පිරක්සා ආපසු හරවන ලෙස තර්ජනය කෙළේ ය. ඒ අපිය අරමුණෙහි ගැටුණේ ය. තව මො-හොතෙකින් ඇසීමට පවා බියකරු වාර්තා කිරීමටවත් කිසිවකුත් ඉතිරි නො වන මහ බිහිසුණු පරමාණු යුද ගිනි ඇවිලෙන්නේ ය. මේ ලොව ළහ දී ඇතුළත දැවුණු මහ ගින්නයි.

පිය – අපිය, ඉටු – අනිටු දෙකට ම නැති අරමුණක් පැමිණේ. එහි මුළා වේ. එහි නියම තතු නො වැටහේ. අඳුරකට පිවිසුණාක් මෙන් වේ. මෙ ද ගින්නෙකි. මේ අඳුරු ගින්න අනිත් ගිනි දෙකට ද උපකාරී වේ. එහෙයින් ඉතා සියුම් ය. ඉතා බිහිසුණු ය. ඒ අඳුරු ගින්න නිවන තුරු අනිත් ගිනිත් නො නිවේ. නො නිවිය හැකි ය.

නො වැටහී කරන කියන දයෙහි තේරුමෙක් නැත. එහෙත් ලොකු තේරුමක් ඇතිව මෙන් හැම දෙන ම කටයුතුවල යෙදෙති. දහසක් දඉයහි පටළැවුණු මොහොතක නිදහසක් නැති මනසින් මැන ගනියි. අඩුවෙන් ද මැනෙයි. වැඩියෙන් ද මැනෙ යි. සමව ද මැනෙයි. මැනෙත් ම ''මමම'' ක් ඇස. කෙනෙක් ඇතැයි ගැනෙයි. නො නැසෙන 'මමෙක්,' ආත්මයෙක් ගැනෙයි. ඔහු සැප – දුක් විදි යැයි ගැනේ. මට හෙවත් ආත්මයට රූපයක් ඇතැයි ගැනේ. රූපයට ආත්මයක් ඇතැයි ගැනේ. කරඩුවෙක මැණික මෙන් රූපයෙහි ආත්මය දකී. මලෙහි සුවඳමෙන් ආත්මයෙහි රූපය දකී. තව තවත් අළුරු ගින්න රජකරයි. කිසිවක් නො දකහෙයි.

''මම'' කෙසේ සැදුණේ ද යි තො වැටහෙයි. එහෙයින් ''මම'' මවත්තකු මවා ගනියි. ඔහු හැම ද වෙතැයි සනිටු– ශන් කරයි. පසුව ඔහු තව තවත් ලොකු කර මව යි. ඔහු තුළට හැම බලයක් ම කවයි. මැවෙන්නා මවත්නහුට ගොදුරක් කරයි. මවන්නහුගේ කැමැත්ත අනුව මැවෙන්නා පැවතිය යුතු යැයි සිත යි. ඔහු පරමාත්මන් ලෙස මවයි. ඔහු හා සම භාවයට පත්වීම කෙළවර ලෙස දකියි. එයට නන් වැදෑරුම් දෑ කැරෙයි. තවත් කෙනෙක් පරමාත්මන් පුද්ගල නොව තත්ත්වයෙකැයි ගනිත්, තව ද, නැති ''මට,'' ආත්මයට, සත්ත්වයාට, තැනුත් මැවෙයි. ඇසුරු කරන්නව අයත් මැවෙති. කෙසේ කොහේ ගියත් ආත්මවාදයෙන් පිට නො යති. මෙසේ තව තවත් අඳුරු ගින්නෙහි වැටෙති. නිකම් ම හැදෙන, වැඩෙන, පවත්නා 'මමේ'ක් සමහරු දකිති. එහෙයින් නිකම් ම හැදුණු ලොවකුත් දකිති. නිකම් මිදීමකුත් එහෙයින් වේ යැ යි ගනිති. හැම ලෙසින් ම අඳුරු ගින්නෙහි දුවෙති.

මේ හැම ැගිනි ම හටගන්නේ ''මමේ''ක්, ආක්මයක් ඇතැයි ගන්නා අවිචාර අඳුරු ගින්නෙනි. මේ සියල්ල ඇත්ත ද යි විමැසිය යුතු ය.

''මම'' කවරෙක් ද? කුමක් ද? රූපයට නම ''මම'' යි කියන්නේ එය විමසා බෙද බලමු. නද – ලිහිල්, ඇලෙන – දියවෙන, උනුසුම් – සිසිල්, පිමබීම් හැකිලීම් යන ගති සතරෙකින් ස්වභාව සතරකින් රූපය සෑදී ඇත. එයට එකතුවන පැහැය, ගඳය, රසය, ඕජාව ය, යන සතර ද සජීවීත්ට ඒ සියල්ල සමග ඇම, කණ ආදී කර්මයෙන් හටගත් රූප ද චිත්තජ, ආහාරජ රූප ද ඇත. රූපය ඉතා සියුම් ව බෙද් බැලීමේ දී ඉහත සඳහන් තද – ලිහිල් ආදී සතර ශක්තීන්ට රූප පරමාර්ථය බස්නේ ය. එයින් මමත්, සත්ත්වයාත්, ආත්මයාත්, ලෝකයත් ගොඩ නැගී තිබේ. මේවායේ ස්වභාවය නිතර ම වෙනස්වීම යි. නොතිරතාවය ඇතිවීම යි. බිදි බිදී යෑම යි. එහෙයින් ඒ එක ද කොට – සක්වත් ''මම'' යැයි මගේ යැයි ගැණීම මහා ම මුළ ව යි. මමත් නැත. මගේත් නොවේ. අනිකෙකුත්, අනිකෙකුගේත් නොවේ. ඇතිව නැතිවන බිඳෙන ස්වභාවයෝ ය.

'සිත'' මම නම් එ ද විමසා බැලිය යුතු යි ඉත තියුණු ලෙස සැලකීමේ දී රූපයට සියුම් ව සම්බන්ධ වන ගති වලින් සිත ද යුතු බව පෙනේ. ඇලෙන බැඳෙන එපාවෙන – කිපෙන නොතේරෙන – වැහෙන හැපෙන – හඳුනන – තකන ආදී සහ ඒවාට විරුද්ධ ගති රාශයකින් ද යුතු ව ඒ ගති කියාත්මක වීමට අරමුණු ගන්නා සිත ඉහත කි රුප පරම-පරාව හා සබඳ වී ජීවිතයක්, ආත්මයක්, මමෙක් ඇතැයි ගැනීමට හේතු විය. මෙම චිත්ත ගති හෙවත් ශක්තීන් ඔවුනොවුන් කෙතෙක් කෙසේ එක් වුව ද පෙනෙන තත්ත්වයක් දුවාාත්මක බවක් ඇති නොවේ. ඒවා නාම මානුයට ම සීමා වී අරමුණු වෙත නැමෙමින් ඇදෙමින් පවත්නා නිසා නාමයැයි ගැනෙති. එහෙත් ඉහත සඳහන් රූප ශක්තීන් එක්වීමෙන් පෙනෙන හෙවත් දෘශා පරමාර්ථයන් හටගනී. මෙසේ රූප පරමාර්ථයන් හෙවත් ශක්තීන් ද නාම පරමාර්ථයන් හෙවත් කෙතින් අතිව වෙන්ව ශක්තීන් ද නාම පරමාර්ථයන් හෙවත් ගතිනී. මෙනේ රූප පරමාර්ථයන් හෙවත් ගතිනින් ද එකතු වීමෙන් ජීවියකු වශයෙන් කැටිව වෙන් ව පවත්නා නාම රූප පරම්පරාවකට හැම දෙනම ''මමෙ'' කැයි ගනිති.

සිත හා සිතෙහි ගතිත් විමසා එහි ''මම'' සිටී ද යි විමැසිය යුතු ය. ඉහත සදහන් රූපශක්තීන්ටත් වැඩි බලවත් වේගයකින් මෙම නාම ශක්තිහු ඇති ව නැති ව හැදෙමින් බිදෙමින් පවතී. එහෙයින් එම නාම පරමාර්ථයන් අතර ද මමෙක් ආත්මයෙක් නැත. වාවහාරයක් පනවා ගැනීමක් ද ඇත. මෙසේ විමැසීමට නම් ලියන කියන අසන සිතින් කළ නොහැකි ය. පළමු කොට රූප පරම්පරාව තැත්පත් කළ යුතු ය. එනම් කය – වචනයන් හික්මවා ගත යුතු ය. කය – වචනයන් කියා කරවන්නේ ද සිතෙන් හෙයින් දරදඬු ඔලාරික සිත හික්කවීමක් ද එයින් කැරෙ. හෙවත් සීමාව ඉක්මවා යෑම එයින් නවතී. එසේ තැන්පත් වූ කය – වචනයන් ඇතිව සිතෙහි සැක කුකුස් ඔලාරික ඇලීම් බැඳීම් ගැටීම් දුරු කරමින් සිත ද තැන්පත කළ යුතු ය. ඊළභට ඉහත සඳහන් නාමරූපයන්ගෙන් එකක් රූපය ඔලාරික බැවින් යම්කිසි රූපයක් විමසා බැලිය යුතු ය.

එසේ විමසා බලන්නට නම් ඒ රූපය ම එහි පවත්නා ලක්ෂණය කුමක් ද යි දැනගෙන අසාගෙන හෝ පොතින් ඉගෙණ හෝ එම ලක්ෂණය අනුව එයම මෙනෙහි කළ යුතු ය. සිත එහි ම යෙදවිය යුතු යා එසේ සිත යෙදවිමේ අරමුණු කරවීමේ කුමය හෙවත් උපදෙස් නො දනහොත් ඉතා සුළු වේලාවකින් එම රූපයෙන් පිටත යම් අරමුණක ඇලෙමින් හෝ ගැටෙමින් සිත දුවනු ඇත. එවිට සිත වික්ෂිප්ත වූයේ වෙයි. එබැවින් සිත එක ම අරමුණක යොමු කරවීමේ පළපුරුද්ද භාවනානුයෝගී ගුරුවරයකු ඇසුරෙන් ලැබිය යුතු ය.

මෙසේ එක රූපාරම්මණයක් මෙහි පවත්තා ලක්ෂණයට අනුව මෙතෙහි කිරීසුම් දී එකවර ම එහි සාමාතා ලක්ෂණ වැටහෙත්තේ නොවේ. මූල සිට ම සිහිය එම රූපයෙහි පිහිටවිය යුතු ය. එම රූපයය එම ලක්ෂණ අනුව මෙතෙහි කළ යුතු ය. එවිට එම රූපයේ කියාකාරී වීම අනුව ද බැලිය හැකි වේ. ඇතැම් රූපවල කියාකාරීත්වය වඩා පුකටය. චක්ඛු රූපාදියෙහි මෙනි. එවිට මූලින් ම හෝ එම කෘතා අනුව මෙතෙහි කළ යුතු ය. එසේ සිත එකහවත් ම ඒ පඨවී ආදී අරමුණු කළ රූපය වඩාත් පැහැදීලි ව වැටහෙමින් එය එළෙඹ සිටතා ආකාරය ඉදිරිපත්වීම වැටහෙත්තේ ය. එවිට ලක්ෂණය හෝ කියාකාරිවීම නැතිව යන්තේ ය.

මෙය සමග ම විටින් විට අනිත් සහජාත රූපයන්ගේ ලක්ෂණ හෝ කෘතායන් ද වැටහෙනසෙ ය. ඒවා ද එසේම අරමුණු කරමින් එම ලක්ෂණ හා කෘතායන් නැතිව යන විට යලි මුලින් ගත් රූපයාගේ ලක්ෂණය ම අරමුණු කළ යුතු ය.

මෙසේ කුමයෙන් සියලු රූපයන් අරමුණු වීමේ දී ඒවා අරමුණු කරමින් පවත්නා වූද විටක පිටත පැන යත්-නාවූ ද නාම ධර්මයන් ද අසුවන්නේ ය. අරමුණු වන්නේ ය. සිහියට අසුවෙමින් නුවණින් වීමැසෙන්නේ ය. මෙසේ නාමරූපයන් වෙන්ව වැටහි ඇතිවෙමින් නැතිවෙමින් හැදෙ—මින් බිඳෙමින් පවත්නා අනිත් ලකුණු ඉතා පැහැදිලි ව වැටහෙන්නේ ය. එසේම තව තවත් මෙනෙහි කරන වීමසන යෝගියාට ඇති වෙනවාට වඩා වේගයෙන් බිඳෙන නාමරූප දක්ක හැකි වන්නේ ය. එය දියුණුවත් ම තමන්ගේ ශරීරය රූප පරම්පරාව ඉතා සියුම් ව කොටස් කොටස් ව ඉසිරී විසිරි යන අයුරු පවත්නා සැටි නුවණින් වටහා ගත හැකි ය.

තව තවත් හොඳින් අනිත් – දුක් – අනත් ලකුණු වැට හෙන්නේ නාමරූපයගෙන් මිදෙනු කැමති (නාමයන්) පහළ වන්නේ ය. නැවත නැවත බලන නුවණ තියුණුවත් ම නාමරූපයන් කෙරෙහි ඇලීමක්, ගැටීමක් නැතිව මැදහත් වන්නේ ය. මෙසේ නාම රූපයන් – සංස්කාරයන් මැදහත් ව බලන නුවණ දියුණු වන්නේ ඇලෙන ගිනි හෝ (ගැටෙන කිපෙන) ගති ද අඳුරු ගිනි ද බොහෝ දුර අඩුවෙමින් සිතෙහි හොඳ ශාන්තියක් ඇතිවන්නේ ය. මේ ශාන්තිය නියම ස්ථිර ශාන්තිය නො වේ. මෙය නියම ස්ථිර ශාන්තිය යැයි ගෙන ඇතැම්හු අමාරුවේ වැටෙති.

එහෙයින් නියම නිවීම ලැබෙන තුරු තුරු ඉවසිලිමත් ව කලණ මිතු ඔවා ලෙස කටයුතු කළ යුතු ය. තව හොදින් සිහි නුවණ යොදවා හවනා කරන යෝගියාට දෙපැත්තක් පෙනෙන්ට වේ. ආපු පැත්තක් යා යුතු පැත්තත් ය. ආවේ නාම රූපයන් ගේ සංස්කාරයන්ගේ ලෝකයේ නියම තතු දකිමින් ඒවා එපා වෙමින්ය.

දන් යා යුත්තේ නාම රූපයන්ගෙන් – ලෝකයෙන් එහාට ය. මක්නිසාද යත්? නාම – රූපයන් අතර නාමරූප ම සිටීම සියලු දුක් ඇති කරවන හෙයිනි.

මෙතෙක් ඔහු ගේ සිත කැරකුණේ ලෝකයේ ම ය නාම – රූප අතරම ය. එහෙත් හොඳින් වීමසා බැලූ බැවින් ඒවා අනිත් – දුක් – අනත් ලකුණු වන බැවින් ඒවායින් තුරන් වීමට වුවමනා බලයක් දැන් දැන් ලැබෙන්නේ ය. ඒ වායින් දුරු වීමට සුදුසු සිතක් පහළ වන්නේ ය. ඒ සිතෙන් සංස්කාරයන් නාමරූපයන් අරමුණු වන තුරු ඇලෙන, කිපෙන, අඳුරුවන ගිනි නොනිවෙන්නේ ය. ඒ සිතට ශාන්තිය අරමුණු ව සිත බිඳෙන විට ම යලි සදහටම ගිනි නිවමින් කෙලෙස් සිඳලමින් සිතෙහි ගතිවලින් ඉතා බලවත් වූ සියලු බැඳුම කඩා බිඳ සුන් කෙරෙමින් ලෝකයෙන් – නාමරූප සංස්කාරයෙන් එහාට එතරට වෙමින් ශාන්තිය ම නිවන ම අරමුණු කෙරෙමින් සිතක් පහළ වන්නේ ය. ගිනිත් ගිනි අවුළුවන හේතුත් – සංස්කාරත් – නිවෙන්නේ ය. ඔහු නිවුණේය. එබඳු සිතක් ද යළි පහළ වන්නේ ය.

මෙසේ සිවු වතාවක් නිවුණේ සම්පූර්ණයෙන් නිවුණේ ය. ඒ කාන්න නිවීමට ම පත් වන්නේ ය. ඒ කාන්ත සුවය ම වන්නේ ය. ශාන්තිය ම වන්නේ ය. මේ නිවන ය. නිවන නිවන ම ය. මම?

# භාවනා දියුණුව කැමති යෝගීන් විසින් මුදුන්පත් කළයුතු අදහස්

අලෝහ අදහස් දියුණු කරමි.

ලෝභය සියලු දුකට මුල බව සිතමි.

මෛතී අදහස් දියුණු කරමි.

ද්වේෂය (තරහ) සියලු නපුරට මුල බව සිතමි.

ඤාණවත්ත අදහස් දියුණු කරමි.

මුලාවීම සතර අපා අඳුරට මුල බව සිතමි.

කාමයන් දුරු කිරීමෙහි අදහස් දියුණු කරමි.

කාමයන් පුමාදයට හේතු බව සිතමි.

විවේක ව භාවනා කිරීමේ අදහස් දියුණු කරමි.

පිරිස අතර තනිව මෙන් කතාවෙන් දුරුව භාවනා කරමි.

නිවන් සඳහා ය හාවනා කරමි.

ඉපදෙමින් මැරෙමින් සසර ගත කිරීම දුක් බව තරයේ සිතමි.

සම්බුදු' පසේ බුදු, රහත්, අනාගාම, සකෘදගාම, සෝචාන් උතුමත් වහන්සේලා මෙම අදහස් මුදුන්පත් කොට නිවණට වත් බව නිතර සිතුමි.

> පූජා මාපලගම සොමිස්සර හිමියන් ලියු

බෞද්ධ ගිහි පුතිපදව

ළහදීම බලා පොරොත්තු වන්න.